

للإيكن للأوليك

لشئة الاستكام أحمة دبن عبد التحسيم ابن تبميت تر

دئائة دنمفانية ال*دكتور ع*لى بن *بخيشت الرّهرا*ني

دارابن الجوزئ

أصل هذا الكتاب رسالة علمية تقدَّم بها مؤلفها إلى قسم الدراسات العليا الشرعية فرع العقيدة بجامعة أم القرى، وتمَّت مناقشتها بتاريخ ١٧/ ٢/ ١٤٢٠ه، ونال المؤلف بها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية فرع العقيدة بتقدير ممتاز مع التوصية بطبع الرسالة

### إنسم الله الزهني الزيبي

#### مقدمة

الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، ويبصرون بنور الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه، وكما من ضال تائه قد هدوه، فما أحسن أثرهم على الناس، وأقبح أثر الناس عليهم، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين.

والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين، أما بعد: فإن خير ما صرفت فيه الأوقات، وبذلت فيه الجهود العناية بكتب العلماء المحققين من أهل السنة والجماعة، لا سيما المتقدمين منهم، كشيخ الإسلام ابن تيمية يرحمه الله، والعكوف على مؤلفاتهم دراسة وتحقيقاً وتوضيحاً، والعمل الدؤوب لإحياء تراثهم العظيم، وتقديمه للأمة لتستنير به في طريق عودتها.

وقد من الله عزّ وجلّ في أثناء البحث عن موضوع، لتقديمه للحصول على درجة الدكتوراه، بالعثور على نسخة نادرة لكتاب عظيم من كتب شيخ الإسلام ابن تيمية الذي أثرى المكتبة الإسلامية ـ كما هو معروف ـ بحظ وافر من المصنفات القيمة، ومجموعة من المؤلفات النافعة، والتي لم تتأت إلا لقلة قليلة من العلماء، وهذا الكتاب هو كتاب «الإيمان الأوسط»، وبعد أن استخرت الله عزّ وجلّ، رغبت في تحقيق ودراسة هذا الكتاب الهام، لنيل درجة الدكتوراه من قسم العقيدة، وجعلت عنوان البحث هو: «كتاب الإيمان الأوسط» لشيخ الإسلام ابن تيمية: دراسة وتحقيق.

ثم رأيت من خلال الدراسة أن اسم الكتاب الذي يترجح على غيره هو كتاب «شرح حديث جبريل على في الإسلام والإيمان والإحسان» فاستبدلته بالعنوان المشهور «الإيمان الأوسط» وذلك لأسباب عدة موضحة في المبحث الأخير من مباحث الدراسة.

أما الأسباب التي دعت إلى اختيار هذا الكتاب فهي على قسمين أسباب عامة، وأسباب خاصة.

### أما الأسباب العامة فهي:

أولاً: نفاسة المؤلفات التي خطتها يراعة شيخ الإسلام ابن تيمية، إذ كانت وما زالت مؤلفاته محط أنظار الباحثين، ومنتهى آمال الدارسين، بالإضافة أن ما كتبه شيخ الإسلام في موضوع الإيمان خصوصاً يتصدر قمة هذه المؤلفات أهمية ومكانة.

ثانياً: أهمية موضوع الإيمان بين موضوعات العقيدة، وخطورته، وخطورته، وضلال كثير من الفرق في بابه، مما يجعل من الأهمية بمكان إبراز منهج السلف الصالح في هذا الموضوع، وتحديد معالم ذلك المنهج، وهو ما نجده مكنوزاً بين دفتي هذا السفر النفيس «شرح حديث جبريل».

ثالثاً: ضرورة تحديد كثير من المصطلحات المهمة المتصلة بالعقيدة، كمصطلح: الإيمان، والإسلام، والإحسان، والكفر، والنفاق، والزندقة، والفاسق وغيرها، والتي كثيراً ما وقع اللبس وسوء الفهم فيها.

## أما الأسباب الخاصة فهي:

أولاً: العثور على نسخة جديدة نسخت بعد موت المؤلف - كَلَّنَهُ - بخمسة عشر عاماً فقط، أي في عام (٧٤٣هـ).

ثانياً: أن النسخة المطبوعة الموجودة في مجموع الفتاوى نسخة ناقصة ومخرومة من نهايتها، كما أشار إلى ذلك الشيخ عبد الرحمن بن قاسم كله(١).

<sup>(</sup>١) الإيمان الأوسط (٧/ ٢٢٢) ، ضمن مجموع الفتاوى.

وبالمقارنة بين النسختين، وُجد أن هناك خرماً كبيراً، ونقصاً كثيراً، يبلغ تسع لوحات من الموضع الذي أشار إليه ابن قاسم حتى نهاية الكتاب، وبهذا النقص فإن كلام المصنف عن الإحسان يكتمل، وبالتالي يكون الكتاب كاملاً.

وتمثل كل لوحة من المخطوط ثلاث صفحات من المطبوع، فتكون هذه الزيادة في الكتاب على هذا الحساب (٢٧) صفحة طباعية.

ثالثاً: كثرة الفروق بين المطبوع والمخطوط، فبالإضافة إلى هذه الزيادة النادرة في آخر الكتاب، فإن هناك فروقاً كثيرة مختلفة، حيث يوجد سقط في المطبوع، يصل في بعض الأحيان إلى أربعة أسطر متتابعة، هذا عدا التحريفات في المطبوع.

ويتكون البحث من مقدمة وقسمين:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع، وأسباب اختياره، ومنهج التحقيق. القسم الأول: الدراسة، وتشتمل على تمهيد وعدة مباحث:

التمهيد: موضوع الإيمان ومذاهب الطوائف فيه، وبيان الراجح منها، وقد تم فيه تعريف الإيمان في اللغة، وذكر مذاهب الناس فيه.

المبحث الأول: دراسة موجزة عن المؤلف، وقد قمت بترجمة مختصرة للمؤلف، وحاولت التركيز فيها على جوانب لم تلق حظها من العناية ـ حسب علمي ـ ومن ذلك التركيز على أسرته العلمية، وتلامذته الكثيرين.

المبحث الثاني: دراسة تحليلية وتفصيلية عن الكتاب، وهذا المبحث هو أهم مباحث الدراسة على الإطلاق، وقد جاء في سبع مسائل أصلية، وعدة مسائل فرعية.

أما المسائل الأصلية فقد رتبت على النحو التالي:

المسألة الأولى: أقسام الناس في عهد النبي رهم المؤمنون والمنافقون.

المسألة الثانية: تعريف النفاق والكلام عليه.

المسألة الثالثة: وجوب التفريق بين أحكام الظاهر وأحكام الباطن.

المسألة الرابعة: الخلاف في الإيمان، وكانت هذه المسألة أبرز

المسائل الواردة في الكتاب، وقد تبلورت في تسعة موضوعات هي: أولاً: أصل الخلاف في الإيمان.

ثانياً: تقرير شبهات المخالفين في الإيمان.

ثالثاً: تفنيد تلك الشبهات.

رابعاً: الرد التفصيلي على آراء الفرق المخالفة في الإيمان.

خامساً: مناقشة تحليلية لمذاهب المرجئة الذين أخرجوا الأعمال من الإيمان.

سادساً: الرد على من قال بالمجاز في الإيمان.

سابعاً: حكم ترك جنس الأعمال.

ثامناً: موقف المصنف من الخلاف بين السلف وبين مرجئة الفقهاء في الإيمان.

تاسعاً: الآثار المترتبة على الخلاف في الإيمان، وأبرز هذه الآثار: زيادة الإيمان ونقصانه، والاستثناء في الإيمان.

المسألة الخامسة: تقرير مذهب السلف في الإيمان.

المسألة السادسة: الفرق بين الإسلام والإيمان.

المسألة السابعة: الكلام على الإحسان.

وأما المسائل الفرعية (الاستطرادية) فهي عبارة عن مسألتين:

الأولى: تضمنت بعض الردود على الملاحدة من المتفلسفة وغلاة المتصوفة.

الثانية: كلام المصنف عن الأحاديث التي ذكر فيها الإسلام والإيمان، وتأصيل فهمها

المبحث الثالث: المقارنة بين الكتاب، وبين كتاب «الإيمان الكبير»، وقد دارت معالم هذه المقارنة، حول الأسبق تأليفاً من الكتابين، وعرض المسائل فيهما، وما تميز به كتاب «شرح حديث جبريل» (الإيمان الأوسط) عن كتاب «الإيمان الكبير»، وختمت هذا المبحث بجواب على تساؤل يقول: هل هناك كتاب في الإيمان للمصنف يسمى «الإيمان الصغير»؟.

المبحث الرابع: دراسة عن نسخ الكتاب المطبوع منها والمخطوط. القسم الثاني: نص الكتاب.

وستكون هذه النسخة الجديدة هي النسخة الأصلية في البحث، بالإضافة إلى نسخة المكتبة المحمودية، هذا مع النسخة المطبوعة التي اعتمد عليها الشيخ عبد الرحمن بن قاسم في مجموع فتاوى شيخ الإسلام كالله.

وهناك أيضاً نسخة تمثل «مختصر الكتاب» لم أتمكن من معرفة مؤلفها، استفدت منها في بعض الأحيان.

وقد رمزت للنسخ بالرموز التالية: النسخة المحمودية: «م»، والنسخة المطبوع: «ط»، والنسخة المختصرة: «ص».

أما عملي في المخطوط فقد كان على النحو التالي:

- ١ عزو الآيات، وتخريج الأحاديث من مصادرها الأصلية، والحكم عليها من خلال أقوال أهل العلم.
- ٢ ـ إثبات الفروق بين المطبوع ونسخ المخطوط، وإكمال الناقص في المطبوع.
  - ٣ \_ تصحيح بعض الكلمات، وحل بعض العبارات المشكلة.
  - ٤ \_ التعليق الموجز على أصول المسائل المهمة الواردة في الكتاب.
- ٥ ـ ترجمة الأعلام غير المشهورين الذين ورد ذكرهم في الكتاب،
   والتعريف ببعض الفرق والنحل والعقائد الباطلة الواردة كذلك.
  - ٦ \_ عمل الفهارس العلمية.

وفي الختام: فلا يسعني إلا أن أرفع أكف الابتهال والحمد والشكر

إلى الله عزّ وجلّ الذي وفقني لخدمة كتاب هام، في موضوع هو رأس الموضوعات، ولمؤلف يتسابق الدارسون إلى دراسة كتبه، وخدمة تراثه، هو شيخ الإسلام ابن تيمية كالله.

كما أدعو الله عزّ وجلّ للوالدين الحبيبين اللذين كان دعاؤهما - بعد توفيق الله عزّ وجلّ - خير معين لي في فترة إعداد هذا البحث، أن يمد الله في عمرهما، وأن يبارك فيهما، وأن يكتب لهما موفور الصحة والعافية والسلامة، وأن يعينني على برهما، وأن يختم بالصالحات أعمالهما. كما أن الشكر والتقدير والعرفان في هذا البحث، لأستاذي وشيخي ومشرفي الفاضل الأستاذ الدكتور أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي حفظه الله ورعاه، الذي كانت توجيهاته وملاحظاته واستدراكاته تقود البحث إثراء وفائدة وتصحيحاً وتكميلاً، فجزاه الله خير الجزاء، ورزقه الله الصحة والعافية، ونفع بعلمه الأمة، إنه سميع قريب.

كما أنني لا أنسى أبداً الذين كان لهم سعي مشكور، في الحصول على النسخة الأصلية من المتحف التركي باستانبول في تركيا، والذين ذللوا الصعوبات، وبذلوا الجهود، حتى وصلت إليّ، وعلى رأس هؤلاء أستاذنا الكبير محمد قطب، والشيخ أمين سراج، والدكتور حمدي أرسلان، فجزى الله الجميع أفضل الجزاء.

كما لا يفوتني أن أشكر أيضاً أستاذنا الدكتور على بن عباس الحكمي الذي تفضل مشكوراً غير مرة، بإعطائي بعض المراجع الهامة في البحث، ووفر لي صعوبة الحصول عليها، ولكل من مدَّ يد المساعدة والنصح.

كما أشكر لِلشيخين الفاضلين، والأستاذين الكريمين تفضلهما مشكورين \_ مأجورين إن شاء الله تعالى \_ بقبول مناقشة هذه الرسالة مع كثرة الأعمال التي يقومان بها، وهما:

فضيلة شيخنا: الأستاذ الدكتور على بن نفيع العلياني، أستاذ العقيدة الإسلامية في جامعة أم القرى.

وفضيلة الأستاذ الدكتور: عطية بن عتيق الزهراني، أستاذ العقيدة

الإسلامية في الجامعة الإسلامية بالمدينة المنوّرة، على صاحبها أفضل الصلاة وأتم السلام.

كما أشكر كل من تكرَّم بحضور المناقشة، وأخص بالذكر منهم عمي الأستاذ خضران الزهراني الذي حببني في العلم منذ الصغر، فجزاه الله خير الجزاء.

والشكر أخيراً لجامعة أم القرى \_ تلك الجامعة العريقة \_ التي يسرت للباحثين أيسر الوسائل للبحث والدراسة ممثلة في ذلك الصرح الشامخ، كلية الدعوة وأصول الدين، هذه الكلية المباركة التي خرَّجت وما زالت تخرج عشرات من الدعاة والدارسين والمتخصصين في الكتاب والسنّة والدعوة والعقيدة والقراءات والإعلام، ولكل من ائتمن عليها، وقام بخدمتها.

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه.

اللهم اهدنا لما اختلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم.

اللهم علمنا ما ينفعنا وانفعنا بما علمتنا وزدنا علماً إنك أنت العليم الحكيم. اللهم إنا نسألك الإخلاص في القول والعمل.

اللهم إنا نعوذ بك أن نشرك بك ونحن نعلم ونعوذ بك أن نشرك بك ونحن لا نعلم.

سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد شهرب العالمين.

#### تمهيد

## مسألة الإيمان، ومذاهب الطوائف فيها، وبيان الراجع منها:

تعد مسألة الإيمان من أهم مسائل العقيدة الإسلامية على الإطلاق، ولا ريب أن أول خلاف وقع في الأمة كان فيها، وكان الخلاف فيها محوراً رئيسياً تبلورت حوله آراء عدة فرق، وصار معلماً بارزاً لكل منها.

ولقد أفسد الخلاف فيها بين الفرق المحدثة على المسلمين كثيراً من معانيها العظيمة، وأحالوها في كثير من الأحيان إلى مجرد قضية عقلية باهتة، لا علاقة لها بالحياة، وعظم الخطب حين نادت بعض هذه الفرق بفصلها \_ فعلاً \_ عن الحياة، وذلك يوم أصرَّت على إخراج الأعمال من الإيمان.

وإننا لنريد أن تعود هذه القضية الكبرى رائدة للقضايا الإسلامية المعاصرة، على منهج خير القرون، وأن تكون هي الأصل الأصيل الذي نعتمد عليه في بعث الأمة من جديد.

وقبل معرفة مذاهب الطوائف والفرق في مسألة الإيمان، لا بد من إطلالة موجزة على معنى هذه الكلمة في اللغة فنقول:

#### الإيمان لغة:

يقول الأزهري: «اتفق أهل العلم من اللغويين وغيرهم أن الإيمان

معناه التصديق، قال تعالى حكاية عن إخوة يوسف: ﴿وَمَا أَنَتَ بِمُؤْمِنِ لَنَّا﴾ لم يختلف أهل التفسير أن معناه: وما أنت بمصدق لنا»(١).

ويقول الجوهري في باب النون، فصل الألف، عن معنى كلمة أمن: «الأمان والأمانة بمعنى، وقد أمِنْتُ فأنا آمن، وآمنت غيري، من الأمن والأمان، والإيمان: التصديق، والله تعالى المؤمن، لأنه آمن عباده من أن يظلمهم»(۲).

ويقول الراغب الأصفهاني: «آمن إنما يقال على وجهين: أحدهما: متعدياً بنفسه، يقال: آمنته، أي جعلت له الأمن، ومنه قيل لله مؤمن، الثاني: غير متعدٍ، ومعناه صار ذا أمن، قال تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوْ كُنّا مَدِيْنَ ﴾ قيل معناه: بمصدق لنا، إلا أن الإيمان هو التصديق الذي معه أمن (٢).

ويقول صاحب القاموس المحيط: «آمن به إيماناً، صدقه، والإيمان الثقة، وإظهار الخضوع، وقبول الشريعة»(٤).

وذكر ابن فارس، وابن منظور، قريباً من هذا الكلام<sup>(ه)</sup>

وعلى هذا نجد أن من معاني هذه الكلمة في اللغة الأمن، والتصديق.

وإلى ذلك أشار القاضي أبو بكر بن العربي، واستدل على المعنى الأول بقول النابغة:

والمؤمن العائدات الطير يمسحها ركبان مكة بين الغَيل والسند<sup>(1)</sup>
ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية كلله، أن هناك من يقول: إن معنى الإيمان في اللغة هو الإقرار<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تهذیب اللغة (۱۵/ ۱۳ه). (۲) الصحاح (۵/ ۲۰۷۱).

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن (٢٦). ﴿ ٤) القاموس المحيط (١٥١٨).

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (١٣/١٣)، مجمل اللغة (١٠٢).

<sup>(</sup>٦) أحكام القرآن (٢/ ٥٠٦).(٧) الإيمان الكبير (١٠١).

بل إن شيخ الإسلام ليذهب في الكتاب الذي نقوم بتحقيقه إلى أن الإيمان «مأخوذ من الأمن، الذي هو الطمأنينة، كما أن لفظ الإقرار مأخوذ من قريب من آمن يأمن... فالمؤمن داخل في الأمن» (١). وذكر صاحب لوامع الأنوار هذه الأقوال الثلاثة (٢).

على أن بعض علماء اللغة ذكر الاتفاق على أن الإيمان في اللغة هو التصديق (٣)، وادعى بعض المتكلمين \_ كالباقلاني \_ الإجماع على ذلك (٤)، ودعوى الاتفاق ومن باب أولى دعوى الإجماع محل نظر، فقد رأينا أن بعض علماء اللغة ذكروا أن من معاني كلمة الإيمان في اللغة الأمن.

على أن هناك مسألة هامة ينبغي التنبه لها في أثناء الخوض في هذه القضية، وهي أن كثيراً من علماء اللغة \_ خصوصاً المتأخرين منهم \_ متأثرون بعلم الكلام واصطلاحات المتكلمين، ومن هنا وجب الحذر في النظر فيما يتكلمون فيه من ألفاظ ومعان تتعلق بمصطلحات العقيدة.

#### وأما الإيمان في الاصطلاح:

فقد تعددت الأقوال فيه (a):

١ ـ فأهل السنة والجماعة الذين هم الفرقة الناجية والطائفة المنصورة يقولون: الإيمان قول وعمل، فالقول يشمل قول القلب وقول اللسان، والعمل يشمل عمل القلب وعمل الجوارح، أو هو: اعتقاد بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالجوارح.

٢ ـ والخوارج والمعتزلة يقولون كظاهر قول السلف: الإيمان اعتقاد
 بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالجوارح.

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤١٤).

<sup>(</sup>٢) لوامع الأنوار البهية للشيخ محمد بن أحمد السفاريني (١/٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) كما ذكر ذلك ابن منظور على سبيل المثال في لسان العرب (١٣/ ٢١).

<sup>(</sup>٤) سيأتي الكلام عن الرد على هذه القضية عند التعرض لمناقشة المذاهب في الإيمان.

<sup>(</sup>٥) نود التنبيه إلى أن توثيق هذه الأقوال من مصادرها قد تم خلال تحقيق متن الكتاب.

غير أنهم يحبطون الإيمان بالكبيرة، ويكفرون صاحبها \_كما فعلت الخوارج \_ أو ينزلونه في منزلة بين المنزلتين \_ كما صنعت المعتزلة \_ مع اتفاق الفريقين على خلود صاحبها في النار.

وهناك المرجئة على اختلاف طوائفها التي اتفقت على إخراج الأعمال من مسمى الإيمان.

٣ - فمرجئة الفقهاء يقولون: الإيمان تصديق بالقلب، وإقرار باللسان.

- ٤ ـ والكرامية يقولون: الإيمان قول باللسان.
- ٥ ـ والجهمية يقولون: الإيمان هو المعرفة فقط.
- ٦ ـ والأشاعرة والماتريدية يقولون: الإيمان هو التصديق<sup>(١)</sup>.

وسنعرض أثناء دراسة مسائل الكتاب \_ إن شاء الله \_ لآراء هذه الفرق بالتفصيل ومآخذها، ليظهر لنا جلياً أن مذهب السلف الذي عليه أهل السنة والجماعة هو المذهب الحق لا ريب فيه، وأن ما سواه هو الباطل الذي لا شك في بطلانه.

وأننا ما إن نقوم ببيان مذهب السلف وإظهاره حتى تتهاوى المداهب الأخرى، فإذا هي زاهقة، قال تعالى: ﴿بَلَ نَقَذِقُ بِلَلْتِي عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُمْ فَإِذَا هُو زَاهِقُ وَلَكُمُ ٱلْبَرِّقُلُ مِثَا نَصِفُونَ ۞ [الانبياء: ١٨].

<sup>(</sup>۱) الإيمان لأبي عبيد (۵۳)، الإيمان لابن منده (۱/ ٣٣١)، التبصير في معالم الدين لأبي جعفر الطبري (١٨٩/١٨٨)، الانتصار في الرد على المعتزلة الأشرار للعمراني (٣/ ٣٣١)، شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز (٤٥٩/٢)، شرح العقائد الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار المعتزلي (٧٠٨\_ ٧٠٩)، شرح العقائد النسفية (١٥٦)، فتح الباري (٤٦/١)، لوامع الأنوار (١/ ٤٠٥).

# المبحث الأول ترجمة المؤلف كلله

قلة من العلماء هم الذين لقوا عناية وافرة في حياتهم، وبعد مماتِهم، من قبل أهل العلم والرأي والفكر، ولعل من أبرز هؤلاء العلماء بلا منازع شيخ الإسلام ابن تيمية تظفه، وإن الباحث ـ فضلاً عن القارىء ـ يكاد يعجز عن أن يحيط بمؤلفات هذا العالم وبما كتب عنه، ومع كيد أعداء شيخ الإسلام له، واجتماعهم على النيل منه، واستماتتهم في طمس آثاره، ومصادرة دعوته، أو الحجر عليها، إلا أن الله عزّ وجلّ قد جعل له لسان صدق في الآخرين، ورد كيدهم في نحورهم، وضاعت أسماء لامعة في زمانها كانت تناصب شيخ الإسلام العداء، واعتلت في زمنه مناصب التدريس والفتوى والقضاء، ضاعت في مجاهيل التاريخ، وبقي علمه وآثاره شاهدة على أن الله عزّ وجلّ يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة عام من يجدد لها أمر دينها، وإن لم يكن شيخ الإسلام ابن تيمية مجدد القرن اللهجري، فمن يكون (۱۹۰).

ولن تطول بنا الترجمة، فقد ترجم للشيخ الكثيرون(٢)، ولكن يكفي

<sup>(</sup>١) الأعلام العلية (٩).

<sup>(</sup>Y) وممن كتب عن شيخ الإسلام من الأقدمين ترجمة مستقلة: الحافظ عمر بن علي البزار في كتابه: «الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية»، والحافظ ابن عبد الهادي في كتابه: «العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية»، وهما من تلاميذه، والشيخ مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي في كتابيه: «الكواكب الدرية في مناقب المجتهد ابن تيمية»، و «الشهادة الزكية في ثناء الأثمة على ابن تيمية»، وابن ناصر الدين المدمشقي في كتابه «الرد الوافر»، وأما التراجم غير المستقلة فكثيرة منها، ما ترجمه الذهبي له في عدد من كتبه، منها: «ذيول العبر» =

من ذلك ما أوجز وعرَّف، وقل ودل، وأبان وأوضح، فمعالم حياته الكبرى واضحة للعيان، وكثير من تفصيلات جهوده ودعوته ماثلة في الأذهان.

وسيكون الحديث عن ترجمة شيخ الإسلام حسب العناوين التالية بمشيئة الله تعالى:

## أولاً: اسمه ونسبه

هو شيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن الشيخ العلامة شيخ شهاب الدين أبي المحاسن عبد الحليم بن الشيخ الإمام العلامة شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الخضر بن محمد بن الخضر بن علي بن عبد الله بن تيمية النميري الحرائي(١)، نزيل دمشق.

<sup>(</sup>۱۹۷)، و «المعجم المختص» (۲۰ ۲۸)، و «معجم الشيوخ» (۱/ ٥٥ ٧٥)، و «دول الإسلام» (۲۲۷ ـ ۳۳۰) و «ذيل تاريخ الإسلام» (۲۲۸ ـ ۳۲۰)، و تذكرة الحفاظ (٤/ ٢٢٨)، وترجمته في البداية والنهاية (١٤١ ـ ١٤١ ـ ١٤٥)، وقد أورد الحافظ ابن كثير كلله أحد تلاميذه كثيراً من أخبار شيخ الإسلام المتفرقة في تاريخه على فترة زمنية استغرقت قرابة خمسة وثلاثين عاماً، وترجمته في «الوافي بالوفيات» (١/ ١٥ ـ ٣٣)، و «فوات الوفيات» (١/ ٤٧ ـ ٨٠)، وذيل طبقات الحنابلة (٢/ ٢٨٠ ـ ٨٠٤)، والدرر الكامنة (١/ ٤٤١)، والنجوم الزاهرة لابن تغري بردي (٩/ ٢٧١)، وطبقات الحفاظ للسيوطي (١٥٥)، وشذرات الذهب (٨/ ١٤٠ ـ ١٤٠/)، والبدر الطالع (١/ ٣٢)، وجلاء العينين للألوسي (٥ ـ ١٤). وقد كتب المعاصرون عن شيخ الإسلام كثيراً، ومنهم الشيخ أبو زهرة، ومحمد كرد علي، ود. عمر فروخ، ود. محمد خليل هراس، والشيخ أبو الحسن الندوي، وغيرهم وقد أقيمت ندوة عالمية في الجامعة السلفية ببنارس في الهند، عن شيخ الإسلام ابن تيمية، (١٨/ ٣٠ ٢/ ٤ ـ ١٤٠٨ه)، وقدم فيها أكثر من أربعين بحثاً، تناولت جوانب رئيسية من حياته كلله، لمجموعة من العلماء والباحين.

<sup>(</sup>۱) الحرَّاني نسبة إلى حرَّان الواقعة في ديار بكر بين دجلة والفرات (وهي اليوم في كردستان تركيا) معجم البلدان (۲/ ۲۳۵).

وأود التنبيه إلى أن أكثر المؤرخين ـ بل جلّهم ـ لم يذكروا القبيلة التي ينتسب إليها شيخ الإسلام ابن تيمية، وإنما نسب إلى حرّان وإلى دمشق، وقد ذكر بعضهم ـ وهذا هو الصحيح ـ أنه عربي النسب، وذكروا في نسبته النميري من قبيلة بني =

وأما السبب في انتساب الأسرة إلى اسم (تيمية) فقد ذكر المؤرخون في ذلك سببين اثنين:

الأول: أن جده محمد بن الخضر حج على درب تيماء، فرأى هناك طفلة في طريقه، فلما رجع وجد امرأته قد ولدت له بنتاً، فقال: يا تيمية، يا تيمية، فلقبت بذلك، وانتسب إليها بنوها.

الثاني: أن جده المذكور كانت أمه تسمى تيمية، وكانت واعظة فنسب إليها وعرف بها<sup>(۱)</sup>، والله أعلم بحقيقة الحال.

## ثانياً: مكانة أسرته العلمية والاجتماعية:

ليس من الضرورة أن يكون النابغون من العلماء قد تربوا في أحضان أسر مشهورة بالعلم والفضل والمكانة والدين، فكم من أهل العلم الذين صاروا نابغين مشهورين قد ولدوا لآباء أميين، وأسلاف مغمورين، ولكن العلم رفع من شأنهم، وأعلى من قدرهم بين العالمين، ولكن حين يولد النبوغ في أسر الفضلاء، وتظهر العبقرية في بيوتات العلماء، فتلك مزية \_ لعمر الله \_ لا تعدلها مزية.

نمير، وقد مال بعض المعاصرين \_ كالشيخ أبي زهرة كلله في كتابه ابن تيمية (١٨) \_ إلى احتمال أن يكون أصله كردياً، لأن ديار بكر موطن الأكراد \_ عشيرة السلطان العادل المجاهد الإمام الملك صلاح الدين الأيوبي كلله \_ وممن ذكر من المعاصرين أنه نميري النسب المؤرخ الكبير خير الدين الزركلي في الأعلام (١/ ١٤٤).

وقد صرَّح من الأقدمين بتلك النسبة العلامة ابن ناصر الدين الدمشقي في كتابه «تراجم الأعيان المنظومين في بديعة الزمان» (وهو مخطوط في مركز البحث العلمي في جامعة أم القرى برقم (١٧٦)، وقد ذكر هذه النسبة عند ترجمة جده مجد الدين عبد السلام ابن تيمية، كما ذكرها عند ترجمة شيخ الإسلام في الطبقة الحادية والعشرين، وهي شرح لمنظومة اسمها «بديعة الزمان عن موت الأعيان»، وفيها قال عن شيخ الإسلام لما جاء إلى ترجمته: ثم فتى تيمية حرَّاني ذكرهم كلامه المعاني.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٢٢/ ٢٨٩)، العقود الدرية (٤)، وجاء في ذيل طبقات الحنابلة (٢) ١٦١) للحافظ ابن رجب كلله أن الحافظ المنذري ذكر أن الفخر ابن تيمية سُئل عن سبب تسميتهم بذلك، فذكر القصة السابقة عن جده.

وقد كان لشيخ الإسلام من تلك المزية الفائقة أوفر الحظ والنصيب، فذكاء مفرط، ونبوغ باكر، وعبقرية عجيبة تألفت منها شخصية شيخ الإسلام، لتلقى الرعاية والعناية والاهتمام من رجالات هذه الأسرة العلمية النبيلة ونسائها على حد سواء.

وما الظن حين يرعى الموهوبون، ويتعاهد بالعناية والتشجيع النابغون، وهذا حال شيخ الإسلام كلله في أسرته.

ولعل من المناسب أن أذكر طرفاً ميسوراً ونبذة موجزة عن بعض فروع هذه الدوحة الطيبة والشجرة المباركة من آل تيمية رحمهم الله تعالى، ليدرك المطالع سراً من أسرار بعض ما ناله شيخ الإسلام \_ في حياته وبعد مماته \_ من رفعة وعلو وقيول ومكانة.

ولئن نالت دمشق ومصر \_ وغيرهما من البلدان \_ حظهما من علم شيخ الإسلام ودعوته، فلقد كانت حران \_ موطن أجداده \_ مهداً لنشاط أسلافه من آل تيمية، ومركزاً بارزاً لعلومهم.

\* فمن آل تيمية - رحمهم الله - فخر الدين أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم الخضر بن محمد بن الخضر (ت سنة ٢٢٦هـ) الذي نعته الإمام الذهبي بالشيخ الإمام العلامة المفتي المفسر الخطيب البارع عالم حران وخطيبها وواعظها، صاحب الديوان في الخطب، والتفسير الكبير الذي يبلغ ثلاثين مجلداً، وله مختصر في مذهب الحنابلة ـ الذي درجت عليه هذه الأسرة ـ ولازم الإمام ابن الجوزي وقرأ عليه كثيراً من مصنفاته، وهو عم المجد أبي البركات جد شيخ الإسلام، ووالده أبو القاسم كان من أهل العلم الصالحين وعليه قرأ القرآن، وقد أطال الحافظ ابن رجب في ترجمته (۱)، وذكر أنه كانت بينه وبين الإمام موفق الدين ابن قدامة كالله ترجمته (۱)، وذكر أنه كانت بينه وبين الإمام موفق الدين ابن قدامة كالله

<sup>(</sup>۱) وقد بلغت هذه الترجمة إحدى عشرة صفحة، وما التراجم المطولة في الذيل إلا لمشاهير علماء الحنابلة، والفخر ابن تيمية واحد من أبرزهم، وإن كان ليُؤخذ على ترجمة الفخر أن ثلاث صفحات منها قد سيقت في حال المراثي التي قيل إنها رؤيت له بعد موته، ولو خلت الترجمة منها لما أضر بها شيء، ولو اقتصر فيها على قصة أو قصتين لكفي، والله أعلم.

مراسلات ومكاتبات، ووقوع نوع خلاف في بعض المسائل بينهما \_ وذلك دأب العلماء في كل زمان ومكان \_ وقد أورد بعضها، وتظهر مكانة الفخر ابن تيمية كلفة في عبارات المدح والثناء من الحافظ ابن قدامة عليه، فهو يطلق عليه فيها: الأخ الإمام الكبير جمال الإسلام ناصر السنة، الذي يرجع إليه في جميع العلوم (١٠)!!.

\* ومن آل تيمية أبو محمد عبد الحليم بن محمد بن أبي القاسم الخضر، وهو ابن الشيخ فخر الدين ـ المتقدم ذكره ـ (المولود سنة ٥٧٣ه)، وأقام ببغداد مدة طويلة يتلقى الحديث وسائر العلوم، حتى برع في ذلك كله، وقد سمع منه الحافظ ضياء الدين بعض الأجزاء في الحديث، ولكن الأجل لم يمهله طويلاً، ومات في حياة أبيه عن عمر يناهز الثلاثين عاماً (سنة ٢٠٣ه).

وقد ذكر والده \_ كما يقول الحافظ ابن رجب \_ أن ابنه عبد الحليم هذا له كتاب سماه «الذخيرة» فيه مسائل دقيقة، وأخرى عويصة (٢).

# ومن آل تيمية أبو محمد سيف الدين عبد الغني بن فخر الدين أبي عبد الله بن تيمية خطيب حرَّان وابن خطيبها فخر الدين، وأخو عبد الحليم السالف الذكر، وقد ولد (سنة ٥٨١هه) وقام مقام أبيه بعد وفاته، فكان يخطب ويعظ ويدرِّس ويلقي التفسير في الجامع على الكرسي، ومن مصنفاته «الزوائد على تفسير الوالد» و «إهداء القرب إلى ساكني الترب»، ومات كالله بحران (سنة ٦٣٩هـ)".

<sup>(</sup>۱) وفيات الأعيان (٤/ ٣٨٦)، ذيل تاريخ بغداد (٢٦/١٥)، سير أعلام النبلاء (٢٢/ ٢٥٩)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ١٥١\_ ١٦١)، شذرات الذهب (٧/ ١٧٩)، مختصر طبقات الحنابلة لمحمد جميل الشطى (٥٤).

<sup>(</sup>٢) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٢٢٢)، شذرات الذهب (٧/ ٣٥٤)، جلاء العينين في محاكمة الأحمدين للشيخ نعمان خير الدين ابن الألوسي (٢٩)، مختصر طبقات الحنابلة (٥٥).

\* ومن آل تيمية الكرام جد شيخ الإسلام ابن تيمية مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله بن الخضر، وصفه الحافظ الذهبي بالشيخ الإمام العلامة فقيه العصر شيخ الحنابلة، تفقه على عمه فخر الدين الخطيب، ورحل مع ابن عمه سيف الدين وهو صغير إلى بغداد، وتفقه وبرع وصنف التصانيف وانتهت إليه الإمامة في الفقه.

ويقول عنه الشيخ جمال الدين ابن مالك (الإمام في النحو وصاحب الألفية الذائعة الصيب): ألين للشيخ المجد الفقه، كما ألين لداود الحديد.

وحين حج ومر ببغداد انبهر علماؤها بذكائه وعلمه وفضله، والتمس منه أستاذ دار الخلافة محيي الدين ابن الجوزي الإقامة عندهم، فتعلل بالأهل والوطن، وما زال المجد يصنف ويدرس وينشر العلم حتى قبضه الله عزّ وجلّ (سنة ٢٥٢هـ)، ومن مصنفاته «المنتقى من أحاديث الأحكام» وهو كتاب مشهور، و «المحرر» و «منتهى الغاية في شرح الهداية»(١).

\* ومنهم أبو الفرج فخر الدين عبد القاهر بن سيف الدين عبد الغني (الذي سبقت ترجمته) ابن الشيخ فخر الدين بن تيمية (المولود بحرًّان سنة ٢٦٢هـ) سمع من جده الفخر ابن تيمية، وخطب بحرًّان، وحدث بدمشق، ومات بها (سنة ٢٧١هـ)، وجاء في ترجمته: أن جد شيخ الإسلام المجد ابن تيمية لما مات كلله، جاء أبو الفرج هذا \_ وهو ابن ابن عمه \_ فغلبهم على الصلاة عليه (٢)

الدين علي بن الفرج (المتقدم ذكره) علاء الدين علي بن عبد الغني بن الفخر بن تيمية، ومات (سنة ٧٠١هـ) بمصر عن اثنتين وثمانين سنة، وممن روى عنه الحافظ الذهبي (٣).

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (٢٩/ ٢٩١)، البداية والنهاية (١٩٨/١٣)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢٨/ ٢٤١)، شدرات الذهب (٧/ ٤٤٣)، جلاء العينين (٢٨)، مختصر طبقات الحنابلة (٥٦).

<sup>(</sup>٢) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٢٨٢)، شدرات الذهب (٧/ ٥٨٣).

<sup>(</sup>٣) رَشْدُرات الدِّهبِ (٦/٨)..

\* ومن آل تيمية والد شيخ الإسلام عبد الحليم شهاب الدين أبو المحاسن بن عبد السلام بن عبد الله بن تيمية (المولود سنة ٢٧٧هـ) تفقه على والده وأكثر عنه، وصار شيخ البلد بعد أبيه وخطيبه، وله اليد الطولى في كثير من الفنون، وكان ـ كما يقول الذهبي ـ من أنجم الهدى، وإنما اختفى بين نور القمر وضوء الشمس، يشير إلى أبيه وابنه، وقد عرفت دمشق له فضله لما قدمها مع أهله، وتولى المشيخة والتدريس في إحدى معاهدها العريقة، وهي دار الحديث السُّكَرية، هذا عدا دروسه بالجامع، وقد خلفه فيهما بعد وفاته ابنه شيخ الإسلام، وقد مات كلله (سنة ١٨٥هـ)(١).

الله ومنهم شرف الدين أبو البركات عبد الأحد بن أبي القاسم بن عبد الغني ابن خطيب حرَّان فخر الدين ابن تيمية، كان تاجراً، وروى عن جماعة من أهل العلم، وحدث زماناً، وكان من خيار عباد الله، كما يقول الذهبي (٢).

\* ولئن كان شيخ الإسلام ابن تيمية هو سليل تلك الأسرة الماجدة، وأشهرها على الإطلاق، فقد كان منها فروع معاصرون لشيخ الإسلام أو جاؤوا بعده، ليظل اسم هذه الأسرة المباركة حياً في عقل الأمة وفؤادها.

\* ومن هؤلاء شقيقا شيخ الإسلام عبد الرحمن وعبد الله، فأما الأول فهو زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن عبد الحليم (المولود سنة ٢٦٣هـ) والمتوفى (سنة ٧٤٧هـ)، أخذ العلم والحديث على جماعة من العلماء، وذكر المؤرخ الحافظ علم الدين البرزالي له ستة وثمانين شيخاً، وكان تاجراً خيراً ديناً، وقد حبس نفسه مع أخيه شيخ الإسلام محبة له وإيثاراً لخدمته (٣).

 <sup>(</sup>۱) العبر (٥/ ٣٣٧)، البداية والنهاية (١٣/ ٣٢٠)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣١٠)، شذرات الذهب (٧/ ٦٥٦)، مختصر طبقات الحنابلة (٥٩).

<sup>(</sup>٢) ذيل تاريخ الإسلام (١٤٠)، شذرات الذهب (٩/٥٤).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٤/ ٢٣٢)، الدرر الكامنة (٢/ ٣٣٠)، شذرات الذهب (٨/ ٢٦٢).

\* وأما الثاني فهو أبو محمد شرف الدين عبد الله بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية (المولود سنة ٦٦٦هـ) سمع خلقاً من العلماء، وتفقه في المذهب حتى برع، وبرع أيضاً في الفرائض والحساب وعلم الهيئة وفي الأصلين والعربية، وكان إماماً في التاريخ، ودرَّس في دار الحنبلية مدة، وكان كله ذا زهد وتأله وخوف، وقد ناظر بعض خصوم الشيخ في مصر فأفحمهم وقطع حجتهم، وكان قوالاً بالحق أمَّاراً بالمعروف، وكان أخوه شيخ الإسلام يتأدب معه ويحترمه، توفى بدمشق (سئة ٧٢٧هـ)(١)

\* ومن آل تيمية المتأخرين ناصر الدين محمد بن عبد الله (ت سنة ٨٣٧هـ) وقد كان تاجراً عارفاً بالطب، وولي قضاء الإسكندرية مدة من الزمن (٢٠).

\* وأما النساء من تلك الأسرة الماجدة، فقد مر من قبل أن والدة جد شيخ الإسلام الأعلى محمد بن الخضر كانت واعظة (٢٠)، ومن هذه الأسرة العالمة بدرة بنت الشيخ فخر الدين ابن تيمية، جدة شيخ الإسلام، وزوجة جده المجد، وهي ابنة عمه، وماتت قبله بيوم واحد (سنة ٢٥٢ه) وروت بالإجازة عن بعض المحدثين، وكانت تكنى أم البدر(٤٠).

ومنها كذلك عمة شيخ الإسلام ست الدار بنت عبد السلام ابن تيمية، وقد روى عنها شيخ الإسلام<sup>(ه)</sup>.

ومنها بنت أخي شيخ الإسلام زينب بنت عبد الله بن عبد الحليم ابن تيمية الحنبلية، روت الحديث عن بعض أهل العلم، وحدَّثت، وأجازت الحافظ ابن حجر كَالله، وماتت سنة (٧٩٩هـ).

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام (٣٠٩)، العقود الدرية (٢٤١)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٨٢)، شذرات الذهب (٨/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) الضوء اللامع للسخاوي (٩/ ١٢٤)، شذرات الذهب (٣/ ٣٢٧).

 <sup>(</sup>٣) ممن ذكر هذا العلامة ابن ناصر الدين عند ترجمته لشيخ الإسلام في كتابه «تراجم الأعيان المنظومين في بديعة الزمان» في الطبقة الحادية والعشرين.

٤) الذيل على طبقات الحنابلة (٢٥٣)، شذرات الذهب (٧/٤٤٦).

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام للذهبي، نقلاً عن أعلام النساء لعمر رضا كحالة (٢/ ١٥٤)

## ثالثاً: مولده ونشأته وشيوخه ومكانته العلمية في نظر معاصريه:

في هذه الأجواء الأسرية العلمية ولد شيخ الإسلام كلله (سنة ١٦٦ه) بحرًان في العاشر من شهر ربيع الأول، وفي (سنة ١٦٧هـ) ارتحل به أبوه وأهله وأقاربه خوفاً من جور التتار، يحملون الذرية والكتب على عجلة تجرها البقر، وقد كلّت البقر من ثقل العجلة، وتوقفت عن السير، وكاد يدركهم العدو، ولجأوا إلى الله عزّ وجلّ، فسارت البقر، وأنقذهم الله عزّ وجلّ من عدوهم، ووصلوا إلى دمشق آمنين (۱).

وقد مر أن والده الشيخ عبد الحليم ابن تيمية لما وصلوا إلى دمشق عرف الناس وأهل العلم فضله ومكانته، وأنه تولى مشيخة دار الحديث السُّكرية، وكان يلقي دروساً في الجامع.

وفي دمشق الفيحاء نشأ شيخ الإسلام في حجر والده، مكباً على التعلم، وأخذ عنه كثيراً، وقد كان والده حريصاً على تشجيعه، ورصد المكافآت المالية له في صغره، لترغيبه في الحفظ والعلم (٢)، وأخذ عن جمع كبير من العلماء في عصره، وقد ذكر أن عدد شيوخه الذين أخذ عنهم يربو على ماثتى شيخ (٢)، ومن هؤلاء الشيوخ:

- ١ ـ والده الشيخ عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية.
- ٢ \_ زين الدين أحمد بن عبد الدائم المقدسي (ت٦٨٨هـ).
- ٣ \_ تقي الدين إسماعيل بن إبراهيم بن أبي اليسر التنوخي (ت٦٧٢هـ).
- ٤ \_ شمس الدين عبد الرحمن بن قدامة المقدسي الجماعيلي الحنبلي (ت٦٨٢هـ).
  - ٥ \_ شمس الدين عبد لله بن محمد بن عطاء الحنفي (ت٦٧٣هـ).
  - ٦ شرف الدين محمد بن عبد المنعم بن القواس (ت٦٨٣هـ)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام (٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) ذكر البزار في الأعلام العلية (٢١) قصة حول ذلك المعنى.

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية (٤).

 <sup>(3)</sup> ذيل تاريخ الإسلام (٣٢٥)، فوات الوفيات (١/ ٧٤)، البداية والنهاية (١٤/ ١٤٢)، العقود الدرية (٤، ٢٤٨)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٨٧).

ولم يكتف شيخ الإسلام بشيوخ عصره، بل أخذ عن الشيوخ المتقدمين، والعلماء السالفين، الذين لم يدركهم، فطالع مصنفاتهم، واستظهر مؤلفاتهم.

ويبدو للناظر أن سرَّ عظمة شيخ الإسلام وبلوغه في العلم والمكانة شأواً لا يكاد يلحق فيه، ليس بسبب شيوخه ومعلميه، بقدر ما هو نبوغه وذكاؤه المفرطين اللذين كان يرعاهما توفيق الله عزّ وجلّ وعنايته.

وقد أعطى الله هذا الإمام ذاكرة قد بلغت في الحفظ والقوة والإتقان غاية لم يكد يصل إليها أحد من الناس \_ إلا قليلاً \_ وزاد من ذلك حرص عجيب على التحصيل، وصرف الوقت والجهد في الطلب، ومتى اجتمع هذان الأمران في شخص كان من أكابر العلماء البارزين.

يقول الإمام الذهبي تتلك: «وبرع في الحديث وحفظه، فقلَّ من يحفظ ما يحفظه من الحديث. »(١).

وقال أيضاً كالله: «وكانت له خبرة تامة بالرجال وجرحهم وتعديلهم وطبقاتهم، ومعرفة بفنون الحديث مع حفظه لمتونه الذي انفرد به، وهو عجيب في استحضاره واستخراج الحجج منه، وإليه المنتهى في عزوه إلى الكتب الستة والمسند، بحيث يصدق عليه أن يقال: كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث . "(٢).

ويقول عنه تلميذه الحافظ البزار كَتْلَلَّهُ: «وأمده الله بكثرة الكتب وسرعة الحفظ، وقوة الإدراك والفهم، وبطء النسيان..»(٣).

وقال الحافظ ابن رجب كله بعد أن ساق عبارة قريبة من عبارة الحفظ البرار: «حتى قال غير واحد: إنه لم يكن يحفظ شيئاً فينساه..»(٤).

<sup>(</sup>۱) شدرات الذهب (۸/ ۱٤٤).

 <sup>(</sup>۲) الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۳۹۱)، وقال بها ابن الوردي كما ذكر صاحب جلاء العينين (۱۰)، وقال ابن عبد الهادي مثل هذا في العقود الدرية (۲۰).

<sup>(</sup>٣) الأعلام العلية (٩). (٤) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٨٨)

وقد ظهرت مخايل الذكاء والنجابة والعبقرية على الشيخ وهو صغير، فقد ذكر أن أحد علماء حلب قدم دمشق لاستطلاع حال هذا الفتى الصغير الذي وصلت شهرته في الحفظ إلى خارج دمشق، وأجرى له امتحاناً عسيراً في الحفظ، وأعاد الامتحان، وكانت النتيجة ذكاءاً مفرطاً وحفظاً عجيباً وذاكرة نادرة، ثم تُوِّج ذلك الامتحان بشهادة زكية حين قال: إن عاش هذا الصبى ليكونن له شأن عظيم، فإن هذا لم ير مثله (۱۱)!!!.

وقد تحققت توقعات هذا الشيخ ـ وتوقعات كثيرين معه في هذا المجال ـ وصار لذلك الفتى الصغير شأن وأي شأن، وصدق الله حيث يقول: ﴿نَرْفَعُ دَرَبَحْتِ مَّن نَشَاءُ وَفَرْقَ كُلِ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦].

ولقد عرف شيخ الإسلام وهو صغير الدعوة إلى الله عزّ وجلّ، ومن ذلك ما ذكر من إسلام يهودي على يديه، حيث كان يمر به ويثير عليه أسئلة وشبهات، وكان شيخ الإسلام يجيب عنها مع صغر سنه (٢).

ولقد برع شيخ الإسلام في كافة العلوم كالفقه والأصول، والتفسير وعلوم القرآن، والتوحيد والفرق والأديان والنحل، والحديث وعلومه، واللغة والبلاغة والأدب والشعر، والفلسفة والمنطق وعلم الكلام، والتاريخ وأيام الناس، بل إنه ليضرب بنصيب وافر في علم الحساب، والهندسة، والجبر والمقابلة، والفلك، والطب، والكيمياء، والجغرافيا، وغيرها من العلوم (٣).

العلم لفظ ذو ثلاثة أحرف وهجاء كل مثلُ ما مجموعه فإذا يكون مركباً من تسعة جذراً لها فانظر إلى تربيعه ومربعاً ساواه جذر حسابه ومثلثاً بحدوده وضلوعه

إلى أن قال:

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (٥). (٢) الأعلام العلية (١٧).

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية (٤، ٧)، الأعلام العلية (١٨)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٢٨)، شدرات الذهب (١٤٣/٨)، ومن ذلك على سبيل المثال إجابته كلألله شعراً على اللغز الذي نظمه الشيخ رشيد الفارقي في عشرين يتاً، حيث أجاب بنحو مائة بيت \_ وهو في العشرين من العمر \_ وجاء في هذه الإجابة ما يلي:

ولكي ندرك شيئاً من المكانة العلمية التي وهبها الله عز وجل لشيخ الإسلام، فلا بأس بفسح المجال لرأي ثلة من علماء الأمة في علم شيخ الإسلام وتبحره في كافة العلوم على حد سواء.

يقول الشيخ الحافظ العلامة تقي الدين بن دقيق العيد لما سئل عن ابن تيمية، وكان قد اجتمع به: «رأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه، يأخذ ما شاء منها، ويترك ما شاء . . «(١).

ويقول عنه شيخ المحدثين في عصره، وأستاذ أثمة الجرح والتعديل في زمانه أبو الحجاج المزي: «ما رأيت مثله، ولا أرى هو مثل نفسه، ما رأيت أحداً أعلم بكتاب الله وسنة رسوله، ولا أتبعه لهما منه» (٢).

ثلثاه حرفا العين والميم هما في اللفظ من عدم وفي تنويعه لو إذ جمعت حسابه في أكثر وأضفت خمسيه إلى مجموعه فمربعاً يضحي ويضحي جذره مع أربع عشراً لذي تربيعه وكلمات المربع والأضلاع والمثلث والجذر والتربيع كلها مصطلحات رئيسية في الهندسة والحساب والجبر والمقابلة.

وأود أن أشير بهذه المناسبة إلى أن شيخ الإسلام كان له نظم قليل وسط كما قال الحافظ ابن رجب في الذيل (٢/ ٣٩٥)، وقوله: وسط أي ليس بالفائق، دون القوي وفوق الضعيف، وهكذا نظم كثير من الفقهاء والعلماء، ومن آخر نظمه ما قاله في السجن الأخير الذي مات فيه:

قاله في السجن الأخير الذي مات فيه: أنا الفقير إلى رب السموات أنا المسكين

أنا الفقير إلى رب السموات أنا المسكين في مجموع حالاتي أنا الظلوم لنفس وهي ظالمتي والخير إن جاءنا من عنده يأتي لا أستطيع لنفسي جلب منفعة ولا عن النفس في دفع المضرات وليس لي دونه مولى يدبرني ولا شفيع إلى رب البريات

وقد بالغ بعض الباحثين في إطراء نظم شيخ الإسلام ووصفه بأنه من أقوى الشعر، وأبلغ النظم والتصوير، وشيخ الإسلام لم يكن شاعراً، وهو بحمد الله في غنى عن مثل هذا الإطراء الفج، ولو قيل بعض ذلك في تلميذه ابن القيم لكان الأمر قرياً، ورحم الله الجميع.

(۱) الرد الوافر على من زعم من أن من أطلق على ابن تيمية شيخ الإسلام كافر لابن ناصر الدين الدمشقى (۱۰۷).

إلا بإذن من الرحمن خالقنا

<sup>(</sup>٢) العقود الدرية (٧) شُذَرات الذهب (٨/ ١٤٧).

ويقول الشيخ كمال الدين ابن الزملكاني: «كان إذا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أن أحداً لا يعرفه مثله، وكان الفقهاء من سائر الطوائف إذا جالسوه استفادوا في مذاهبهم منه أشياء، ولا يُعرف أنه ناظر أحداً فانقطع معه، ولا يتكلم في علم من العلوم سواء كان من علوم الشرع أو غيرها إلا فاق فيه أهله، واجتمعت فيه شروط الاجتهاد على وجهها. .»(1).

ويقول الحافظ ابن سيد الناس: «ألفيته ممن أدرك من العلوم حظاً، وكاد يستوعب السنن والآثار حفظاً، إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر بالحديث فهو صاحب علمه، وذو روايته، أو حاضر بالنحل والملل لم يُر أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته.

برز في كل فنّ على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه..»(٢).

وقال الشيخ عماد الدين الواسطي، وقد تُوفي قبل الشيخ: «فوالله، ثم والله، لم ير تحت أديم السماء، مثل شيخكم ابن تيمية، علماً، وعملاً، وحالاً، وخلقاً، وإتباعاً...»(٣).

ويقول عنه تلميذه شيخ المؤرخين الإمام الذهبي: «كان آية في الذكاء وسرعة الإدراك، رأساً في معرفة الكتاب والسنة والاختلاف، بحراً في النقليات، وهو في زمانه فريد عصره علماً وزهداً وشجاعة وسخاء، وأمراً بالمعروف ونهياً عن المنكر، وكثرة تصانيف، وقرأ وحصل، وبرع في

 <sup>(</sup>۱) العقود الدرية (۷)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۳۹۰)، شذرات الذهب (۸/
 (۱) العقود الدرية (۷)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۳۹۰)، شذرات الذهب (۸/

 <sup>(</sup>۲) العقود الدرية (۹)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۳۹۱)، شذرات الذهب (۸/ ۱٤٥).

 <sup>(</sup>۳) العقود الدرية (۲۰۵)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/۳۹۳)، شذرات الذهب
 (۸/ ۱٤٦).

الحديث والفقه، وتأهل للتدريس والفتوى، وهو ابن سبع عشرة سنة، وتقدم في علم التفسير والأصول، وجميع علوم الإسلام: أصولها وفروعها، ودقها وجلها سوى علم القراءات(١)، فإن ذكر التفسير فهو حامل لوائه،

(۱) فهم بعض ضعاف النظر من تلك العبارة للإمام الذهبي أن شيخ الإسلام لم يكن على معرفة بعلم القراءات، وذلك فهم مردود على صاحبه، وشيخ الإسلام أجل قدراً وأعظم مكانة من أن يجهل علوم القراءات، كيف يجهلها وهي من العلوم الدينية، وقد اطلع وألمَّ بغالب العلوم الدنيوية من طب وهندسة وحساب وجبر ومقابلة وفلك وهيئة وكيمياء وجغرافيا، ولكن مقصود الإمام الذهبي أنه لم يكن متبحراً للغاية في علم القراءات كبقية علوم أهل الإسلام، ولم يكن \_ كحاله في بقية العلوم \_ متقدماً فيها على أصحابها، ومعلوم أن الإمام الذهبي كان من أثمة القراءات في زمانه، وقد أخذ علم القراءات عن خلق من المقرئين في عصره، والمتبع لما يكتبه في تراجمه يرى اهتمامه الفائق بذلك العلم، وإفاضته في تراجم القراء على اختلاف طبقاتهم.

أما شيخ الإسلام فلا يشك مطلع أنه قد درس علوم القراءات، وألم بها، وكان ذلك في أول حياته، كما جرت عادة أهل العلم أن يبدأوا بحفظ القرآن الكريم وتجويده، ثم يُلموا بالقراءات المتواترة، وعلوم القراءات والتجويد ليست غاية في نفسها، بل هي من علوم الوسائل، والمراد منها إقامة اللسان في تلاوة القرآن، ومعرفة وجوه القراءات المختلفة، والاستفادة من ذلك في تفسير القرآن وبيان معانيه وإعجازه، وإظهار يسر القرآن وسهولته.

يقول تالله في مجموع الفتاوى (١٦/٥٠): "ولا يجعل همته فيما حجب به أكثر الناس من العلوم عن حقائق القرآن، إما بالوسوسة في خروج حروفه، وترقيقها، وتفخيمها، وإمالتها، والنطق بالمد الطويل، والقصير، والمتوسط، وغير ذلك، فإن هذا حائل للقلوب قاطع لها عن فهم مراد الرب من كلامه، وكذلك شغل النطق بـ ﴿ مَانَذُرْتُهُم ﴾، وضم الميم من ﴿ عَلَيْهِم ﴾ ووصلها بالواو، وكسر الهاء أو ضمها وتحو ذلك، وكذلك مراعاة النغم وتحسين الصوت!!..».

ولكنه لم يتصرف لهذا العلم بالكلية، بل عبر منه إلى غيره، وهو عنده بمثابة علم النحو يتوصل به إلى غيره، وليس مقصوداً في نفسه.

وقد سئل كلله في مجموع الفتاوى (٣٨٩/١٣ عن حديث إنزال القرآن على سبعة أحرف، وما معنى ذلك؟ فأجاب كلله إجابة مطولة بلغت أربع عشرة صفحة، تحدث فيها عن القراءات السبع، أو القراءات العشر، أو القراءات الإحدى عشرة، وذكر أمثلة عديدة على اختلاف هذه القراءات، وحكم القراءة بها، وتحدث كذلك عن القراءة الشاذة وحكم القراءة بها.

ومما جاء في جوابه كلله: ﴿ولا نزاع بين المسلمين أن الحروف السبعة التي =

أنزل القرآن عليها لا تتضمن تناقض المعنى وتضاده، بل قد يكون معناها متفقاً أو متقارباً.

وقد يكون معنى أحدهما ليس هو معنى الآخر، لكن كلا المعنيين حق، وهذا اختلاف تنوع وتغاير لا اختلاف تضاد وتناقض.. وهذا كما في القراءات المشهورة: ﴿ رَبّنا باعِد وباعَد ﴾، ﴿ إلا أن يَخافا ألا يقيما ﴾، و ﴿ إلا أن يُخافا ألا يقيما ﴾، ﴿ وإن كان مكرهم لتزول منه الجبال. وليزول منه الجبال ﴾، و ﴿ بل عجبتُ. وبل عجبتُ ونحو ذلك . .

ولهذا دخل في معنى قوله: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه» تعليم حروفه ومعانيه جميعاً، بل تعلم معانيه هو المقصود الأول بتعليم حروفه، وذلك هو الذي يزيد الإيمان».

ولشيخ الإسلام أيضاً في مجموع الفتاوى (١٦/ ٢٢٢\_ ٢٢٥) كلام عن مخارج الحروف وصفاتها يدل على دراية وعلم كبيرين بالتجويد والقراءات.

وجد شيخ الإسلام المجد ابن تيمية كلفة كان من أئمة القراءات، وله اليد الطولى فيها كما قال الحافظ الذهبي في كتابه «معرفة القرَّاء الكبار على الطبقات والأعصار» (٢٩٢/٢٣)، وقد ورد في ترجمته في السير (٢٩٢/٢٣) أنه كان على دراية تامة بعلم القراءات، وأنه صنف فيها أرجوزة، ومن المؤكد أن حفيده شيخ الإسلام قد سمع بذلك، أو اطلع عليها، ومما يقوي ذلك أن شيخ الإسلام كلفة في مجموع الفتاوى (٣٩٨/١٣) حين تكلم عن حكم القراءة بالقراءة الشاذة الخارجة عن رسم المصحف العثماني مثل قراءة ابن مسعود الثابتة، وذكر قولين في المسألة، وهما القول بالجواز، والقول بالمنع، ذكر قولاً ثالثاً قال فيه: "ولهذا كان في المسألة قول ثالث، وهو اختيار جدي أبي البركات، أنه إن قرأ بهذه القراءات في القراءة الواجبة ـ وهي الفاتحة عند القدرة عليها ـ لم تصح صلاته، لأنه لم يتبقن أنه أدى الواجب من القراءة، لعدم ثبوت القرآن بذلك، وإن =

وإن عد في الفقهاء فهو مجتهدهم المطلق، وإن حضر الحفاظ نطق وخرسوا، وسرد وأبلسوا، استغنى وأفلسوا، وإن سُمي المتكلمون فهو فردهم، وإليه مرجعهم، وإن لاح ابن سينا يقدم الفلاسفة فلَّهم وتيَّسهم، وهتك أستارهم، وكشف عوراهم، وله يد طولى في معرفة العربية والصرف واللغة، وهو أعظم من أن يصف كلمي، أو ينبه على شأوه قلمي. "(1).

وقد أنشد فيه الشيخ الحافظ كمال الدين ابن الزملكاني قوله:

ماذا يقول الواصفون له وصفاته جلت عن الحصر
هو حرجة لله قاهرة هو بيننا أعجوبة الدهر
هو آية للخلق ظاهرة أنوراها أربت على الفجر(٢)

ولإمام النحاة في عصره الشيخ أبو حيان الأندلسي النحوي، شعر فائق يمتدح فيه شيخ الإسلام ابن تيمية كالله، لما دخل الشيخ مصر واجتمع

......

ا داع إلى الله فرداً ما له وزر إ خير البرية نور دونه القمر أ بحر تقاذف من أمواجه الدرر مقام سيد تيم إذ عصت مضر وأخمد الشرك إذ طارت له شرر هذا الإمام الذي قد كان ينتظر (٣)

لما رأينا تقي الدين لاح لنا على محياه من سيمًا الألّى صحبوا حبر تسربل منه دهره حِبَراً قام ابن تيمية في نصر شرعتنا فأظهر الدين إذ آثاره درست يا من تحدث عن علم الكتاب أصخ

قرأ بها فيما لا يجب لم تبطل صلاته. فكيف يقال بعد كل هذا: إن شيخ الإسلام لم يكن على علم بالقراءات؟!! سبحانك هذا بهتان عظيم. وما أظن يقول مثل هذا إلا جاهل أو حاقد، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) العقود الذرية (١٩):

 <sup>(</sup>۲) البداية والنهاية (۱٤/ ۱٤۳)، العقود الدرية (۸)، الذيل على طبقات الحتابلة (۲/ ۱۲۳)، شدرات الذهب (۸/ ۱٤۵).

 <sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٩٢)، شذرات الذهب (٨/ ١٤٥)، ولكن ذُكر أن أبا حيان وقعت بينه وبين شيخ الإسلام جفوة، وقيل في ذكر السبب: إن شيخ الإسلام خطًا إمام النحاة سيبويه، وأغلظ القول فيه، وقال عنه: إنه لم يكن نبياً =

وأقوال العلماء في الثناء عليه والمبالغة في مدحه كثيرة، لا يتسع المجال لذكرها في هذا المقام، وما ذكرته غيض من فيض، واكتفيت بذكر كلام بعض المعاصرين له يرحمه الله.

ويخرج المطالع للأقوال السابقة بعدة خصائص انفرد بها شيخ الإسلام، وشهد له بها المخالفون قبل الموافقين، ومن هذه الخصائص:

١ ـ الشمول والتبحر في جميع العلوم النقلية والعقلية، وإتقانه كظلة لمعارف عصره.

٢ ـ تفوقه في معرفة المذاهب الأخرى والمخالفة، حتى إنه ليكاد يتفوق على أصحاب كل مذهب ونحلة ومخالف، في معرفة مذاهبهم ونحلهم وأقوالهم، واستفادتهم منه في ذلك المجال.

٣ ـ كثرة تصانيفه وانتفاع الأمة بها، وقد يجد المرء غيره من المكثرين في التصنيف من العلماء، أما أن يجد الكثرة الكاثرة من المصنفات، والنفع والفائدة والبركة في جل تلك المؤلفات، فليست تلك المزية خالصة إلا لشيخ الإسلام كثلة.

٤ - قوة حافظته، وإملاؤه لغالب مصنفاته من حفظه، وفي ذلك يقول تلميذه الحافظ أبو حفص البزار: «ومن أعجب الأشياء في ذلك، أنه في محنته الأولى بمصر، لما أخذ وسُجن، وحيل بينه وبين كتبه، صنف عدة كتب صغاراً وكباراً، وذكر فيها ما احتاج إلى ذكره من الأحاديث والآثار، وأقوال العلماء وأسماء المحدثين والمؤلفين ومؤلفاتهم، وعزا كل شيء من ذلك إلى ناقليه وقائليه بأسمائهم، وذكر أسماء الكتب التي ذكر فيها، وأي موضع هو منها، كل ذلك بديهة من حفظه، لأنه لم يكن عنده حينئذ كتاب

في النحو، ولا معصوماً، فكبر ذلك على أبي حيان.

يقول صاحب جلاء العينين (١٢): اثم دار بينهما كلام، فجرى ذكر سيبويه، فناظره أبو حيان بسببه، ثم عاد ذاماً له، وصيَّر ذلك ذنباً لا يغتفر.. فكان ذلك سبب مقاطعته إياه، وذكره في تفسيره (البحر) بكل سوء، وكذا في مختصره (النهر)». نعوذ بالله من الهوى والتعصب.

يطالعه، ونُقِّبَت واختُبرَت واعتُبرت فلم يوجد فيها بحمد الله خلل ولا تغير، ومن جملتها كتاب (الصارم المسلول على شاتم الرسول) وهذا من الفضل الذي خصه الله تعالى به . . »(١).

## رابعاً: دعوته وجهاده:

إن شيخ الإسلام ليعلم علم اليقين أن ثمرة العلم هو العمل، والعلماء هم ورثة الأنبياء في تطبيق العلم بالعمل وتعليم الناس ذلك عن طريق القدوة الحية في حياتهم، وما لم يكن العالم عاملاً بعلمه داعياً إلى الله عزّ وجلّ، فما فائدة العلم إذن؟.

لقد أدرك شيخ الإسلام كله هذه الحقيقة تمام الإدراك، ولذا كانت حياته كلها صفحات مشرقة بالدعوة والتعليم والجهاد والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، حتى قبضه الله إليه.

فهو يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، وربما خرج مع أصحابه إلى أهل المنكرات، من مروجي أم الخبائث، وكسَّروا أواني الخمور، وقاموا بتعزير جماعة منهم، وفرح الناس بذلك(٢).

"ولقد أقام الفضيلة والأخلاق عندما صار رجل دمشق، وحاكمها غير المتوج، عندما فر حكامها في سنة (٦٩٩هـ) وأصبح إنكار المنكر حقاً عليه بالفعل لا بالقول والقلب، إذ صار مبسوط اليد والسلطان فيها، فحطموا أواني الخمر، وشقوا قربها، وأراقوا الخمور، وعزروا أصحاب الحانات المتخذة للفواحش، فلقي ذلك من العامة ترحاباً، إذ رأوا حكم القرآن ينفذ، وعهد الرسول يعود. . "".

ولم يفت في عضده تآلب الحسدة والفسدة عليه، والوشاية به وشكايته عند السلطان، بسبب أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، بل ظل على حاله غير آبه بمعاداتهم وتألبهم عليه (٤).

<sup>(</sup>١) الأعلام العلية (١٠). (٢) البداية والنهاية (١٢/١٤).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية للشيخ محمد أبو زهرة (٤١). (٤) البداية والنهاية (١٤/ ٢٠).

وها هو يحارب البدعة، ويناجز المبتدعين في دين الله عزّ وجلّ، ويعمل جهده لإقامة السنة، ونشرها بين الناس، فقد أنكر كلله بعض الصلوات المبتدعة التي كان يجتمع عليها بعض الناس(١).

وحين يتعلق الناس بأثر مبتدع، لا يقر له قرار حتى يغدو عليه وأصحابه، فينسفوه نسفاً، ومن ذلك صخرة كانت بنهر تزار وينذر لها، فأمر الحجارين بقطعها، وزال الشرك من هناك بزوالها(٢).

أما المبتدعة فهو تتلله يقيم عليهم الحجة أولاً، فإن أبوا الانصياع، وأصروا على المضي في طريق الابتداع، نابذهم وزجرهم وقهرهم بقوة الحق والسنة.

فمن ذلك إحضاره لشيخ مبتدع فتان، يدعى المجاهد إبراهيم القطان، وأمره بحلق رأسه، وتقليم أظفاره \_ وكانت طويلة جداً \_ وحف شاربه، واستتابه من أكل الحشيشة، ومن قول الفحش.

وبعده استحضر المدعو بالشيخ محمد الخباز البلاسي، واستتابه من أكل المحرمات ومخالطة أهل الذمة، وكتب عليه مكتوباً أن لا يتكلم في تعبير المنامات ولا في غيرها بما لا علم له به (۳).

وأما إنكاره على المتصوفة فأمر أشهر من التفصيل فيه، فقد كبت متقدميهم وانتقدهم بالتأليف والتصنيف، وأما متصوفة عصره فقد لاقوا منه مقاومة عنيفة عصفت بهم في كثير من الأحيان، ومن ذلك إنكاره على دجاجلة البطائحية أو الأحمدية، الذين كانوا يتعاطون من الأحوال الشيطانية ما يحسبه الجهال والمعتقدون فيهم أنه من كرامات الصالحين، وبشارات المتقين، ففضح أسرارهم، وهتك أستارهم، وأظهر الله السنة على يديه، وأخمد بدعتهم، وأبطل فتنتهم (3).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۱۶/۲۶). (۲) المصدر السابق (۱۶/۳۳).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٣٦/١٤).

 <sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (١١/ ٤٤٥ ـ ٤٧٥)، البداية والنهاية (٣٨/١٤)، العقود الدرية
 (١٣١).

ومع ذلك فالعصر قد غلبت عليه الصوفية، ولقد سعى أربابها جاهدين في الإيقاع بشيخ الإسلام، ورأوا أنه أكبر عدو لهم، وأنه ما لم يتخلص منه، فلن تقوم لهم بعد اليوم قائمة، وقد تحقق لهم في إحدى المرات ما أرادوا، وأدخل الشيخ السجن بسببهم، فلبث فيه قدر سنتين (١).

والعالم الرباني كالغيث متى وقع بأرض نفع، وهكذا كان شيخ الإسلام، ولم يكن لتضعف عزيمته في السجن، أو تفل إرادته، ولم يكن ليتخلى عن دعوته حتى وهو بين المجرمين وغيرهم من أصناف المحبوسين. يقول تلميذه ابن عبد الهادي كلله: "ولما دخل الحبس وجد المحابيس مشتغلين بأنواع من اللعب، يلتهون بها عما هم فيه، كالشطرنج والنرد، ونحو ذلك من تضييع الصلوات، فأنكر الشيخ عليهم ذلك أشد الإنكار، وأمرهم بملازمة الصلاة، والتوجه إلى الله بالأعمال الصالحة، والتسبيح، والاستغفار، والدعاء، وعلمهم من السنة ما يحتاجون إليه، ورغبهم في أعمال الخير، وحضهم على ذلك، حتى صار الحبس بما فيه من الاشتغال بالعلم والدين خيراً من الزوايا والربط والخوانق والمدارس، وصار خلق من المحابيس إذا أطلقوا يختارون الإقامة عنده، وكثو

أما الروافض والنصيرية فقد ذهب شيخ الإسلام إلى عقر دارهم في جماعة من أصحابه، واستتابوا خلقاً منهم، والزموهم بشرائع الإسلام،

وحين نكثوا ما التزموا به، خرج شيخ الإسلام مع جيش المسلمين بقيادة نائب السلطان لغزوهم وقتالهم، فأنزل الله النصر عليهم، ومنحهم أكتاف عدوهم، وأبادوا منهم خلقاً كثيراً، وقاتل شيخ الإسلام في تلك الغزاة بنفسه (٣).

المترددون إليه، حتى كان السجن يمتلىء منهم. . »(٢).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٤٧/١٤)، العقود الدرية (١٧٦).

۲) العقود الدرية (۱۷۸).

 <sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٢٤/١٤)، وكانت الواقعة الأولى سنة (٧٠٤ هـ)، والواقعة الثانية سنة (٧٠٥هـ).

وأما دعوته وجهاده مع النصارى فإن واقعة عساف النصراني الذي سبب النبي على خير شاهد ودليل، ولئن أوذي شيخ الإسلام تكله بسبب تلك الواقعة، فلقد أسفرت عن تأليف سفره العظيم: «الصارم المسلول على شاتم الرسول»(۱).

وقد شارك كلف في فتح «عكا» واستنقاذها من أيدي الصليبيين، «وحدثوا أنهم رأوا منه في فتح عكة أموراً من الشجاعة يعجز الواصف عن وصفها، قالوا: ولقد كان السبب في تملك المسلمين إياها، بفعله ومشورته وحسن نظره..»(٢).

ولم تقف دعوة شيخ الإسلام عند حدود المخالفين من المنتسبين إلى المسلمين، بل كان لأصحاب الديانات الأخرى نصيب لا بأس به من دعوته، ومن ذلك إرساله كتاباً إلى ملك قبرص النصراني يدعوه فيه إلى الإسلام، ويبين فيه أن دين الأنبياء هي واحد، ويذكر له تلبيسات القساوسة، وابتداعات الرهبان، ويناقشهم تفصيلات في دينهم، كإدخال الألحان في صلواتهم، وقد كان خطاب شيخ الإسلام لملك قبرص فياضاً باللين والسماحة والحكمة والموعظة الحسنة، فهو يبتدي خطابه للملك بقوله: "من أحمد بن تيمية إلى سرجوان عظيم أهل ملته، ومن تحوط به عنايته من رؤساء الدين، وعظماء القسيسين. سلام على من اتبع الهدى. وإنما نبه الداعي لعظيم ملته وأهله، لما بلغني ما عنده من الديانة والفضل، ومحبة أهل العلم وطلب المذاكرة... ونحن نحب الخير لكل أحد، ونحب أن يجمع الله لكم خير الدنيا والآخرة.. وأنا ما غرضي الساعة إلا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۱۶/ ۳۵۵)، والجدير بالذكر أن شيخ الإسلام ضرب وسجن بسبب هذه الواقعة، ولكنه بعد ذلك أطلق وأكرم، وأما عساف هذا فقد لقي حتفه مقتولاً على يد ابن أخيه، وما ربك بظلام للعبيد.

<sup>(</sup>٢) الأعلام العلية (٣٢)، وقد كان فتح عكا سنة (٦٩٠هـ)، وقد كان عمر شيخ الإسلام وقتها لا يتجاوز الثلاثين.

وفعل ما يجب. وأصل ذلك أن تستعين بالله، وتسأله الهداية، وتقول: اللهم أرني الحق حقاً، وأعني على اتباعه، وأرني الباطل باطلاً، وأعني على اجتنابه. والكتاب لا يحتمل البسط أكثر من هذا، لكن أنا ما أريد للملك إلا ما ينفعه في الدنيا والآخرة . وأبو العباس (وهو أحد أسارى المسلمين) حامل هذا الكتاب، قد بث محاسن الملك وإخوته عندنا، واستعطف قلوبنا إليه، فلذلك كاتبت الملك لما بلغتني رغبته في الخير، وميله إلى العلم والدين، وأنا من نواب المسيح وسائر الأنبياء في مناصحة الملك وأصحابه . والله المسئول أن يعين الملك على مصلحته التي هي عند الله المصلحة، وأن يخير له من الأقوال ما هو خير له عند الله، ويختم له بخاتمة خير، والحمد لله رب العالمين . .».

ولم ينس شيخ الإسلام أن يذكر ملك القبارصة النصارى أنه سعى عند التتار في فك جميع الأسرى من أهل الملة، ومن أهل الذمة من اليهود والنصارى، وأن ليس جزاء الإحسان إلا الإحسان، وأن على الملك ومن معه إطلاق أسرى المسلمين.

على أن شيخ الإسلام - وهو الداعي الحكيم - تأخذه العزة الله، والحرقة على مصاب أسرى المسلمين في قبرص، فيلجأ أحياناً إلى لهجة التهديد، ونبرة الوعيد، وإن كان يحاول مزجها بشيء من الاعتذار، فهو يقول مثلاً: "فيا أيها الملك!! كيف تستحل سفك الدماء، وسبي الحريم، وأخذ الأموال بغير حجة من الله، ورسله، ثم أما يعلم الملك أن بديارنا من النصارى أهل الذمة والأمن ما لا يحصي عددهم إلا الله، ومعاملتنا فيهم معروفة، فكيف يعاملون أسرى المسلمين بهذه المعاملات التي لا يرضى بها ذو مرؤة ودين؟ لست أقول عن الملك وأهل بيته ولا إخوته، فإن أبا العباس شاكر للملك ولأهل بيته كثيراً. . أفتأمنون مع هذا أن يقابلكم المسلمون ببعض هذا، وتكونون مغدورين؟ والله ناصرهم ومعينهم، لا سيما في هذه الأوقات، والأمة قد امتدت للجهاد، واستعدت للجلاد، ورغب الصالحون وأولياء الرحمن في طاعته، وقد تولى الثغور الساحلية أمراء ذوو

بأس شديد.. ثم عند المسلمين من الرجال الفداوية (١) الذين يغتالون الملوك في فرشها، وعلى أفراسها.. وأما ما عندنا في أمر النصارى، وما يفعل الله بهم من إدالة المسلمين عليهم، وتسليطه عليهم، فهذا مما لا أخبر به الملك، لئلا يضيق صدره (٢).

وحين لاحظ شيخ الإسلام ازدياداً في النشاط التنصيري في عصره، ورأى أن بعض علمائهم قاموا يسيحون في الأرض لنشر ديانتهم، والتشكيك في دين الإسلام، ونشر الشبهات حوله، بادر كله إلى تأليف كتابه العظيم «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح» الذي قوض به معالم النصرانية، وأطاح فيه بعبادة الصليب، وأبان بجلاء ما احتوت عليه هذه الديانة من أكاذيب وأباطيل وخرافات، وأن المسيح على بريء منها، وأنها مخالفة لدين الأنبياء جميعاً (٣).

<sup>(</sup>١) لعلهم يقابلون الفدائيين في عصرنا الحاضر.

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتارى (۲۸/۲۸ ـ ٦٠١)، وتسمى هذه الرسالة بالقبرصية، وقد أطلت النقل بعض الشيء، لإعطاء بعض الضوء على عالمية الدعوة الإسلامية التي فهمها شيخ الإسلام، وعمل بمقتضاها.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (١٩/١)، حيث ذكر كتأله أنه ورد كتاب من قبرص فيه الاحتجاج لدين النصارى، وهو عبارة عن رسالة لأحد كبرائهم وهو أسقف صيدا بولس الراهب، الذي أكثر من التسيار لمناقشة الناس، ودعوتهم إلى النصرانية.

ويرى الباحث القدير الأستاذ الدكتور علي بن عودة الغامدي أستاذ التاريخ الإسلامي بجامعة أم القرى أن سبب إرسال ملك قبرص لهذه الرسالة إلى المسلمين في بلاد الشام هو الراهب الفرنسيسكاني ريموند لول (نسبة إلى منظمة الرهبان الفرنسيسكان إحدى المنظمات التنصيرية التي انبثقت منها حركة التنصير الأوربية، التي هدفت إلى تحويل العالم الإسلامي إلى النصرانية) وكان ريموند لول هذا قد وصل إلى قبرص سنة (٦٩٩) للهجرة، وطلب من ملكها الصليبي هنري الثاني دي لوزجنان أن يساعده في مهمة تنصير المسلمين، ويقول في ذلك: هويبدو أن ملك قبرص أطلع لول على رسالة شيخ الإسلام، وكان ريموند لول عينذاك \_ يجمع مادة كتابه، فرد ريموند لول على رسالة شيخ الإسلام بأن بعث حينذاك \_ يجمع مادة كتابه، فرد ريموند لول على رسالة شيخ الإسلام بأن بعث عيدا الإنطاكي المتوفى سنة (١٥٤هـ)، وقد أشار شيخ الإسلام إلى هذا الكتاب =

وأما جهاده للتتار فهو الحلقة الأكثر بروزاً في صفحات جهاده المديدة، ولقد ظلت مأساة سقوط بغداد عام (١٥٦هـ) على أيدي التتار صدمة عنيفة محفورة في ذاكرة كثير من المسلمين، ومع كسر شوكة التتار في موقعة عين جالوت سنة (١٥٨هـ)، وانحسار موج التتار العاتي، إلا إن بعض فلولهم استطاعت من جديد أن توحد صفوفها، وبدأت بمحاولة لإعادة سلطان التتار الهمجي الذي يقوم على سفك الدماء، وإزهاق الأنفس، والسعي في إزالة دين الإسلام، بالتعاون مع أعداء المسلمين من يهود ونصاري وروافض ونصيريين.

وقد قام التتارفي أواخر القرن السابع الهجري وأوائل القرن الثامن الهجري بعدة حملات على بلاد الشام ـ مع إسلام بعض أسلافهم، وادعائهم أنهم مسلمون ـ وروعوا الآمنين، ونهبوا الأموال، وسبوا النساء، وكانت وقعة قازان (ملك التر) سنة (١٩٩هـ) هزيمة مروعة للمسلمين.

وفي خضم هذه الأحداث العظام، والأمور الجسام كان شيخ الإسلام بلا منازع قائد الأمة في الملمات، ومرشدها إذا اشتدت الأزمات، ولم يكن شيخ الإسلام ليهن أو يحزن وهو يعلم أن المؤمنين هم الأعلون دوماً، حتى وإن وقعت الهزيمة، وتمزقت الجموع.

فها هو يخرج في جماعة من العلماء والأعيان إلى قازان المنتصر لتلقيه، ويكون هو المتكلم الرسمي للوفد، والمفاوض باسمه، وشيخ الإسلام كشأن العلماء الربانيين في كل زمان ومكان لا تأخذه في الله لومة لائم، وهو وأمثاله تتلك المعنيون بقول الحق في محكم الترتيل: ﴿ اللِّينَ

الذي بعث به ريموند لول من قبرص، إلا أنه لم يصرح باسم المرسل. ٥٠ من بحث له بعنوان: الراهب الفرنسيسكاني ريموند لول، ومحاولاته نشر النصرانية في شمال إفريقية في مجلة المؤرخ العربي (١٣٥، ١٣٥) العدد السادس، المجلد الأول، مارس ١٩٩٨م.

وللدكتور علي بن عودة مشروع ضخم يعكف عليه هذه الأيام، لدراسة النشاط التنصيري في العصور الوسطى، وربط ذلك بالتنصير في العصر الحديث، فنسأل الله له التوفيق والنجام.

يُبَلِّغُونَ رِسَلَنَتِ اللَّهِ وَيَغَشَوْنَهُ وَلَا يَغَشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهُ وَلَكَنَى بِاللَّهِ حَبِيبًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٣٩].

وأخذ الشيخ في الكلام مع الخان الأعظم، وارتفع صوته، ووعظه وشدد عليه، واقترب منه وجثا على ركبتيه، وكان مما قاله للملك: «أنت تزعم أنك مسلم، ومعك قاض وإمام وشيخ ومأذون \_ على ما بلغنا \_ فغزوتنا، وأبوك وجدك كانا كافرين، وما عملا الذي عملت، عاهدا فوفيا، وأنت عاهدت فغدرت، وقلت فما وفيت وجرت..».

وقد أنزل الله المحبة والهيبة للشيخ في قلب الخان قازان، وأعجب به أيما إعجاب، وسأل عن الشيخ، ولما عرف أن موطنه حران، عرض عليه أن يعمرها وأن يعتني بها، وأن ينقله أميراً عليها، فبادر شيخ الإسلام إلى القول: «لا والله، لا أرغب عن مهاجر إبراهيم عليه، وأستبدل به غيره..».

وصدق الله الـقــائــل: ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ خَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْمَلِقِبَةُ لِلْمُنْقِينَ ۞﴾ [القصص: ٨٣].

وقد خرج من عنده معززاً مكرماً، قد حقن الله به دماء المسلمين، وكبت به قلوب الحاسدين (١٠).

ولكن التتار ما زالوا على أبواب دمشق المحروسة، وقد أسلمت قيادها لهم، وخطب لقازان على منابر الفيحاء نحواً من مائة يوم (٢)، والمرجفون في المدينة لم ينتهوا عن نشر الفتنة والأراجيف بين الناس، وماجت الإشاعات أن التتار يوشكون على الهجوم، فزاغت الأبصار، وبلغت القلوب الحناجر، وكثرت الظنون، وزلزل الناس هنالك زلزالاً شديداً.

وفي تلك الأيام العصيبة التي يضن كل شجاع فيها بنفسه، خرج شيخ الإسلام إلى معسكر التتار خارج دمشق، وكلم أحد أمراء التتار، واستنقذ منه عدداً كثيراً من المسلمين (٣).

<sup>(</sup>١) الأعلام العلية (٣٣)، البداية والنهاية (١٤/٨).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٢/١٤). (٣) المصدر السابق (١٢/١٤).

بل إن شيخ الإسلام يرسل إلى المتولي على قلعة دمشق ينهاه أشد النهي عن تسليمها للتتار ويقول له: لو لم يبق فيها إلا حجر واحد فلا تسلمهم ذلك إن استطعت، وكان في ذلك مصحلة عظيمة لأهل الشام(أ).

وقبل أن يلفظ القرن السابع الهجري أنفاسه، و «وردت الأحبار بقصد التتار بلاد الشام، وأنهم عازمون على دخول مصر، فانزعج الناس لذلك، وازدادوا ضعفاً على ضعفهم، وطاشت عقولهم وألبابهم، وشرع الناس في الهرب..»(٢).

وما كان شيخ الإسلام ليدع دمشق حاضرة الإسلام يفر الناس منها، وعز عليه أن يرى الخور والذل وحب الدنيا وكراهية الموت في سبيل الله يسيطر على كثير من الناس.

فقام كلفه وجلس في الجامع، وحرض الناس على القتال، ونهى عن الإسراع في الفرار، ورغب في الجهاد بالنفس والمال، وأن ما ينفق في أجرة الهرب إذا أنفق في سبيل الله كان خيراً ونصراً بإذن الله، وفي هذا الممجلس أوجب جهاد التتار حتماً، وتتابعت دروس الشيخ وخطبه التي كان يوقظ بها جموع الأمة من سكرة الحياة الدنيا، ويسوقهم إلى دار القرار بالجهاد في سبيل الله، ويذكرهم أن الفرار الحقيقي هو في الآخرة من نار تلظى.

وكان من بركة تلك المجالس الإيمانية العامرة صدور مرسوم سلطاني بمنع السفر إلا بورقة وإذن (٣).

وكان تتلله يدور على الأسوار كل ليلة يحرض الناس على الجهاد والقتال، ويأمرهم بالصبر، ويذكر لهم فضل الشهادة في سبيل الله (٤٠).

ولئن كان شيخ الإسلام كَثَلَهُ يطوف بين الجماهير داعياً إلى الجهاد،

المصدر نفسه (٩/١٤)

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٤/ ١٥) وكان ذلك في المحرم من سنة (٧٠٠) هـ.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٤/١٤).(٤) المصدر نفسه (١٤/١٤).

فلقد كان لحكام المسلمين وأمرائهم من دعوته المجال الرحب، فها هو يسافر إلى مصر حيث مقر السلطان، ويحثه على المسير إلى الشام لمناجزة التتار، والذب عن حياض المسلمين، وكان مما قاله للحكام هناك: «إن كنتم أعرضتم عن الشام وحمايته، أقمنا له سلطاناً يحوطه ويحميه ويستغله زمن الأمن. ولو قدر أنكم لستم حكام الشام ولا ملوكه، واستنصركم أهله، وجب عليكم النصر، فكيف وأنتم حكامه وسلاطينه وهم رعاياكم وأنتم مسؤولون عنهم. »(۱).

وقد تحقق ما وعد به الشيخ، وما انفك يحلف به، وأنزل الله النصر على المسلمين، فأوقعوا بالتتار يقتلون فريقاً، ويأسرون فريقاً، وكانت معركة مهولة ذكرت المسلمين بموقعة عين جالوت، ولم تكد تقم للتتار بعدها قائمة، وقاتل فيها شيخ الإسلام قتالاً عجيباً، وكان الناس في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٤/١٤). (٢) المصدر السابق (١٤/ ٢٥).

استقبال الشيخ وأصحابه لما دخل دمشق، فرحين به، مهنئينه بالنصر، وداعين له بما يسر الله على يديه من النصر المبين (١).

# خامساً: محنه وسنجنه:

قضى الله عزّ وجلّ أن يمتحن العلماء الربانيون، وأن يعيش كثير منهم في هذه الدار على جناح الابتلاء والإيذاء من قبل أعداء حقيقيين، أو جهلاء متبعين لغيرهم، وقد كان لشيخ الإسلام مكانة عند الناس أمراء وعامة، لا تكاد تعدلها مكانة، فكبر على طائفة من علماء عصره أن يتبوأ ابن تيمية تلك المكانة العليا.

إن خصوم شيخ الإسلام هم في غالبهم ثلاثة أصناف: إما من علماء المذاهب الفقهية الذين يرون أن من خرج بقول عنها أتى بشيء عظيم، وإما من علماء الكلام الذين أفسدوا العقائد، وإما من المتصوفة الذين رأوا أن سلطانهم بين الناس بدأ في التأرجح وخافوا عليه من الاضمحلال.

وبين هذه الأصناف الثلاثة دافع مشترك من حب الحطام، والرغبة في جمع الأموال، والظهور بين الأنام.

ولعلنا لا نجد خيراً من الحافظ عمر بن علي البزار تلميذ شيخ الإسلام يفسر لنا الأسباب الكامنة وراء تآزر الخصوم في وجه الشيخ.

يقول كلفة: "ولما رأوا هذا الإمام العالم عالم الآخرة، تاركاً لما هم عليه من تحصيل الحطام، من الشبه الحرام، رافضاً الفضل المباح فضلاً عن الحرام، تحققوا أن أحواله تفضح أحوالهم، وتوضح خفي أفعالهم، وأخذتهم الغيرة النفسانية. . فحرصوا على الفتك به أين ما وجدوه . "(۲).

وبعد أن ذكر بعض جهود شيخ الإسلام في جهاد التتار، ونصيحة

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۲۷/۱٤)، وكانت هذه المعركة الفاصلة في الثاني من شهر رمضان المبارك من سنة (۲۷/۱هـ).

<sup>(</sup>٢) الأعلام العلية (٢٠).

سلطان المسلمين قال: «ولم يزل المبتدعون أهل الأهواء، وآكلوا الدنيا بالدين، متعاضدين متناصرين في عدوانه، باذلين وسعهم في الفتك به، متخرصين عليه بالكذب الصراح، مختلقين عليه، وناسبين إليه ما لم يقله ولم ينقله، ولم يوجد له به خط، ولا وجد له في تصنيف ولا فتوى، ولا سمع منه في مجلس..»(١).

ثم يبين بجلاء سبب الخصومة من قبل هؤلاء العلماء فيقول: "وسبب عداوتهم له: أن مقصودهم الأكبر طلب الجاه والرئاسة، وإقبال الخلق، ورأوه قد رقاه الله إلى ذروة السنام من ذلك بما أوقع له في قلوب الخاصة والعامة من المواهب التي منحه بها، وهم عنها بمعزل، فنصبوا عداوته، وامتلأت قلوبهم بمحاسدته، وأرادوا ستر ذلك عن الناس، حتى يفطن بهم، فعمدوا إلى اختلاق الباطل والبهتان عليه، والوقوع فيه، خصوصاً عند الأمراء والحكام، وإظهارهم الإنكار عليه بما يفتي به من الحلال والحرام، فشققوا قلوب الطغام بما اجترحوه من زور الكلام..»(٢).

ومن ذلك أنه زُوِّر على شيخ الإسلام مكتوب، زعم مزوره الكذوب أن شيخ الإسلام ومعه بعض أهل الفضل والعلم يكاتبون التتار، ولكن كشف الأمر، وظهر الحق، وقطعت يد الكاتب الأثيم (٣).

ويشير أحد تلامذة شيخ الإسلام \_ وهو الحافظ ابن كثير \_ إلى سبب عداوة الخصوم له بقوله: «وكان للشيخ تقي الدين بن تيمية جماعة يحسدونه لتقدمه عند الدولة، وانفراده بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطاعة الناس له، ومحبتهم له، وكثرة أتباعه، وقيامه في الحق، وعلمه وعمله. .»(1).

وكان بلوغ شيخ الإسلام الذروة في المكانة والشهرة إيذاناً بابتداء نزول المحنة، بل المحن المتعاقبة التي لم يكن يخرج من محنة إلّا ليواجه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٤). (٢) المصدر تفسه (٣٥).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٤/ ٢٣).(٤) المصدر السابق (١٤/ ٣٩).

أخرى، حتى انتهت بمحنته الأخيرة التي أودع فيها السجن، وطويت آخر صفحاته المشرقة بموته كلله.

ويا ليت السهام التي وجهت إلى شيخ الإسلام كانت من صوب أعداء الملة من اليهود والنصارى والمغول، ولكن كانت في غالبها من علماء مسلمين منتسبين إلى أهل السنة، ضاقوا بآرائه النيرة، وأحكامه الموفقة، وفتاويه التي لم تخرج عن الكتاب والسنة، فغدوا وعلى أعينهم غشاوة من الحسد والإحن، ولا هم لهم إلا الإيقاع بهذا العالم الرباني، حتى لو كان ذلك عن طريق التشهير المغرض، والافتراء الساقط.

ومن تلك المحن التي تعرض لها شيخ الإسلام كلله:

۱ محنته سنة (۱۹۸ه) بسبب كتابه «العقيدة الحموية»، وبلغ الأمر أن طافوا به، ونودي عليه بأن لا يُستفتى، ولكن سرعان ما انجلت هذه المحنة، وعوقب من تسبب بها(۱).

٢ ـ محنته ومسائلته عن عقيدته، سنة (٧٠٥هـ)، ومناظرته للعلماء في «العقيدة الواسطية»، وخروجه معززاً مكرماً منها، وإجازة تلك العقيدة (٢٠).

٣ ـ محنته وسفره كلله إلى مصر في السنة نفسها، وامتحان العلماء له، وإدخاله السجن، وفي تلك الفترة هُدد الشيخ وتُوعد بالقتل، وما زاده إلا إيماناً وتسليماً، ومكث في السجن سنة ونصف السنة، حتى أخرجه ابن مهنا أمير العرب بعد استئذائه من أولي الأمر، وانمحت تلك المحنة، ومكث كلله قرابة ستة أشهر يقرىء العلم، وينشر العقيدة الصحيحة التي تكالب المتكلمون والمتصوفون على دفنها بين ركامات علم الكلام وجهالات التصوف.

٤ ـ محنته بسبب ثورة الصوفية وتظاهرهم ضده، وشكواهم من أنه

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (١٣٠٤)، البداية والنهاية (١٤/١٤).

<sup>(</sup>٢) العقود الدرية (١٣٢)، البداية والنهاية (١٤/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية (١٦٥٪ ١٧١)، البداية والنهاية (١٤/ ٤٠).

يسب مشايخهم، ويسفه أحلامهم، وجرت في ذلك أمور انتهت بدخوله سبجن القضاة في شوال سنة (٧٠٧هـ)، وكان ذلك أشبه بالإقامة الجبرية، حيث كان الناس يتوافدون إلى الشيخ لاستفتائه والاستفادة منه، ثم نقل كلله إلى الإسكندرية حيث حبس في برج مطل على البحر، وطلاب العلم والناس يترددون عليه، وبقى في الإسكندرية ثمانية أشهر، حتى طلبه السلطان الناصر الذي عاد إلى الحكم في الثامن من شهر شوال سنة (٧٠٩هـ)، بعد أن تسلطن الجاشنكير مدة يسيرة، وأراد السلطان معاقبة أعداء شيخ الإسلام من العلماء، ليس انتصاراً للشيخ بقدر ما هو انتقام منهم، حين مالؤا عليه عدوه في الحكم، ففطن كثَّله للأمر، وتكلم في تعظيم أهل العلم، ونهاه أن يمسهم بسوء، حتى صفح السلطان عنهم، وفي ذلك قال خصمه العنيد القاضى ابن مخلوف المالكي: ما رأينا مثل ابن تيمية، حرضنا عليه فلم نقدر عليه، وقدر علينا فصفح عنا وحاجج عنا(١)، وقد استمرت هذه المحنة بالشيخ عامين، ومكث الشيخ بمصر يدرس ويفتى ويؤلف إلى سنة (٧١٢هـ)، ولم تنسه المهام الصعبة التي كان يقوم بها حينذاك أن يكتب إلى أمه الرؤوم في دمشق يسلم عليها، ويعتذر لها من بقائه في مصر لمصالح في الدين والدنيا(٢).

٥ ـ قيام جماعة من الغوغاء بالاعتداء المشين على شيخ الإسلام في جامع مصر، وضربه والنيل منه، ولكن الشيخ صبر وأمر أتباعه بالصبر والاحتساب، وأخمد الله به نار فتنة كادت تعصف بالقاهرة، مؤثراً سلامة الناس وأمنهم على سلامته وأمنه وأمنه على سلامته أمنه أعوام في بلاد مصر أن غاب عنها أكثر من سبعة أعوام في بلاد مصر أن أ.

٦ محنته في دمشق بسبب فتياه في مسائل الطلاق<sup>(٥)</sup>، وكانت بداية

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (١٨٧)، البداية والنهاية (١٤/٥٦).

<sup>(</sup>٢) العقود الدرية (١٧٦ ـ ١٨٦)، البداية والنهاية (٤٧ ـ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية (١٨٩).

<sup>(</sup>٤) العقود الدرية (١٩٢)، البداية والنهاية (١٩/١٤).

<sup>(</sup>٥) خالف الشيخ جمهور العلماء في ثلاث مسائل تختص بالطلاق، وهي أن الحلف =

المحنة في منتصف شهر ربيع الأول من سنة (١١٨ه)، حيث أشير عليه بترك الإفتاء في مسألة الحلف بالطلاق، فأجاب الله إلى ذلك، وجاء مرسوم من السلطان بمنعه من الإفتاء في تلك المسألة، ونودي بذلك في البلد، ولكن الشيخ رأى بعد ذلك أنه لم يعد يسعه كتمان العلم، فعاد إلى الإفتاء بها، وكان ذلك سبباً عند متعصبة المذاهب وفاسدي البصائر لسجنه في القلعة نحواً من ستة أشهر، وكان ذلك في الثاني والعشرين من شهر رجب عام (٧٢٠هـ)، ثم عاد إلى سابق عهده من التدريس والتأليف والتصنيف والإفتاء (١).

٧ - المحنة الأخيرة: وذلك بسبب فتواه في عدم جواز شد الرحل وقصد السفر إلى قبر الرسول على وما زال أعداؤه يتربصون به الدوائر، وينقبون في كلامه وفتاويه حتى وجدوا ضالتهم المنشودة في تلك الفتوى التي أفتى بها منذ سبعة عشر عاماً، وفي اليوم السادس عشر من شهر شعبان من سنة (٢٢٧هه)، اعتقل شيخ الإسلام كله في قلعة دمشق التي طالما حرص على حمايتها، فهو اليوم حبيس فيها، وكان آخر العهد به في حياة الناس العامة التي شغلها بفكره وعلمه ودعوته وجهاده (٢)

وما كان موقفه في تلك المحن العصيبة والأحداث الكبيرة، غير الصبر والسلوان، بل الفرح والسرور والرضا والاطمئنان لعلمه بعواقب المحن، ولما جاء قرار الاعتقال ما زاد عن قوله: «أنا كنت منتظراً لذلك، وهذا فيه خير كثير ومصلحة كبيرة!!»

بالطلاق إذا كان بقصد اليمين، فحنث الحالف، لا يعد طلاقاً، وليس على الحالف سوى الكفارة، وأن الطلاق البدعي لا يقع البتة، وأن الثلاث تقع طلقة واحدة رجعية.

وهذه المسائل إن لم تكن هي الراجحة في الخلاف، فليست بدعاً من القول حتى يمتحن كثلة من أجلها، وينال منه بسببها.

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (٢١٥)، البداية والنهاية (١٤٠/١٠).

<sup>(</sup>٢) العقود الدرية (٢١٨)، البداية والنهاية (١٢٧/١٤).

<sup>)</sup> البداية والنهاية (١٢٨/١٤).

وفي هذه المرة أوذي جماعة من أكابر أصحاب شيخ الإسلام وتلاميذه الأبرار، وحبسوا وأوذوا إيذاءاً عظيماً، وعزروا وطيف بهم، وتم التشهير بهم، ثم أطلقوا كلهم سوى صفي شيخ الإسلام وتلميذه المقرب الحافظ الجليل ابن قيم الجوزية كالله الله المحافظ الجليل ابن قيم الجوزية كالله الله المحافظ المحليل ابن قيم المحافظ الحليل ابن قيم المحافظ الحليل ابن قيم المحافظ المحافظ المحليل ابن قيم المحافظ المح

ولما دخل شيخ الإسلام القلعة محبوساً مأسوراً، وصار داخل سورها نــظــر إلــيــه وقــال: ﴿فَنُهُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَمُ بَابُ بَاطِنْهُ فِيهِ ٱلرَّحَمَّةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ﴾ [الحديد: ١٣].

وكان يقول في حبسه: لو بذلت ملء هذه القعلة ذهباً ما عدل عندي شكر هذه النعمة.

وقال مرة: المحبوس من حبس قلبه عن ربه، والمأسور من أسره هواه.

أما كلماته العذبة المؤمنة التي أثمرها الإيمان، وزكاها الامتحان، وتناقلها الناس عبر الأجيال فهي التي يقول فيها: ما يصنع أعدائي بي؟ أنا جنتي وبستاني في صدري أين رحت فهي معي لا تفارقني، أنا حبسي خلوة، وقتلي شهادة، وإخراجي من بلدي سياحة (٢)!!!.

## سادساً: تلاميذه وأثره:

لا شك أن شخصية نابغة فريدة متعددة الجوانب، ومتفوقة في جميع المواهب ستجذب إليها الكثيرين من التلاميذ والأصحاب والمناصرين، وهكذا كان شيخ الإسلام مصدر إعجاب وتلق وتتلمذ لمجموعة صاروا من العلماء البارزين، وطلاب العلم النابغين، وكان لهم الأستاذ والشيخ والمعلم والمربي والقدوة، ومن هؤلاء (٣):

المصدر السابق (١٤/ ١٢٨).

 <sup>(</sup>٢) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٤٠٢) وكل هذه الكلمات المؤثرة ذكرها عنه تلميذه
 الحافظ ابن القيم رحمهما الله جميعاً.

<sup>(</sup>٣) آثرت ترتيب أسمائهم حسب تاريخ وفياتهم.

١ - الشيخ عماد الدين أحمد بن إبراهيم الحزامي ابن شيخ الحزاميين
 (ت٧١١ه)، وكان شيخ الإسلام يعظمه ويجله، وكتب له كتاباً من مصر أوله: «إلى شيخنا الإمام العارف القدوة السالك» وكان شديداً على الاتحادية من غلاة المتصوفة (١).

٢ - الشيخ الكبير محمد بن عمر بن قوام البالسي (ت٧١٨هـ) وكان شيخ الإسلام يحبه كثيراً، وهو القائل: ما أسلمت معارفنا إلا على يد ابن تيمية (٢).

٣ - الفقيه شرف الدين محمد بن محمد ابن النجيح الحراني (ت٧٢٣هـ)، وكان من كبار خواص شيخ الإسلام، ووقف معه في أشد المواطن خطورة، لا يستطيع الإقدام عليها إلا الأبطال، وأوذي بسبب شيخه مرات عديدة، فما زاده إلا قرباً من الشيخ، وتفانياً في خدمته (٣).

الشيخ شرف الدين محمد بن المنجى التنوخي الحنبلي (ت٤٧٧هـ)،
 وكان من خواص أصحاب شيخ الإسلام الذين ماتوا في حياته تلله،
 ومن كبار تلامذته الذين لازموه حضراً وسفراً (٤).

المحدث الشيخ عفيف الدين إسحاق بن يحيى الآمدي الحنفي
 (ت٥٢٧ه) شيخ دار الحديث الظاهرية (٥٠).

٦ ـ الشيخ الصالح عبد الله بن موسى الجزري (ت٧٢٥هـ)، وكان من أكثر

<sup>(</sup>۱) فوات الوفيات (۱/ ٥٦)، الذيل على طبقات الحنابلة (٣٥٨/٢)، الدرر الكامنة (١/ ٩١)، شدرات الذهب (٨/ ٤٥).

 <sup>(</sup>۲) معجم الشيوخ (۲/ ۲۳۰)، البداية والنهاية (۱۱/۱۶)، شذرات الذهب (۸/۸۸، ۱۱۶۷).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١١٤/١٤)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/٣٧٦)، شذرات الذهب (٨/ ١١١).

<sup>(</sup>٤) معجم الشيوخ (٢/ ٢٨٩)، البداية والنهاية (٤/ ١٢٠)، الذيل على طبقات الحتابلة (٢/ ٣٧٧)، شذرات الذهب (٨/ ١١٨).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٤/ ١٢٨)، الجواهر المضية في طبقات الحنفية (١/ ٣٧٤)، شارات الذهب (١/ ١١٩).

- الناس ملازمة لمجالس شيخ الإسلام كتَلَلهُ(١).
- ٧ ـ الشيخ جمال الدين يوسف بن عبد المحمود البغدادي الحنبلي
   (ت٧٢٦هـ)، وقد امتحن في آخر عمره، وسجن في بغداد بسبب موافقته لشيخ الإسلام في مسألة شد الرحل لزيارة القبور (٢).
- ٨ ـ الشيخ الواعظ علي بن أحمد المحارفي الهلالي (٣٧٧هـ) وهو من الملازمين لدروس شيخ الإسلام (٣).
  - ٩ ـ الشيخ أبو بكر بن شرف الصالحي (ت٧٢٨هـ)<sup>(٤)</sup>.
  - ١٠ ـ الفقيه زين الدين عبد الرحمن بن محمود البعلي (ت٧٣٤هـ)(٥).
- 11 \_ الحافظ علم الدين البرزالي (ت٧٣٩هـ) مؤرخ الشام، وهو الذي حبب الإمام الذهبي في طلب الحديث يوم قال له: خطك يشبه خط المحدثين، كما ذكر ذلك الذهبي (٢).
- 11 \_ عالم بغداد صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي الحنبلي (ت٧٣٩هـ)، وقد انتصر لشيخ الإسلام مع جملة من علماء بغداد الذين انتصروا للشيخ في مسألة شد الرحل للقبور، وله قصيدة حافلة بالمعاني الجمة يرثي فيها شيخ الإسلام لما بلغته وفاته (٧).
- ١٣ ـ المفتي زين الدين عبادة بن عبد الغني الحراني الدمشقي (ت٧٣٩هـ).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٢٣/١٤).

 <sup>(</sup>۲) العقود الدرية (۲۳۲)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۲۷۹)، شذرات الذهب
 (۸/ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٤/ ١٣٥). (٤) المصدر السابق (١٤٧/١٤).

<sup>(</sup>٥) المعجم المختص (١٤٠)، البداية والنهاية (١٧٦/١٤)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢٣/٢٤)، شذرات الذهب (١٨٧/٨).

 <sup>(</sup>٦) معجم الشيوخ (٢/١١٥)، ذيل تاريخ الإسلام (٤٥٤)، فوات الوفيات (٣/ ١٩٧)،
 البداية والنهاية (١١٤/ ١٩٦).

 <sup>(</sup>۷) العقود الدرية (۲۳۱، ۳۳۳)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/٤٢٨)، الدرر
 الكامنة (۲/۸۱۶)، شذرات الذهب (۲/۳/۸)، مختصر طبقات الحنابلة (۲۷).

<sup>(</sup>٨) معجم الشيوخ (٢١٦/١)، المعجم المختص (١١٧)، الذيل على طبقات الحنابلة =

18 - إمام الحفاظ أبو الحجاج جمال الدين المزي (ت٧٤٢هـ) شيخ الجامعة العريقة دار الحديث الأشرفية، التي لم يتولها أحد أحق بشرط الواقف منه، كما نص على ذلك شيخ الإسلام، وهو صاحب أكبر موسوعة موجودة في علم الرجال، وهي: تهذيب الكمال، وهو من أقران شيخ الإسلام الكبار، وقد استفاد كل منهما من الآخر، ولكن يبقى علم شيخ الإسلام ليس له نظير، ومن حسن حظ الحافظ المزى صحبته للإمام (١).

١٥ ـ الشيخ عمر بن أبي بكر البسطي (ت٧٤٢هـ) من الملازمين لمجالس شيخ الإسلام والمنتفعين به (٢).

١٦ ـ الفقيه الفرضي المفتي أبو الثناء محمود بن علي البعلي (ت٤٤٧هـ)
 مات عن أربعة وأربعين عاماً (٣).

۱۷ - الحافظ محمد بن أحمد بن عبد الهادي (ت٤٤٧هـ) صاحب «العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية» والتصانيف الكثيرة، أكمل بعضها، ولم يكمل بعضها الآخر، بسبب موته كالله ولم يبلغ الأربعين (٤).

۱۸ ـ الشريف عماد الدين الخشاب (ت٧٤٤هـ) وكان من أنصار شيخ الإسلام وكبار معاونيه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومن ذلك بعثه مرة للإنكار على النصاري<sup>(٥)</sup>.

 <sup>(</sup>۲/۲۳)، شدرات الذهب (۸/۲۰۷).

<sup>(</sup>١) معجم الشيوخ للذهبي (٢/٣٨٩)، ذيل تاريخ الإسلام (٤٨٤)، فوات الوفيات (٤/٣٥٣)، البداية والنهاية (٤/٣٠٣).

٢) البداية والنهاية (٢١٠/١٤).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٤٣٩)، شذرات الذهب (٧/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) المعجم المختص (٢١٥)، الواقي بالوقيات (٢/ ١٦١)، البداية والنهاية (١٤/ ٢٢)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (١٤/ ٢٢٠).

- 19 \_ مؤرخ الإسلام وحافظ العصر الإمام شمس الدين الذهبي (ت٧٤٨هـ) ماحب التصانيف السائرة في الحديث والرجال والتاريخ وغيرها(١).
- ٢٠ ـ الشيخ على المغربي (ت٧٤٩هـ) أحد أصحاب شيخ الإسلام ابن تيمية (٢٠).
- ٢١ ـ الشيخ عبد الله بن رشيق المغربي (ت٧٤٩هـ) كاتب مصنفات شيخ الإسلام، وكان كما يقول ابن كثير: أبصر بخط الشيخ منه، إذا عزب شيء منه على الشيخ استخرجه أبو عبد الله هذا (٣).
- ٢٢ ـ الحافظ أبو حفص عمر بن علي البزار البغدادي صاحب كتاب
   الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية (ت٩٤٩هـ)<sup>(3)</sup>.
- ٢٣ ـ القاضي الحنبلي زين الدين أبو حفص عمر بن سعد الحراني (ت٩٤٥هـ) وهو كلله الذي يقول: لم أقض قضية إلا وأعددت لها الجواب بين يدى الله (٥).
- ٢٤ ـ الإمام الرباني العلامة الحافظ محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية (ت٧٥١هـ) الذي إذا ذكر شيخ الإسلام تبادر إلى الذهن ذكره، وهو أقرب تلاميذ شيخ الإسلام إليه روحاً وعلماً وعملاً، وحسب الناظر مقالة خاتمة الحفاظ ابن حجر حين قال عنه: «لو لم يكن للشيخ تقي الدين من المناقب إلا تلميذه الشهير شمس الدين ابن قيم الجوزية، صاحب التصانيف النافعة السائرة، التي انتفع بها الموافق

 <sup>(</sup>۱) فوات الوفيات (۳/ ۳۱۵))، البداية والنهاية (۲۳۲/۱۶)، الدرر الكامنة (۳/ ۳۳۷)، طبقات الشافعية للسبكي (۲۱۲/۵)، شذرات الذهب (۸/ ۲۲۶).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٤/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) العقود الدرية (٢١)، المصدر السابق (١٤/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٤) المعجم المختص (١٨٣)، الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٤٤٤)، شذرات الذهب (٨/ ٢٧٨).

 <sup>(</sup>۵) المعجم المختص (۱۸۱)، البداية والنهاية (۲۲۹/۱۶)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/ ۶٤۳)، شذرات الذهب (۸/ ۲۷۷).

- والمخالف، لكان غاية في الدلالة على عظم منزلته. . »(١٠).
- ٢٥ ـ الشيخ جمال الدين عبد الله بن يعقوب بن سيدهم الإسكندري (ت٤٥٧هـ) المعروف بابن أردبين، وكان من أكثر تلامذة شيخ الإسلام الذين جمعوا فتاويه، ونسخوا كتبه، وأوذي بسببه (٢).
- ٢٦ ـ الشيخ الصالح المعمر أحمد بن موسى الزرعي (٧٦٢هـ) أحد الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر<sup>(٣)</sup>.
- ٢٧ ـ القاضي شمس الدين محمد بن مفلح الحنبلي (ت٧٦٣ه)، وكان أثيراً عند شيخ الإسلام حتى إنه كان يقول له مداعباً: ما أنت ابن مفلح، بل أنت مفلح، وكان من أخبر الناس بمسائل شيخ الإسلام واختياراته، حتى إن العلامة الحافظ ابن قيم الجوزية كان يراجعه في ذلك، وهو الذي قال عنه: ما تحت قبة الفلك أعلم بمذهب الإمام أحمد من ابن مفلح (١٠)!.
- ٢٨ ـ الحافظ الكبير عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (ت٤٧٧هـ)، وقد أوذي بسبب شيخ الإسلام، وهو الذي ساق في كتابه الحافل «البداية والنهاية» كثيراً من أخبار لشيخ الإسلام بالتفصيل (٥).

<sup>(</sup>۱) الرد الوافر ۲۳۱)، ومن مصادر ترجمة الحافظ ابن قيم الجوزية: المعجم المختص للذهبي (۲۱)، البداية والنهاية (۲۱/۱۶)، الوافي بالوفيات (۲/۲۷)، الذيل على طبقات الحنابلة (۲/۷۷)، الدرر الكامنة (۳/ ۲۸۷)، شذرات الذهب (۸/۲۸۷).

<sup>(</sup>٢) المعجم المختص (١٣٢)، الوفيات لابن رافع السلامي (١٦٣/٢)، الدر الكامنة (٢/ ٣٠٧)، والجدير بالذكر أن هذا الكتاب الذي من الله عليَّ بتحقيقه أحد هذه الكتب التي قام بنسخها الشيخ جمال الدين هذا، فهو كاتب نسخة الأصل، وعنه نقل ابن مساور العامري ناسخ النسخة التي بين أيدينا.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٤/ ٢٨٨)، شذرات الذهب (٨/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (٣٠٨/١٤)، الدرر الكامنة (٤/ ٢٦١)، شدرات الذهب (٨/ ٢٦١)، الذيل على طبقات الحنابلة (٧).

<sup>(</sup>٥) المعجم المختص (٧٤)، الدرر الكامنة (١/٣٧٣)، النجوم الزاهرة (١٢٣/١١)، =

### سابعاً: مصنفاته وكتبه:

لا أحسب أحداً من العلماء كتب لمصنفاته وكتبه القبول عند الأمة ـ كماً وكيفاً ـ كمثل شيخ الإسلام كتلله.

يقول الحافظ الذهبي: «ولقد سارت بتصانيفه الركبان، في فنون العلم وألوانه، لعل تواليفه وفتاويه في الأصول والفروع والزهد واليقين والتوكل والإخلاص وغير ذلك تبلغ ثلاثمائة مجلد، بل أكثر..»(١).

وقال في موضع آخر: «وما أبعد أن تصانيفه إلى الآن تبلغ خمسمائة مجلد. .»(٢).

وذكر كللهٔ أنه جمع مصنفات شيخ الإسلام فوجدها ألف مصنف، ثم . وجد له مصنفات أخرى (٣).

ويقول الحافظ ابن عبد الهادي: «وللشيخ كلله من المصنفات والفتاوى والقواعد والأجوبة والرسائل وغير ذلك من الفوائد ما لا ينضبط، ولا أعلم أحداً من متقدمي الأمة ولا متأخريها جمع مثل ما جمع، ولا صنف نحو ما صنف، ولا قريباً من ذلك، مع أن أكثر تصانيفه إنما أملاها من حفظه، وكثير منها صنفه في الحبس، وليس عنده ما يحتاج إليه من الكتب. »(3)

وقال كاتبه ابن رشيق المغربي: «لو أراد الشيخ تقى الدين كلله أو

شذرات الذهب (٨/ ٣٩٦)، جلاء العينين (٣٤)، والحافظ ابن كثير والإمام الذهبي رحمهما الله تعالى ينطبق عليهما ما ذكره الحافظ ابن كثير نفسه حين قال في البداية والنهاية (١٢/ ١١٠) في ترجمة شيخ الحفاظ الخطيب البغدادي: وهو ممن قبل فيه وفي أمثاله:

ما زلت تدأب في التاريخ مجتهدا حتى رأيتك في التاريخ مكتوبا فهما رحمهما الله ما زالا يدأبان في التراجم وتواريخ الوفيات حتى جاء اليوم الذي أرخوا فيه، فسبحان من يبقى وجهه ذو الجلال والإكرام.

<sup>(</sup>١) الذيل على تاريخ الإسلام (٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) العقود الدرية (٢٠)، شذرات الذهب (٨/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٣) الرد الوافر (٧٢). (٤) العقود الدرية (٢١).

غيره، حصرها \_ يعني مؤلفات الشيخ \_ لما قدورا، لأنه ما زال يكتب، وقد منّ الله عليه بسرعة الكتابة، ويكتب من حفظه من غير نقل..»(١).

ويقول تلميذه الحافظ البزار: "وأما مؤلفاته ومصنفاته، فإنها أكثر من أن أقدر على إحصائها، أو يحضرني جملة أسمائها، بل هذا لا يقدر عليه غالباً أحد، لأنها كثيرة جداً، كباراً وصغاراً، وهي منشورة في البلدان، فقل بلد نزلته إلا ورأيت فيه من تصانيفه..»(٢).

ويقول الحافظ ابن رجب كلفه: «وأما تصانيفه كلفه، فهي أشهر من أن تذكر، وأعرف من أن تنكر، سارت مسير الشمس في الأقطار، وامتلأت بها البلاد والأمصار، قلحاوزت حد الكثرة، فلا يمكن أحد حصرها، ولا يتسع هذا المكان لعد المعروف منها، ولا ذكرها..»(٣).

وقد جمع الحافظ ابن قيم الجوزية كلله طائفة من مصنفات شيخه في رسالة بعنوان السماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية».

كما أفاض الحافظ ابن عبد الهادي كلله في «العقود الدرية» في سرد مؤلفات شيخ الإسلام، وكذلك صنع كل من المؤرخ ابن شاكر الكتبي (٥)، وصلاح الدين الصفدي (٦)، والحافظ ابن رجب الحنبلي (٧)، غدهد (٨).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٧). (٢) الأعلام العلية (١١).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٤٠٣/٢). (٤) العقود الدرية (٢١ ـ ٤٩).

<sup>(</sup>۵) فوات الوفيات (۷۹ ـ ۸۰). (٦) الوافي بالوفيات (٧/ ٢٢).

<sup>(</sup>٧) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٤٠٣ ـ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٨) وقد قام الزميلان الفاضلان الدكتور محمد بن عبد الله الحلواني، والدكتور محمد كبير شودري في مقدمة كتاب االصارم المسلول (١/ ٧١ - ١٥٢) الذي قاما بتحقيقه في الماجستير بجهد مشكور في جمع مصنفات شيخ الإسلام من كتب ورسائل وأجوبة وردود وفتاوى ومسائل وقواعد، ورتبا كل ذلك وفق حروف المعجم، وتضمنت هذه القائمة أكثر من سبعمائة مصنف \_ وإن كان قد وقع فيها تكرار يسير \_ وقد أثنى العلامة الشيخ الدكتور بكر بن عبد الله أبو زيد في تقريضه للكتاب على عملهم هذا.

وأجد لزاماً أن أشير إلى الملامح العامة لمنهج شيخ الإسلام في التأليف، وطريقته في التصنيف، وأعود لأذكر بما سبق التنويه عنه عند الحديث عن مكانته العلمية، وأن من الخصائص التي تفرد بها إملاؤه لغالب مصنفاته من حفظه، ومن خصائصه في باب التأليف سرعة الكتابة والتصنيف.

لكن المتأمل لا يستطيع إلا أن يجد أثر ما أحاط بشيخ الإسلام من وقائع وظروف، وما واجهه من محن وأحداث، وبالتالي يمكن إلى حد ما أن يفسر المرء بعض الملاحظات على مصنفاته كالله، ومنها:

أولاً: كثرة المصنفات وتنوعها.

ثانياً: اختلاف مسمياتها وتكرارها.

ثالثاً: أسباب تأليفها، ودواعي تصنيفها، وزمن كتابتها.

رابعاً: تباين أحجامها وعدد أجزائها ومجلداتها(١).

وكل هذه التساؤلات لا يمكن الإجابة عنها، إلا إذا ربطت بحياة شيخ الإسلام وما صاحبها من تقلبات متأرجحة بين السراء والضراء.

فالشيخ كلله في ذهنه الشيء الكثير مما يود التصنيف فيه، وهو حين يطالع كتب المتقدمين يجد في كثير من الأحيان، دافعاً إلى التعقيب، خصوصاً إن كانت هذه الكتب شائعة في مدارس الفقهاء ومقروءة بين الناس، وقد تقع حادثة في المجتمع فيجد الشيخ نفسه ملزماً ببيان الحق وحكم الدين من خلال تصنيف نافع، وقد ترد أسئلة من أقطار شتى، فتجد الجواب من بحر العلم في مصنف كبير، وربما كتب في شيء ما يحضره الساعة، ثم عاد إليه بعد زمن وأضاف إليه أشياء.

وخلاصة القول أن جميع مصنفات شيخ الإسلام ومؤلفاته ورسائله وفتاويه عبارة عن أصداء لعصره الذي عاش فيه، وهي ترجمان لما فهم من

 <sup>(</sup>١) وإلى شيء من ذلك أشار الحافظ ابن عبد الهادي تظله في العقود الدرية (٢٣).

حكم الله وحكم وسوله في القضايا والوقائع والأحداث والشخصيات، وليس بمعصوم كلفه، ولكنه مجتهد مصيب في الغالب، وغالب أقواله إن لم تكن هي البرهان الراجح والموقف الصحيح، فليست أقوالاً شاذة، والا مخالفة لصريح الكتاب والسنة، وأين يجد المرء مثل شيخ الإسلام؟!!.

وخير من ينبىء عن منهج شيخ الإسلام في التصنيف الحافظ ابن عبد الهادي حيث يقول: «وكان يكتب الجواب، فإن حضر من يبيضه، وإلا أخذ السائل خطه وذهب، ويكتب قواعد كثيرة في فنون العلم: في الأصول والفروع والتفسير وغير ذلك، فإن وجد من نقله من خطه، وإلا لم يشتهر، ولم يعرف، وربما أخذه بعض أصحابه، فلا يقدر على نقله، ولا يرده إليه فيذهب.

وكان كثيراً ما يقول: قد كتبت في كذا وفي كذا، ويسأل عن الشيء فيقول: قد كتبت في هذا، فلا يدري أين هو، فيلتفت إلى أصحابه، ويقول لهم: ردوا خطي وأظهروه، لينقل، فمن حرصهم عليه لا يزدونه، ومن عجزهم لا ينقلونه، فيذهب ولا يعرف اسمه.

فلهذه الأسباب وغيرها تعذر إحصاء ما كتبه وما صنفه. . "(١)

ويلمح ابن عبد الهادي إلى دور الظروف والأحداث التي أحاطت بشيخ الإسلام في طبيعة مصنفاته فيقول: «إلا أنه لما حبس تفرق أتباعه، وتفرقت كتبه، وخوّفوا أصحابه من أن يظهروا كتبه، ذهب كل أحد بما عنده وأخفاه، ولم يظهروا كتبه، فبقي هذا يهرب بما عنده، وهذا يبيعه، أو يهبه، وهذا يخفيه ويودعه، حتى إن منهم من تسرق كتبه أو تجحد، فلا يستطيع أن يطلبها، ولا يقدر على تخليصها، فبدون هذا تتمزق الكتب والتصانيف، ولولا أن الله تعالى لطف وأعان ومنّ وأنعم، وجرت العادة في حفظ أعيان كتبه وتصانيفه لما أمكن لأحد أن يجمعها. »(٢).

ويقول البزار في الأعلام العلية بعد أن تحدث عن كتبه: "وأما فتاويه

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (٤٨).

ونصوصه وأجوبته على المسائل، فهي أكثر من أن أقدر على إحصائها، لكن دُوِّن بمصر منها على أبواب الفقه سبعة عشر مجلداً، وهذا ظاهر مشهور، وجمع أصحابه أكثر من أربعين ألف مسألة، وقل أن وقعت واقعة وسئل عنها، إلا وأجاب فيها بديهة بما بهر واشتهر، وصار ذلك الجواب كالمصنف الذي يحتاج فيه غيره إلى زمن طويل ومطالعة كتب، وقد لا يقدر مع ذلك على إبراز مثله..»(١).

ومما سبق يتضح أن شيخ الإسلام كلله بسبب الظروف التي أحاطت به، وبسبب دواعي التأليف العامة لديه، ووجود عدد من العلماء المتتلمذين على يديه، الذين كانوا يبيضون ما يكتبه، ويحرصون أشد الحرص على اقتناء ما يكتب، تفرقت مؤلفاته، وربما تباينت وتعددت عناوين طائفة منها، وربما أيضاً تجزأت بعضها، وصار كل جزء منها رسالة مستقلة.

كما يتضح أيضاً أن شيخ الإسلام في كثير من هذه المصنفات لم يعن بعناوينها، وربما لم يعنون طائفة منها، ولأن جملة كبيرة منها لم تبيض، ولم يراجعه كالله، وجاءت بعض العناوين إما من تلامذته الذين حازوا هذه الكنوز الثمينة من مصنفاته، وإما من أهل العلم أو النساخ الذين وصلت إلى أيديهم بعد ذلك.

ويقول الحافظ ابن عبد الهادي: «وسأجتهد إن شاء الله في ضبط ما يمكنني من ضبط مؤلفاته في موضع آخر غير هذا، وأبين ما صنفه منها بمصر، وما ألفه منها بدمشق، وما جمعه وهو في السجن، وأرتبه ترتيباً حسناً غير هذا الترتيب، بعونه تعالى وقوته ومشيئته. .».

ولا يدري الباحث هل وفَّى ابن عبد الهادي بما وعد به، وضاع ما صنفه في هذا الباب ولم يصل إلينا، أم أنه لم يؤلف في ذلك شيئاً، وإن كنت أميل إلى الاحتمال الثاني، لسببين:

الأول: لم يذكر أن ابن عبد الهادي له مصنف مستقل عن مؤلفات شيخ الإسلام.

<sup>(</sup>١) الأعلام العلية (١٢).

الثاني: أنه مات في الأربعين من عمره، وله مؤلفات لم يكملها، كما ذكر الحافظ ابن رجب في الذيل(١٠).

كما أن هناك ملاحظة عامة عن مصنفات شيخ الإسلام كلف، وهي أن كثيراً منها لم يبيض، وبقيت مسودات المصنف كما هي (٢).

وبعد هذه الإطلالة الموجزة عن أبرز الملامح العامة لمنهج شيخ الإسلام في التأليف والتصنيف، هذه أسماء بعض أهم مصنفاته:

- ۱ ـ الاستقامة<sup>(۳)</sup>.
- ٢ ـ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم<sup>(٤)</sup>.
   ٣ ـ الإيمان<sup>(٥)</sup>.
  - ٤ ـ بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية (٢).

- (٢) ممن أشار إلى ذلك الحافظ علم الدين البرزالي، ونقل عنه ذلك الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (١٤٢/١٤)، وقد تعرض ابن عبد الهادي في العقود الدرية لهذه القضية مراراً، ومن ذلك قوله (٢٧): "وله في مسألة القرآن مؤلفات كثيرة وقواعد وأجوبة وغير ذلك، إذا اجتمعت بلغت مجلدات كثيرة، منها ما بيض ومنها ما لم يبيض»، وقوله (٢٩): "وله في الطلاق ومسائل الخلع، وما يتعلق بذلك من الأحكام شيء كثير، ومصنفات عديدة، بيض الأصحاب من ذلك كثيراً، وكثير منها لم يبيض، ومجموع ذلك نحو العشرين مجلداً». وقوله (٤٥): «وله في الأحاديث وشرحها شيء كثير جداً، منها ما بيض، ومنها ما لم يبيض، ولو بيض لبلغ مجلدات عديدة».
- (٣) قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٣): "في مجلدين، وهو من أجلّ الكتب وأكثرها نفعاً" وقد قام بتحقيقه المتخصص في تراث شيخ الإسلام د. محمد رشاد سالم في مجلدين سنة ١٤٠٣هـ.
- (٤) وقد طبع هذا الكتاب عدة مرات، ومن أوائل طبعاته الطبعة التي قام بتحقيقها الشيخ محمد حامد الفقي في مجلد، ومن أجود هذه الطبعات الطبعة التي قام بتخريجها في مجلدين د. ناصر العقل (عام ١٤٠٤هـ).
- ٥) قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٣): «وهو كتاب عظيم لم يسبق إلى مثله»
- (٦) قال عنه الحافظ ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام (١٩) رقم (٥): إنه يقع في ستة مجلدات.

<sup>(</sup>١) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/٤٣٧).

- ٥ \_ التدمرية<sup>(١)</sup>.
- ٦ \_ التسعينية<sup>(٢)</sup>.
- ٧ ـ التعليق على المحرر في الفقه<sup>(٣)</sup>.
  - ٨ ـ التفسير<sup>(1)</sup>.
- ويقول عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٢): «في ستة مجلدات، وبعض النسخ منه في أكثر من ذلك، وهو كتاب جليل المقدار، ومعدوم النظير، كشف الشيخ فيه أسرار الجهمية وهتك أستارهم، ولو رحل طالب العلم لأجل تحصيله إلى الصين ما ضاعت رحلته!!».
- أما البزار فقد ذكر في الأعلام العلية (١٠): أنه يقع في إثني عشر مجلداً. وقد أخرج بعضه في مجلدين الشيخ الجمَّاعة لتراث شيخ الإسلام محمد بن عبد الرحمن بن قاسم كتاله.
- (۱) وهي موجودة في مجموع الفتاوى (۱/۳ ـ ۱۲۸)، وذكرها ابن عبد الهادي في العقود الدرية (۲۹)، وقد قام بتحقيقها في الماجستير د. محمد بن عودة السعوي في جامعة الإمام، وهذه الرسالة من أعظم كتب شيخ الإسلام في الرد على الأشاعرة وإثبات الصفات والقدر، وتضمنت من القواعد الكبيرة ما لو قرأه من فيه بعض إنصاف من المخالفين في باب الصفات لأقر بأن ما سوى معتقد السلف باطل لا ريب فيه، وجاء في أولها (٤) قول المصنف: «أما بعد فقد سألني من تعينت إجابتهم أن أكتب لهم مضمون ما سمعوه مني في بعض المجالس..».
- (٢) وهي ضمن مجموع الفتاوى (٩/٥ ـ ٢٨٨)، وقد طبعت طبعة قديمة في مصر سنة (٢٣٩هـ)، وهي رد على الأشاعرة في مسألة الكلام النفسي، وقال عنها ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٧): «وله كتاب في محنته بمصر، مجلدان، رد فيه على القاتلين بالكلام النفسي من نحو ثمانين وجهاً».
- (٣) وكتاب المحرر هو لجده الشيخ مجد الدين أبي البركات، قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٨): «وله تعليقة على كتاب المحرر في الفقه لجده الشيخ مجد الدين في عدة مجلدات».
- (٤) ويبلغ ما ألفه شيخ الإسلام في التفسير أكثر من ثلاثين مجلداً، كما ذكر ابن عبد الهادي في العقود النرية (٢١)، ويوجد طائفة منه في مجموع الفتاوى في المجلدات (١٥، ١٦، ١٧).
- وقد قام د. محمد الجليند بجمع بعض تفسير شيخ الإسلام، وسماه: دقائق التفسير، وطبع في ثلاثة مجلدات، ونشرته دار علوم القرآن في دمشق سنة (١٤٠٤) للهجرة.

- ٩ \_ جواب الاعتراضات المصرية على الفتيا الحموية(١)
  - ١٠ \_ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح<sup>(٢)</sup>.
    - ۱۱ \_ الحموية<sup>(۳)</sup>.
    - ۱۲ ـ درء تعارض العقل والنقل<sup>(1)</sup>.
- (۱) ذكرها ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (۱۹) رقم (۳)، ويقول عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (۲۲): «في أربع مجلدات، وبعض النسخ منه في أقل، وهو كتاب عزيز القوائد سهل التناول. .»، وذكر ابن شاكر الكتبي مثل ذلك (۲/۲۱)، وذكر ابن رجب في الذيل على طبقات الحنابلة (۲/۲۲): إنه في يقع في أربع مجلدات، وهو من ضمن الكتب التي صنفها شيخ الإسلام في مصر، وهذا الكتاب لا يعرف له اليوم مكان، والله أعلم.
- (Y) قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (YY): "في مجلدين، وبعض النسخ منه في ثلاثة مجلدات، وبعضها في أكثر. وهذا الكتاب من أجل الكتب وأكثرها فوائد، ويشتمل على تثبيت النبوات وتقريرها بالبراهين النيرة الواضحة، وعلى تفسير آي كثير من القرآن، وعلى غير ذلك من المهمات. "، وذكر البزار في الأعلام العلية (١١): أنه يقع في ثلاثة مجلدات، غير أنه لم يصرح باسمه، وإنما ذكر أنه رد على النصارى، وأما ابن رجب فقد ذكر في الذيل (٢/٣/٣) أنه في مجلدين، وقد طبع هذا الكتاب في مكتبة المدني في القاهرة في مجلدين ضخمين، ثم حقق في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في عام في ستة مجلدات.
- (٣) وهي الحموية الكبرى، وذكرها ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (٢٠) رقم (٥)، وأفضل من يعطينا نبذة عن هذه الرسالة القيمة ابن عبد الهادي حيث يقول في العقود الدرية (٤٩): "فأما الحموية الكبرى، فأملاها بين الظهر والعصر، وهي جواب عن سؤال ورد من حماة سنة شمان وتسعين وسئمائة، وجرى بسبب تأليفها أمور ومحن، وتكلم الشيخ فيها على آيات الصفات والأحاديث الواردة في ذلك. وهي عظيمة جداً..» ولأهميتها فقد ساق كتا طرفاً صالحاً منها في العقود الدرية (٤٩). وهي في مجموع الفتاوى (٥/٥ ـ ١٢٠).
- ٤) ذكره ابن شاكر الكتبي (١/ ٧٦) وقال إنه أربعة مجلدات، وذكره ابن رجب في الذيل (٤٠٣) وقال: إنه أربعة مجلدات، والبزار في الأعلام العلية باسم: الجمع بين العقل والنقل، وقال إنه من مطولات شيخ الإسلام، ويقع في سبعة مجلدات، وسماه مرة أخرى (١٠): الموافقة بين العقل والنقل.
- وقد نشرته جامعة الإمام محمد بن سعود في عشرة مجلدات بتحقيق د. محمد =

- ١٣ \_ الرد على البكري في الاستغاثة(١).
  - ١٤ ـ الرد على المنطقيين (٢).
    - ١٥ \_ السبعينية (٦).
- ١٦ \_ شرح حديث جبريل في الإيمان والإسلام (٤).
  - ۱۷ ـ شرح حديث النزول<sup>(ه)</sup>.
- رشاد سالم يرحمه الله، وفي هذا السفر الضخم أبطل شيخ الإسلام قانون المتكلمين وناموس المتفلسفين الذي يقوم على وهم كبير وملخصه: أن هناك تعارضاً بين العقل والنقل في بعض الأحيان، وإزاحة هذا التعارض وإبطال ذلك الخلل يقضي بتقديم العقل على النقل كما يزعمون، فهدمه من أساسه، ونقض بنيانه، وقوض أركانه، وأبطل فيه حجج المتكلمين من الأشاعرة وغيرهم، ودحض كثيراً من مقولات الفلاسفة التي كان ينظر على أنها من المسلمات.
- (۱) ذكره ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (۱۹) رقم (۱۳)، وذكر ابن عبد الهادي في العقود الدرية (۲۸) أنه في مجلد، وابن رجب في الذيل (۲/ ۴۵)، وقد طبعته الدار العلمية بالهند غير طبعة.
- (٢) قال ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٧): «وله كتاب في الرد على المنطق، مجلد كبير، وله مصنفان آخران في الرد على المنطق، مجلد كبير، وذكر ابن رجب في الذيل (٢/٣٠٤) أن له كتاباً في الرد على المنطق في مجلد كبير، وقد طبع أول مرة بتحقيق عبد الصمد الكتبي في الهند سنة (١٣٦٨هـ)، ثم طبع طبعة مصورة مع التصحيح في باكستان سنة (١٣٩٧هـ).
- (٣) يقول ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٧): «وكتاب مسائل الإسكندري في الرد على الملاحدة والاتحادية، وتعرف بالسبعينية لاشتمالها على الرد على ابن سبعين وأضرابه»، وقد نشرته دار العلوم والحكم بالمدينة المنورة، بتحقيق د. موسى الدويش عام (١٤٠٨هـ).
- (3) وهو كتاب الإيمان الأوسط الذي من الله بتحقيقه، ويقول عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٤٦): «وحديث جبريل في الإيمان والإسلام، غير كتاب الإيمان المستقدم، في مجلد لطيف. .» ووصفه بأنه مجلد لطيف مطابق تماماً لوصف الإيمان الأوسط، والله أعلم.
- (٥) يقول عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٣٩): «وكتاب في نزول الرب تبارك وتعالى كل ليلة إلى سماء الدنيا، والجواب على اختلاف وقته باختلاف البلدان والمطالع».. وذكر أيضاً (٤٦): «أن شيخ الإسلام شرح حديث نزول الرب تبارك وتعالى إلى السماء الدنيا عدة مرات»، وهو في مجموع الفتاوى (٥/ ٣٢١ ـ ٥٥)، وقد طبع منفصلاً غير مرة.

- 1۸ ـ شرح العقيدة الأصفهانية<sup>(١)</sup>.
  - ۱۹ \_ شرح العمدة<sup>(۲)</sup>.
- ۲۰ ـ الصارم المسلول على شاتم الرسول ﷺ (٢٠).
  - ۲۱ \_ الصفدية <sup>(٤)</sup>
- (١) ذكره ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (١٩) رقم ١٦)، وابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٨)، والبزار في الأعلام العلية (١١) وذكر أنها في مجلدين، وابن رجب في الذيل (٢/٤٠٤)، وذكر أنه في مجلد.
  - وأصل هذ الكتاب شرح لعقيدة مختصرة وضعها شمس الدين الأصفهاني (ت ١٨٨هـ)، أحد رؤوس المتكلمين في عصره وقد قام شيخ الإسلام بشرح هذه العقيدة بطلب من بعض الفضلاء، وكان ذلك زمن إقامته في مصر، سنة (٧١٢هـ)، كما ذكر ذلك في مقدمتها (٣) وفي خلال شرحها قام كله بإبطال ما تضمنته من أصول المتكلمين، ومخالفتها في كثير من مواطنها لعقيدة أهل السنة والجماعة، وقد طبعت غير مرة، ثم حققت في جامعة الإمام محمد بن سعود، وقام بتحقيقها في مرحلة الدكتوراه د. محمد بن عودة السعوي.
  - (۲) ذكره ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (۲۱) رقم (۱۳۹)، وقال ابن عبد الهادي في العقود الدرية (۲۸): "وله كتاب شرح فيه قطعة من كتاب العمدة في الفقه، للشيخ موفق الدين، في مجلدات، وذكره ابن رجب في الذيل أنه في أربعة مجلدات، ويفهم من كلام ابن عبد الهادي أنه لم يكمل شرح الكتاب، وإنما شرح بعضه، والموجود منه هو من أول الكتاب (كتاب الطهارة) إلى نهاية باب الوضوء، وكتابا الصيام والحج، وقد حقق كل من الجزئين، فقام بتحقيق الجزء الأول د. سعود العطشان، وقام بتحقيق الجزء الثاني في مجلدين د. صالح الحسن، وهذا الكتاب لو كمل لجاء كتاباً في غاية الضخامة والسعة والشمول في ذكر الأقوال ومناقشتها، ويشعر بذلك كل من طالع الموجود منه.
  - (٣) ذكره ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٦)، والبزار في الأعلام العلية (١١)، وابن رجب في الأدبل (٢/ ٤٠٤)، وقد طبع الكتاب عدة مرات، وحقق أخيراً في جامعة أم القرى، وقام بتحقيقه الزميلان الفاضلان د. محمد بن عبد الله الحلواني، ود. محمد كبير شودري في رسالتهما للماجستير، وقد أخرجته دار رمادي للنشر في ثلاثة مجلدات، والمجلد الأول فيه الدراسة، والكتاب في المجلدين الثاني والثالث.
  - (٤) قال ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٨): «وكتاب يعرف بالصفدية، في الرد على الفلاسفة في قولهم: إن معجزات الأنبياء على قوى نفسية، وفي إبطال قولهم بقدم العالم..»، وابن رجب في الذيل (٢/٢)، وقد طبعت في مجلدين سنة (١٣٩٦هـ) بتحقيق د. محمد رشاد سالم كلله.

- ۲۲ \_ العبودية <sup>(۱)</sup>.
- ٢٣ \_ العقيدة الواسطية<sup>(٢)</sup>.
- ۲۶ \_ الفتاوي الكبرى المصرية<sup>(٣)</sup>.
- ٢٥ \_ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان<sup>(٤)</sup>.
  - ٢٦ ـ الفرقان بين الحق والباطل(٥).
  - ٢٧ ـ قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة(٦).
- (۱) قال ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٣٢): الوقاعدة في الكلام على قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ السمى العبودية، وهي جليلة القدر..» وذكرها ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (٩) رقم (١٢)، وابن شاكر كتبي في فوات الوفيات (١/٥٧)، وقال: إنها في سبعة كراريس، وقد طبعت عدة طبعات، وهي ضمن مجموع الفتاوى (١٤٩/١٠).
- (٢) وهي ضمن مجموع الفتاوى (٣/ ١٢٩ \_ ١٥٩)، وقد احتفل بها العلماء، وقام بشرحها بعض الأجلاء، ومنهم الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي كلفه، والشيخ والشيخ عبد العزيز بن ناصر الرشيد كلفه، والشيخ الدكتور محمد خليل الهراس كلفه، وفضيلة الشيخ العلامة محمد بن صائح العثيمين كلفه، والشيخ الدكتور صالح بن فوزان الفوزان.
- (٣) يقول عنها ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٨): «وقد جمع بعض أصحابه قطعة كبيرة من فتاويه الفروعية، وبوّبها على أبواب الفقه في مجلدات كثيرة، تعرف بالفتاوى المصرية، وسماها بعضهم: الدرر المضيئية من فتاوى ابن تيمية..»، وذكر ابن رجب أنها تقع في سبعة مجلدات، وقد طبعت في خمسة أجزاء.
- (3) وهذا الكتاب ضمن مجموع الفتاوى (٢١/ ١٥٦ ٣١٠)، وذكره ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (٢٤) رقم (٨٩)، وذكره ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٧)، والبزار في الأعلام العلية (١١)، وابن رجب في الذيل (٢/ ٤٠٤)، وقال إنه مجلد لطيف، وقد طبع عدة طبعات، ومن أجودها: طبعة مكتبة دار البيان بدمشق سنة (١٤٠٦) بتحقيق الشيخ عبد القادر الأرناؤوط.
- (٥) ذكره ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (٣٠) رقم (٢٠)، وذكره ابن رجب في الذيل (٤٠٤) باسم: الفرقان بين الحق والبطلان، وقال إنه مجلد لطيف، وهو ضمن مجموع الفتاوى (١٣/٥ ـ ٢٢٩)، وقد حققه حسين غزال، وأخرجته دار إحياء العلوم بيروت سنة (١٤٠٣هـ).
- (٦) وهي ضمن مجموع الفتاوي (١/ ١٤٢ ـ ٣٦٨)، وقال عنها ابن عبد الهادي في =

- ۲۸ \_ الكلم الطيب<sup>(۱)</sup>. ۲۹ \_ الكيلانية<sup>(۲)</sup>.
- ٣٠ مقدمة في أصول التفسير (٣).
- ٣١ ـ منهاج السنّة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية (١) ـ ٣٢ ـ النبوات (٥) .

# ثامناً: جوانب أخرى في حياة شيخ الإسلام:

ما زالت العظمة تحوط بشخصية شيخ الإسلام من جميع جوانبها،

- العقود الدرية (٣٢): ﴿وقاعدة فيما يتعلق بالوسيلة بالنبي ﷺ والقيام بحقوقه الواجبة على أمته في كل زمان ومكان، وبيان خصائصها التي امتاز بها على جميع العالمين، وبيان فضل أمته على جميع الأمم»، وقد طبعت منفصلة أكثر من مرة، ومنها طبعة المكتب الإسلامي ببيروت سنة (١٣٩٠هـ)، وطبعة بتاريخ (١٤٠٩هـ)، بتحقيق د. ربيع المدخلي.
- (۱) قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٤٦): «وله مختصر في الكلم الطيب، جمع فيه الأذكار المستعملة طرفي النهار وغير ذلك. .»، والبزار في الأعلام العلية (١٢)، وقد طبع عدة طبعات محققة، منها طبعة بتحقيق الشيخ ناصر الدين الألباني كلله سنة ( ١٣٨٥هـ)، أخرجه بعنوان: صحيح الكلم الطيب، وأخرى بتحقيق الشيخ عبد القادر الأرناؤوط سنة (١٤٠٣هـ).
- (٢) ذكرها ابن القيم في أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ص (٢٠) رقم (١)، وابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٧)، وهي ضمن مجموع الفتاوي (١٢/ ٣٢٣ ـ ٥٠١).
- (٣) وهي ضمن مجموع الفتاوي (٣١٩/١٣ ـ ٣٧٥)، وقد طبعت عام (١٣٩١هـ بتحقيق عدنان زرزور.
- (3) قال عنه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٢): «ومنها كتاب منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشبعة القدرية، في ثلاثة مجلدات، وبعض السبخ في أربعة مجلدات، رد فيه على ابن المطهر الرافضي، وبين جهل الرافضة وضلالتهم، وكذبهم وافتراءهم. .»، وذكره ابن رجب في الذيل (٢/٣/٢)، وقال إنه في أربعة مجلدات.
- وقد نشرته جامعة الإمام محمد بن سعود سنة (١٤٠٦هـ)، بتحقيق د. محمد رشاد سالم كتله في تسعة مجلدات.
- (٥) ولعل هذا الكتاب هو ما أشار إليه ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٤٨)، حيث ذكر أن من مؤلفات شيخ الإسلام قاعدة في تقرير النبوات بالعقل والنقل، وقد طبع هذا الكتاب في دار الكتب العلمية في بيروت سنة (١٤٠٢هـ).

ويأتي الكلام باقتضاب عن جوانب هامة أخرى في حياته ـ وإن كانت خاصة بشخصيته ـ لم يتكلم عنها قبل ذلك في هذه الترجمة.

ولا يستطيع المطالع لحياته كلله إلا أن يجزم بعظمة دين الإسلام، الذي ما تمثله أحد من الناس في حياته، إلا جاء بما يبهر العقول والأبصار، ويكون قمة عالية في هذه الحياة، وقدوة رائعة في الواقع، فكيف بعالم من العلماء!!.

وشيخ الإسلام حياته من مبتدئها إلى منتهاها تفسير لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِمَ نَالِانَسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، وتطبيق دائم لقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَمَنَاقِ بِسَو رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ لقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَمَنَاقِ بَسَو بَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ قريك لَمُّ وَيَذَلِك أَيْرَتُ وَآتًا أَوْلُ المُسْلِمِينَ ﴾ [الأنعام ١٦٢- ١٦٣].

والعبودية بمفهومها الشامل الواسع الذي لا يدع صغيرة ولا كبيرة من حياة الإنسان، ولا حركة ولا سكنة ولا ثانية إلا أدخلها فيها، هي العبودية التي عاشها مؤلفنا الكبير، ودعا إليها.

وشخص كشيخ الإسلام وقف أمام الأمة يقودها مجاهداً بالسيف والقلم، وصمد أمام جحافل التتار، وجاهد النصارى والروافض والنصيريين، وأخرس ألسن المبتدعين، من صوفية وطرقية ومتكلمين، وعلماء لاهثين وراء الحطام والأموال، ورماه جميع هؤلاء عن قوس واحدة، لا بد أن يأوي إلى ركن شديد، وهو إيمانه بالله، ولا بد أن يكون وثيق الصلة جداً بخالقه ومولاه.

وخير من ينبىء عن ذلك تلميذه أبو حفص البزار، حيث يعطي القارىء بياناً تفصيلياً عن عادة شيخ الإسلام في قضاء ليله ونهاره، وكيف أنه قد حقق العبودية الكاملة الشاملة: «أما تعبده هي في، فإنه قل أن سمع بمثله، لأنه كان قد قطع جل وقته وزمانه فيه، وكان في ليله متفرداً عن الناس كلهم، خالياً بربه عز وجل ضارعاً مواظباً على تلاوة القرآن العظيم، مكرراً لأنواع التعبدات الليلية والنهارية، وكان إذ ذهب الليل وحضر مع الناس بدأ بصلاة الفجر يأتي بسنتها قبل إتيانه إليهم، وكان إذا أحرم بالصلاة تكاد تتخلع القلوب لهيبة إتيانه بتكبيرة الإحرام..

وكان قد عرفت عادته لا يكلمه أحد بغير ضرورة بعد صلاة الفجر، فلا يزال في الذكر يسمع نفسه، وربما يسمع ذكره من إلى جانبه، مع كونه في خلال ذلك يكثر من تقليب بصره نحو السماء، هكذا دأبه حتى ترتفع الشمس ويزول وقت النهى عن الصلاة..».

ثم يذكر خروجه من المسجد وإقبال الناس عليه ويقول: «وإذا رأى منكراً في طريقه أزاله، أو سمع بجنازة سارع إلى الصلاة عليها، أو تأسف على فواتها، وربما ذهب إلى قبر صاحبها بعد فراغه من سماع الحديث فصلى عليه. ثم يعود إلى مسجده، فلا يزال تارة في إفتاء الناس، وتارة في قضاء

حوائجهم، حتى يصلي الظهر مع الجماعة، ثم كذلك بقية يومه... وكان مجلسه عاماً للكبير والصغير، والجليل والحقير، والحر والعبد،

والذكر والأنثى، قد وسع على كل من يرد عليه من الناس، يرى كل منهم في نفسه أن لم يكرم أحداً بقدره...

ثم يصلي المغرب، ثم يتطوع بما يسره الله، ثم أقرأ عليه من مؤلفاته أو غيري، فيفيدنا بالطرائف ويمدنا باللطائف، حتى يصلي العشاء، ثم بعدها كما كنا وكان، من الإقبال على العلوم، إلى أن يذهب هوي من الليل طويل، وهو في خلال ذلك كله في النهار والليل، لا يزال يذكر الله تعالى، ويوحده ويستغفره.

وكان في كل أسبوع يعود المرضى، خصوصاً الذين بالبيمارستان...
وأخبرني غير واحد ممن لا يشك في عدالته: أن جميع زمن الشيخ
ينقضي على ما رأيته، فأي عبادة وجهاد أفضل من ذلك؟ فسبحان الموفق
من يشاء لما يشاء..»(١).

ويتحدث البزار عن زهده فيقول: «أما زهده في الدنيا ومتاعها، فإن الله تعالى جعل ذلك به شعاراً من صغره، حدثني من أثق به عن شيخه الذي علمه القرآن المجيد، قال: قال لي أبوه وهو صبي \_ يعني الشيخ \_: أحب إليك أن توصيه وتعده بأنك إن لم تنقطع عن القراءة والتلقين أدفع إليك كل شهر أربعين درهماً، قال: ودفع إليّ \_ يعني أبوه \_ أربعين درهماً،

<sup>(</sup>١) الأعلام العلية (١٨).

وقال: أعطه إياها، فإنه صغير، وربما يفرح بها فيزداد حرصه في الاشتغال بحفظ القرآن ودرسه، وقل له: لك في كل شهر مثلها، فامتنع من قبولها، وقال: يا سيدى، إنى عاهدت الله تعالى، أن لا آخذ على القرآن أجراً، ولم يأخذها. .

ولقد اتفق كل من رآه، خصوصاً من أطال ملازمته، أنه ما رأى مثله في الزهد في الدنيا، حتى لقد صار ذلك مشهوراً.. بل لو سئل عامي من أهل بلد بعيد من الشيخ: من كان أزهد أهل هذا العصر، وأكملهم في رفض فضول الدنيا، وأحرصهم على طلب الآخرة؟ لقال: ما سمعت بمثل ابن تيمية رحمة الله عليه..»(١).

ومع ذلك فقد كان رها الله الله الله الله الله الله وفقره فيها، وفقره فيها، وتقلله منها، مؤثراً بما عساه يجده منها، قليلاً كان أو كثيراً..

فقد كان يتصدق حتى إذا لم يجد شيئاً نزع بعض ثيابه المحتاج إليه فيصل به الفقير، وكان يستفضل من قوته القليل الرغيف والرغيفين، فيؤثر بذلك على نفسه، وربما خبأهما في كمه ويمضي، ونحن معه لسماع الحديث، فيراه بعضنا وقد دفعه إلى الفقير مستخفياً، يحرص أن لا يراه أحد. . "(٢).

أما شجاعة شيخ الإسلام وقوة جنانه ورباطة جأشه فأمر فوق الوصف، ولقد قال الذهبي: «وأما شجاعته فبها تضرب الأمثال، وببعضها يتشبه أكابر الأبطال..»(٣).

ويقول البزار: «كان ﷺ من أشجع الناس وأقواهم قلباً، ما رأيت أحداً أثبت جأشاً منه، ولا أعظم عناء في جهاد العدو منه، كان يجاهد في سبيل الله بقلبه ولسانه ويده، ولا يخاف في الله لومة لائم..

وكان إذ ركب الخيل يتحنك ويجول في العدو كأعظم الشجعان، ويقوم كأثبت الفرسان، ويكبر تكبيراً أنكى في العدو من كثير من الفتك بهم، ويخوض فيهم خوض رجل لا يخاف الموت. . "(3).

وكان ﷺ له نظرة في ذلك حيث كان يقول: «لن يخاف الرجل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢١). (٢) المصدر السابق (٢٢).

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحنابلة (٢/ ٣٩٥). (٤) الأعلام العلية (٣٢).

غير الله إلا لمرض في قلبه، فإن رجلاً شكى إلى أحمد بن حنبل خوفه من بعض الولاة، فقال: لو صححت لم تخف أحداً، أي خوفك من أجل زوال الصحة من قلبك. . »(١).

وقد ذكرت طرفاً من شجاعة شيخ الإسلام عند الحديث عن جهاده ودعوته، ويذكر البزار قصته مع ملك مصر والشام السلطان الناصر حين أخبر الشيخ أنه سمع عنه أنه يعد العدة للإطاحة بملكه، فقال له بجنان راسخ، وصوت سمعه كثير من الحاضرين في المجلس: «أنا أفعل ذلك؟ والله إن ملكك وملك المغل لا يساوى عندى فلسين. . "(٢).

وأختم الحديث بكلمة لتلميذه المقرب الحافظ ابن قيم الجوزية ملخصاً لحياة شيخه حيث يقول: «وعلم الله ما رأيت أحداً أطيب عيشاً منه قط، مع ما كان فيه من الحبس والتهديد والإرجاف، وهو مع ذلك أطيب الناس عيشاً، وأشرحهم صدراً، وأقواهم قلباً، وأسرهم نفساً، تلوح نضرة النعيم على وجهه، وكنا إذا اشتد بنا الخوف، وساءت بنا الظنون، وضاقت بنا الأرض، فما هو إلا أن نراه، ونسمع كلامه، فيذهب عنا ذلك كله، وينقلب انشراحاً وقوة ويقيناً وطمأنينة، فسبحان من أشهد عباده جنته قبل لقائه، وفتح لهم أبوابها في دار العمل، فأتاهم من روحها ونسيمها وطيبها ما استفرغ قواهم لطلبها، والمسابقة إليها. »(٢).

#### تاسعاً: وفاته:

﴿ يَكَايَنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُعْلَمَيِنَةُ ۞ ٱرْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَنْضِيَةً ۞ فَٱدْخُلِي فِي عِبْدِي ۞ وَآدْخُلِي جَنِّلِي صَافِحِ : ٢٧\_ ٢٠].

لقد آن لهذا الجسد المُعنَّى أن يستريح، وحان لذلك القائد أن يترجل، فلكل أجل كتاب، ولقد قضى الله عزّ وجلّ أن تنتهي تلك الحياة العامرة الطيبة لشيخ الإسلام الحافلة بالجهاد والدعوة والكفاح عند السّحر

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۳٤). (۲) المصدر السابق (۳٤)

<sup>(</sup>٣) الذيل على طبقات الحتابلة (٢/ ٤٠٢).

من ليلة الإثنين يوم الثاني والعشرين من شهر ذي القعدة الحرام سنة ثمان وعشرين وسبعمائة للهجرة.

وفي القلعة الدمشقية قضى شيخ الإسلام كلف نحبه مسجوناً مظلوماً، وكان في حبسه الأخير قد أقبل على تفسير كتاب الله، وقد ضيق عليه بآخره، وأخذوا منه الدواة والقلم، فكتب كلف بالفحم أوراقاً لبعض أصحابه (۱)، وفي السجن ختم القرآن مدة إقامته في القلعة ثمانين ختمة، وفي الختمة الإحدى والثمانين انتهى إلى قول الحق تعالى ناصر المظلومين، وقامع المتجبرين: ﴿إِنَّ اللَّنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهْرٍ ﴿ فِي مَقَعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقَدِدٍ ﴿ وَالقمر: ٥٤ ـ ٥٥].

وكان قد مرض أياماً يسيرة، ولم يعلم أكثر الناس بمرضه، ولم يفجأهم إلا موته، ولقد زلزلهم الحدث، واهتزت يومئذ دمشق، فلئن كان شيخ الإسلام يهزها بالأمس بجهاده ودعوته، فهو اليوم يهزها بعد مماته، وتخرج دمشق التي أحبته بجميعها، برجالها وصغارها، بأمرائها وأعيانها، بأثريائها وفقرائها، تبكي على الشيخ وتتأسف عليه، وأغلقت الأسواق والحوانيت، وتجمع الخلق في حشد عظيم لم تعرف له مثيلاً في ذلك الزمان، وقد صلي عليه في القلعة، أولاً، ثم صلي عليه في جامع بني أمية الكبير عقب صلاة الظهر، ودفن ذلك اليوم، وقد صليت عليه صلاة الغائب في غالب أقطار الإسلام، في مصر والشام والعراق واليمن وغيرها، ولقد ذكر أنه صلى عليه صلاة الغائب حتى في الصين.

وجنازة شيخ الإسلام التي تسابقت إلى حملها الأفئدة قبل الأيدي، تذكر الناس بمقولة إمام أهل السنة والجماعة، الإمام المبجل أبو عبد الله أحمد بن حنبل في حين قال: قولوا لأهل البدع بيننا وبينكم الجنائز (٢).

 <sup>(</sup>١) أورد ابن عبد الهادي في العقود الدرية جملة من مضمون هذه الأوراق التي كتبها شيخ الإسلام بالفحم (٢٤٢\_ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) كلمة الإمام أحمد رواها إمام الحفاظ في عصره أبو الحسن الدارقطني عن أبي سهل بن زياد القطان عن عبد الله بن أحمد عن أبيه، كما ذكر ذلك ابن عبد الهادي في العقود الدرية (٢٤٩).

ولم تكن دمشق آنذاك كثيرة العدد مكتظة السكان، ولكن حسبها أنها أخرجت كل ما فيها، وكما قيل: الجود من الموجود، ولقد تراوحت تقديرات المؤرخين لأعداد الحاضرين بين الخمسين ألفاً وبين المائتى ألف.

وها هو شيخ الإسلام يرحل عن هذه الحياة الدنيا، ويغيب عنها ليجتمع مع خصومه بين يدي ملك الملوك الذي لا يظلم مثقال ذرة.

ولئن غيبت الأرض شيخ الإسلام، فإن علمه حاضر بين العالمين، وقد جعل الله له لسان صدق في الآخرين، وها هم أعداؤه قد غادروا أيضاً هذه الحياة، فهلكوا لا يدري عنهم أحد، وأما شيخ الإسلام فذكره الطيب على كل لسان، من أهل العلم المنصفين، وجماهير أهل السنة الصالحين.

اللهم اغفر له وارحمه، وعافه واعف عنه، وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسله بالماء والثلج والبرد، ونقه من الذنوب كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس.

اللهم اجعل ما قدمه في خدمة دينك وكتابك وأمتك في موازين حسناته، في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم.

اللهم اجزه خير الجزاء، واجعله مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً.

اللهم اكتب له بكل حرف كتبه حسنة وضاعفها، وتجاوز عن سيئاته في أصحاب الجنة.

اللهم عليك بمن خاصمه في الدين، وسعى لإطفاء نور السنة، واستمات في نصر البدعة، وعليك اللهم بكل من نال منه من أعداء كتابك، وسنة نيك ﷺ.

اللهم انفع الأمة بعلمه وكتبه ويسر لها من يخدمها ويقوم على نشرها، واجعلها قذى في أعين المبتدعين، وشوكة تغص بها قلوب الحاقدين. واغفر لمن ساهم في ذلك، ولمن قام بتحقيق هذا الكتاب، ولمشايخه ووالديه والمسلمين أجمعين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

# المبحث الثاني دراسة تحليلية وتفصيلية عن كتاب «الإيمان الأوسط»

لقد آثرنا خلال هذه الدراسة أن نقسمها إلى قسمين:

الأول: دراسة المسائل الأصلية.

الثاني: دراسة المسائل الفرعية.

# المبحث الثاني

## دراسة تحليلية وتفصيلية عن الكتاب

#### لمحة عامة عن موضوعات الكتاب:

استهل المصنف مصنفه بالكلام عن حديث جبريل، وسؤاله النبي ﷺ عن الإسلام والإيمان والإحسان، وجواب النبي على ذلك، ثم تحدث عن أقسام الناس في عهد النبي على، من مؤمنين وكافرين ومنافقين، وأفاض في ذكر الآيات التي كشفت صفات المنافقين، وأبانت عن خصالهم، والحديث عنهم، وتحدث عن الفرق بين الإسلام والإيمان، ثم ذكر أن أول خلاف وقع في الملة هو الخلاف في الفاسق الملي، بعد ذلك تحدث عن نشأة الفرق مبتدئأ بالخوارج ثم المرجئة والمعتزلة والجهمية والكرامية وذكر مذاهبها في الإيمان، وتولى الرد على هذه المذاهب، وكشف الشبهات التي قامت عليها، وإن كان قد تركز أكثر رده على الجهمية ومن اتبعهم، وفي غمرة رده على المعتزلة كتب بحثاً مفيداً عن أسباب سقوط العقوبة، وقد قام بتقرير عقيدة السلف الصالح التي هي معتقد أهل السنّة والجماعة، وتقريره لهذه العقيدة جاء منثوراً خلال مباحث الكتاب، وقام المصنف كظَّلهُ بتجلية حقيقة الإيمان، وبيان أنه حقيقة مركبة من قول وعمل، مؤكداً على أن القول يشمل قول القلب وقول اللسان، وأن العمل يشمل عمل القلب وعمل الجوارح، منبهاً على أهمية أعمال القلوب في هذا التركيب، على أن الكتاب \_ كما أشرنا عند الحديث عن الفرق بينه وبين كتاب «الإيمان الكبير» - لم يخل من بعض استطرادات، كاستطراد المصنف عن بعض مقالات الفلاسفة، وغلاة المتصوفة، وتوسعه في الكلام عن الأحاديث التي ورد فيها الإسلام والإيمان.

ثم جاء الكلام عن المرتبة العليا من الدين، فتحدث أولاً عن تعريف الإحسان، وأبان أن الإحسان كما ذكر على قد كتبه الله عزّ وجلّ على كل شيء، وأنه شامل لجميع الأقوال والأعمال القلبية والبدنية والمالية، وتحدث عن الإحسان في العلم، والإحسان في العمل، والإحسان في الأقوال، والإحسان في البيوع، والإحسان في المعاملات، إلى غير ذلك.

ولقد آثرت خلال هذه الدراسة أن تكون على قسمين:

**الأول:** دراسة المسائل الأصلية.

الثاني: دراسة المسائل الفرعية.

وقد قصدنا بالمسائل الأصلية ما له صلة مباشرة بموضوع الإيمان الذي هو عنوان الكتاب، و بالمسائل الفرعية ما اعتبرناه استطراداً \_ وإن كان مفيداً \_.

على أنه يحسن التنبيه إلى أمر ذي بال، وهو أنه ستتم الاستعانة خلال دراستنا هذه بكتاب «الإيمان الكبير» للمصنف، وذلك لأسباب عدة:

منها: على سبيل المثال لا الحصر: أن ما أجمل في كتاب، فقد فصل في الكتاب الآخر، وما أطلق في كتاب قيّد في الآخر، في الغالب.

ومنها: أن هناك \_ كما ذكرنا في الفرق بين الكتابين \_ قضايا ومناقشات وردت في «الإيمان الكبير» لم ترد في كتاب «شرح حديث جريل».

فالكتابان يكمل كل منهما الآخر، ولا غنى ـ للمتخصصين على الأقل ـ عن كل منهما، ونستطيع أن نقول بعد كل هذا: إن هذه الدراسة التي نقوم بها شاملة ـ بإذن الله تعالى ـ لأهم موضوعات الكتابين، مع التركيز على كتاب «شرح حديث جبريل» ما أمكن إلى ذلك سبيلاً.

كما نود الإشارة إلى أننا سنستعين في بعض الأحيان بكلام للمصنف في غير هذين الكتابين، وربما ذكرنا كلاماً لغيره من أهل العلم، لتأييد كلامه كلله، أو توضيحه.

وقد رتبنا المسائل الأصلية التي جاءت متناثرة في ثنايا الكتاب على النحو التالى:

المسألة الأولى: أقسام الناس في عهد النبي علله.

المسألة الثانية: تعريف النفاق والكلام عليه.

المسألة الثالثة: وجوب التفريق بين الظاهر والباطن في أحكام الدنيا والآخرة.

المسألة الرابعة: وتلك هي لب المسائل، وهي الخلاف في الإيمان، وقد تناول المصنف خلاله جملة من القضايا، وقد رتبناها كالتالى:

أولاً: أصل الخلاف في الإيمان.

ثانياً: تقرير شبهات المخالفين في الإيمان.

ثالثاً: الرد على هذه الشبهات.

رابعاً: الرد التفصيلي على آراء الفرق في الإيمان.

خامساً: مناقشة تحليلية لمذاهب المرجئة الذين أخرجوا الأعمال من مسمى الإيمان.

سادساً: الرد على من قال بالمجاز في قضية الإيمان.

سابعاً: حكم ترك جنس الأعمال.

ثامناً: موقف المصنف من الخلاف بين السلف ومرجئة الفقهاء في الايمان.

تاسعاً: الآثار المترتبة على الخلاف في الإيمان، وتمثلت في:

زيادة الإيمان ونقصانه، والاستثناء في الإيمان.

المسألة الخامسة: تقرير مذهب السلف في الإيمان.

المسألة السادسة: الفرق بين الإسلام والإيمان.

المسألة السابعة: الإحسان والكلام عليه.

# القسم الأول دراسة المسائل الأصلية

من خلال دراسة الكتاب ظهر أن هناك عدة مسائل أصلية اعتنى بها المصنف، وقد اجتهدنا في ترتيبها وتنظيمها، لأن المصنف قد ذكرها في مواضع متعددة من كتابه

# 

يذكر شيخ الإسلام أن الناس كانوا على عهد النبي على ثلاثة أصناف: مؤمن، وكافر مظهر للكفر، ومنافق ظاهره الإسلام وهو في الباطن كافر.

وهذا التقسيم دل عليه \_ كما يقول \_ الكتاب والسنّة والإجماع، بل هو من المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام (١٠).

ثم يذكر كَثَلَهُ أن هذا التقسيم قد أنزل الله عزّ وجلّ فيه أول سورة البقرة، فأنزل أربع آيات في المؤمنين، وآيتين في صفة الكافرين، وبضع عشرة (٢) آية في المنافقين (٣).

ثم أفاض المصنف تثلثه في ذكر أسماء السور والآيات من الكتاب العزيز التي ذكر فيها المنافقون، ونبه على أن عامة السور المدنية يذكر فيها النفاق، ومن هذه السور: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، وبراءة، والعنكبوت، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والمجادلة، والحشر، والمنافقون، وغيرها(٤).

وعلى هذا فأقسام الناس على عهد رسول الله ﷺ ثلاثة أقسام:

القسم الأول: مؤمن (مظهر للإسلام مبطن للإيمان).

القسم الثاني: كافر (مظهر للكفر مبطن للكفر).

القسم الثالث: منافق (مظهر للإسلام مبطن للكفر).

شرح حدیث جبریل (۲۹۱).

 <sup>(</sup>٢) عدد الآيات التي ذُكر فيها المنافقون بالتحديد ثلاث عشرة آية، من الآية (٨) وهي قبوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآيَخِ﴾ إلى آخر الآية (٢٠) وهو قبله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٩١).

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه (۲۹۱ – ۲۹۸).

إذن قد ظهر في الناس قسم جديد لم يكن له وجود في مكة، وهو المنافق، وإن كان هذا القسم في نهاية الأمر يعود إلى القسم الثاني، فمن هو المنافق؟.

وقد تحدث شيخ الإسلام المصنف كله عن النفاق والمنافقين، فعرّف المنافق، وذكر سبب ظهور النفاق، وأشار إلى أن عز الإسلام وتمكن المسلمين سبب لأفول نجم النفاق، وضعفه، وبيّن الأصل الذي جاء منه المنافقون، وأشار إلى أقسام النفاق، وذكر خوف الصحابة رضوان الله عليهم من النفاق، ثم وضّح أحكام المنافقين، وأنهم لا يسمون مؤمنين عند أحد من أهل القبلة إلا الكرّامية، وذكر أن الله عزّ وجل قد أمر بجهادهم، وبيّن كيفية مجاهدتهم، ونبه على أن الزنديق \_ في اصطلاح الفقهاء في حكم المنافق الذي كان على عهد رسول الله عليه، وفصل أقوال الفقهاء في حكم قبول توبته، وأخيراً استنبط أصلاً عظيماً يقوم على وجوب التفريق بين أحكام الظاهر وأحكام الباطن.

والآن نأتي إلى دراسة هذه المسائل بالتفصيل من خلال كلام المصنف.

# المسألة الثانية تعريف النفاق والكلام عليه

قال صاحب الصحاح: «النفاق بالكسر فعل المنافق.... والنافقاء: إحدى جِحَرة اليربوع، يكتمها ويظهر غيرها، وهو موضع يرققه، فإذا أتي من قبل القاصعاء ضرب برأسه فانتفق، أي خرج، والجمع النوافق، والنفقة أيضاً مثال الهمزة: النافقاء، تقول منه: نفق اليربوع تنفيقاً ونافق، أي أخذ في نافقائه، ومنه اشتقاق المنافق في الدين..». (١).

وذكر صاحب القاموس المحيط مثل ذلك إلا أنه زاد عليه قوله: «نافق في الدين: ستر كفره وأظهر إيمانه»(٢).

وذكر صاحب لسان العرب نحواً من ذلك(٣).

وعلى هذا فالنفاق في اللغة هو: إظهار شيء وإبطان شيء، أو بعبارة أخرى: إخفاء أمر، وإعلان ما يخالفه.

وعلى هذا فالنفاق في الاصطلاح الشرعي هو: إظهار الإسلام، وإبطان الكفر. كما ذكر المصنف أن المنافق ظاهره الإسلام، وهو في الباطن كافر<sup>(3)</sup>. قال الحافظ ابن حجر كتلكه: «النفاق لغة: مخالفة الباطن للظاهر، فإن

كان في اعتقاد الإيمان فهو نفاق الكفر، وإلا فهو نفاق العمل»(٥).

وهو أمر قائم على الخداع والتضليل والمراوغة، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآيِخِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ يُحَدِيْعُونَ اللّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُوكَ إِلَّا أَنْشَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ [البقرة: ٨ ـ ٩].

ولذا كانت عاقبة المنافقين أنهم من أشد الناس عذاباً في الآخرة، وأنهم في الدرك الأسفل من النار، كما قال الحق تبارك وتعالى في محكم التنزيل: ﴿ إِنَّ النَّاوِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٤٥].

<sup>(</sup>١) الصحاح (٤/ ١٥٦٠).

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط (١١٩٦)، وانظر الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (۲۰/ ۳۰۹). (٤) شرح حديث جبريل (٢٩١).

<sup>(</sup>٥) فتح الباري (١/ ٨٩).

#### سبب ظهور النفاق:

هو قيام الدولة الإسلامية في المدينة، وتمكن المسلمين فيها، وتظاهر جماعة من الكفار بالدخول في هذا الدين الجديد ـ الذي صارت مقاليد الأمور بأيدي أصحابه ـ رغبة في نفع أو مغنم أو في تحقيق بعض المكاسب الدنيوية التافهة، أو رهبة من إظهار المخالفة، وخوفاً أن يصيبهم عقاب أو تأديب،

يقول المصنف كلفة تعالى: "فلما هاجر النبي الله المدينة، وصار للمؤمنين بها عز وأنصار، ودخل جمهور أهلها في الإسلام طوعاً واختياراً كان بينهم من أقاربهم ومن غير أقاربهم من أظهر الإسلام موافقة، رهبة أو رغبة، وهو في الباطن كافر، وكان رأس هؤلاء عبد الله بن أبي بن سلول، وقد نزل فيه وفي أمثاله من المنافقين آيات»(١).

#### أصل المنافقين:

يذكر شيخ الإسلام كلله تعالى أن المنافقين قد تفرعوا من أصلين: الأصل الأول: من المشركين.

الأصل الثاني: من أهل الكتاب.

يقول تشكه: «وكان في المنافقين من هو في الأصل من المشركين، وفيهم من هو في الأصل من أهل الكتاب»(٢).

وقد ساق الحافظ ابن كثير كلله تعالى ـ نقلاً عن ابن إسحاق كلله ـ أسماء كثير من المنافقين، من كلا الطائفتين، من المشركين، وأهل الكتاب الذين هم من اليهود في الغالب(٣).

ولذا كانت \_ كما ذكر المصنف من قبل \_ عامة السور المدنية في القرآن يذكر فيها النفاق والمنافقون، وأعظم هذه السور في ذكر النفاق وفضح أساليب المنافقين سورة براءة.

كما تكاثر ذكر المنافقين في القرآن الكريم، وذلك لشدة خطرهم،

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٢٩٢). (٢) المصدر نفسه (٢٩٢)

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٣/ ٢٣٦ ـ ٢٣٩).

وعظيم ضررهم، وعدم التنبه لهم، وغفلة كثير من المؤمنين والصالحين عنهم.

## أقسام النفاق:

#### النفاق قسمان:

الأول: نفاق اعتقادي:

وهو ما يتعلق بأصل الإيمان والاعتقاد فيه.

الثاني: نفاق عملي:

وهو النفاق في الأعمال، كحديث: «آية المنافق ثلاث. . »<sup>(١)</sup>.

فالأول: هو النفاق الأكبر.

والثاني: هو النفاق الأصغر.

وقد أشار المصنف كله إلى ذلك بقوله: "وحيثنذ فقد يجتمع في الإنسان إيمان ونفاق (أصغر)، وبعض شعب الإيمان، وبعض شعب الكفر، كما في الصحيحين عن النبي لله أنه قال: «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب....»(٢).

وذكر كِللهُ أن هناك كفر دون كفر، وظلم دون ظلم، وفسق دون فسق (٣) ويقول: (والنفاق كالكفر، نفاق دون نفاق، ولهذا كثيراً ما يقال: كفر ينقل عن الملة، وكفر لا ينقل، ونفاق أكبر، ونفاق أصغر، كما يقال: الشرك شركان: أصغر وأكبر...)(٤).

# خوف الصحابة والسلف من النفاق:

وخير من يعبر عن ذلك ما ذكره المصنف عن التابعي الجليل ابن أبي مليكة تشلط حيث يقول: «أدركت ثلاثين من أصحاب محمد، كلهم يخاف النفاق على نفسه..»(٥٠).

 <sup>(</sup>١) أود أن أنبه إلى أن ما سأذكره في هذه الدراسة من أحاديث، سيأتي تخريجها أثناء تحقيق متن الكتاب إن شاء الله تعالى، إلا ما لم يرد هناك فيخرج هنا.

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٣٩٨). (٣) المصدر نفسه (٤٠٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٤٠٥). (٥) المصدر نفسه (٣٠٠)، الإيمان (٣٣٣).

وقد ذكر الحافظ ابن رجب كله جمعاً من السلف الصالح كانوا يخشون النفاق على أنفسهم ثم قال: «وأصل هذا يرجع إلى ما سبق ذكره من أن النفاق أصغر وأكبر، فالنفاق الأصغر هو نفاق العمل، وهو الذي خافه هؤلاء على أنفسهم، وهو باب النفاق الأكبر، فيخشى على من غلب عليه خصال النفاق الأصغر في حياته، أن يخرجه ذلك إلى النفاق الأكبر، حتى ينسلخ من الإيمان بالكلية. ، الاأ.

وذكر الحافظ ابن حجر أن النفاق الذي كان يخشاه السلف رضوان الله عليهم هو نفاق الأعمال، وليس نفاق الاعتقاد(٢).

كلما ازداد عز الإسلام وعظمت قوة المسلمين، كلما ازداد التزام المنافقين بأحكام الإسلام الظاهرة، وكلما ضعف أمر الإسلام، وتلاشت قوة المسلمين، كان إظهار المنافقين لنفاقهم أشد وأعظم، والتزامهم بأحكام الإسلام الظاهرة ضعيفاً.

فهناك تناسب طردي بين عز الإسلام، والتزام المنافقين بالأحكام الظاهرة .

وهناك تناسب عكسي بين ضعف الإسلام، وقوة المنافقين، بمعنى أنه كلما ضعف الإسلام قوي المنافقون، والعكس صحيح.

هذه القاعدة استنبطت من كلام المصنف كللله في كتاب «شرح حديث جبريل<sup>1</sup>، وذكر من كلام السلف ما يدل عليها، كقول حذيفة بن اليمان ظله: «النفاق اليوم أكثر منه على عهد رسول الله عليه، أو في الرواية الأخرى: «كانوا على عهد النبي ﷺ يسرونه، واليوم يظهرونه، (٣٠٠.

يقول المصنف حول تلك القاعدة: «وقد كان المنافقون يلتزمون أحكام الإسلام الظاهرة، لا سيما في آخر الأمر، ما لم يلتزمه كثير من

<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن رجب (١٩٥/١). (٢) الفتح (١١١١).

شرح حدیث جبریل (۳۰۱).

المنافقين الذين من بعدهم، لعز الإسلام، وظهوره إذ ذاك بالحجة والسيف، تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿هُوَ اللَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُمُ بِٱلْهُمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِلْطُهِرُمُ عَلَى الدِّينِ حَكِيلِهِ ﴾ (١) ه. لِيُظْهِرُمُ عَلَى الدِّينِ حَكِيلِهِ ﴾ (١) ه.

ويقول: "ولهذا لم يكن المتهمون بالنفاق نوعاً واحداً، بل فيهم المنافق المحض، وفيهم من فيه إيمان ونفاق، وفيهم من إيمانه غالب، وفيه شعبة من نفاق، وكان كثير ذنوبهم بحسب ظهور الإيمان، ولما قوي الإيمان وظهر الإيمان وقوته عام تبوك، صاروا يعاتبون من النفاق على ما لم يكونوا يعاتبون عليه قبل ذلك..»(٢).

# حكم المنافقين:

كان النبي ﷺ يقبل علانيتهم، ويكل سرائرهم إلى الله عزّ وجلّ، وعلى هذا فحكمهم في الدنيا: أن تجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة.

وأما حكمهم في الآخرة: فهم في الدرك الأسفل من النار، خالدون فيها وبئس المصير.

وفي ذلك يقول المصنف في سياق الحكم على تاركي الصلاة الذين يصلون تارة ويدعون أخرى: "فهؤلاء فيهم إيمان ونفاق، وتجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة في المواريث ونحوها من الأحكام، فإن هذه الأحكام إذا جرت على المنافق المحض \_ كابن أبي وأمثاله من المنافقين \_ فلأن تجري على هؤلاء أولى وأحرى . . ».

«وكان في المنافقين من يعلمه الناس بعلامات ودلالات، بل لا يشكون في نفاقه، ومن نزل القرآن ببيان نفاقه ـ كابن أبي وأمثاله ـ ومع هذا فلما مات هؤلاء ورثهم ورثتهم المسلمون، وكان إذا مات لهم ميت آتوهم ميراثه، وكانت تعصم دماؤهم، حتى تقوم البينة الشرعية على أحدهم بما يوجب عقوبته..»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٢٩٨). (٢) المصدر السابق (٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٧٦٥ ـ ٥٦٨).

#### كيفية جهاد المنافقين:

يذكر المصنف كَنَّلَهُ أَنَّ اللهُ عَزِّ وَجَلَّ أَمَرُ نَبِيهِ الْكَرِيمِ أَنْ يَجَاهِدُ الْكَفَارِ والمنافقين وأَنْ يَعْلَظُ عليهِم، فقال سبحانه: ﴿يَتَأَيَّهَا ٱلنَّيِّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ إِلَى التَّوْيَةُ: ٧٣، التَّحْرِيمِ: ٩].

وجهاد الكافرين واضح للعيان، ولكن كيف يكون جهاد تلك الفئة التي تنتسب ظاهراً إلى الإسلام، وتندس بين صفوف المسلمين تزرع الفتنة وتتربص بهم الدوائر، عليهم دائرة السوء؟

ويجيب على ذلك المصنف كلله بعد أن تساءل قائلاً: فإذا كان المنافق تجري عليه أحكام الإسلام في الظاهر، فكيف يمكن مجاهدته؟.

"قيل: ما يستقر في القلب من إيمان ونفاق، لا بد أن يظهر موجبه في القول والعمل. فإذا أظهر المنافق من ترك الواجبات، وفعل المحرمات ما يستحق عليه العقوبة، عوقب على الظاهر، ولا يعاقب على ما يعلم من باطن، بلا حجة ظاهرة"(1).

ولكن التزام المنافقين بأحكام الإسلام الظاهرة لا ينفعهم أبداً، لأن القاعدة الإيمانية التي تقوم عليها تلك الأحكام، وتقبل بسببها الأعمال ليست موجودة عندهم، وقد أخبر الله عن المنافقين أنهم يصلون ويزكون وأنه لا يقبل منهم.

وذكر الحافظ ابن كثير عن الحسن وقتادة ومجاهد أن جهاد المنافقين يكون بإقامة الحدود عليهم<sup>(٢)</sup>، وهذا قريب مما ذكره المصنف.

وذكر كثير من السلف رضوان الله عليهم أن مجاهدة المنافقين تكون باللسان زجراً وتأنيباً، وإقامة الحجة عليهم (٣).

يقول تلميذ المصنف الحافظ ابن قيم الجوزية كثلثه: "وكذلك جهاد المنافقين، إنما هو بتبليغ الحجة، وإلا فهم تحت قهر أهل الإسلام، قال

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٧٥). (٢) تفسير القرآن العظيم (٢/ ٣٧٢).

 <sup>(</sup>٣) تفسير ابن جرير (١٠٤/١٠)، أحكام القرآن لابن العربي (٢/ ٥٤٤)، أحكام القرآن للقرطبي (٨/ ٢٧)، تفسير القرآن العظيم (٢/ ٣٧٢).

تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيِّيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَاعْلُفُ عَلَيْهِمٌ ﴾ فجهاد المنافقين أصعب من جهاد الكفار، وهو جهاد خواص الأمة، وورثة الرسل..»(١).

ويقول في موضع آخر: «وأما جهاد الكفار والمنافقين، فأربع مراتب: بالقلب، واللسان، والمال، والنفس، وجهاد الكفار أخص باليد، وجهاد المنافقين أخص باللسان (٢٠).

ويبين المصنف في موضع آخر بعض الأسباب التي كانت تدعو النبي على الله النبي الله المنافقين، فإن فيهم من لم يكن يعرفهم، كما أخبر بذلك (٢)، والذين كان يعرفهم لو عاقب بعضهم، لغضب له قومه، ولقال الناس: إن محمداً يقتل أصحابه، فكان يحصل بسبب ذلك نفور عن الإسلام، إذ لم يكن الذنب ظاهراً، يشترك الناس في معرفته..»(٤).

## الكرامية يسمون المنافقين مؤمنين:

يذكر شيخ الإسلام أنه لم يسبق لأحد من الفرق تسمية المنافق مؤمناً، إلا ما كان من الكرامية، فهم يسمون المنافقين مؤمنين، مع تسليمهم بأنهم معذبون في الآخرة، وهذه منازعة منهم في اسم المنافق لا في حكمه.

لكن شيخ الإسلام بين خطأ من زعم أن الكرامية جعلوا المنافقين من أهل الجنة (٥).

## المنافق هو الزنديق:

لقد بين شيخ الإسلام أن الزنديق الذي تكلم عنه الفقهاء من أرباب المذاهب هو المنافق الذي كان على عهد رسول الله على المذاهب هو المنافق الذي كان على عهد رسول الله على المذاهب هو المنافق الذي كان على عهد رسول الله الله المنافق الذي كان على عهد رسول الله المنافق الله كان على عهد رسول الله المنافق الله كان على عهد رسول الله كان على عهد الله كان على عهد رسول الله كان على عهد رسول الله كان على عهد رسول الله كان على عهد الله كان على عهد الله كان على عا

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد (۱/۳). (۲) المصدر نفسه (۱/۳).

 <sup>(</sup>٣) يعني قول الحق تبارك وتعالى في [سورة التوبة، آية: ١٠١]: ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُم مِن الْمُعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى الْنِفَاقِ لَا تَعْلَمُكُمُّ خَتْنُ نَعْلَمُهُمَّ ﴾.

<sup>(</sup>٤) الإيمانُ (٣٣٠). (٥) شرح حديث جبريل (٣٠٩).

حيث يقول: "والمقصود هنا أن الزنديق في عرف هؤلاء الفقهاء، هو المنافق الذي كان على عهد النبي على وهو أن يظهر الإسلام ويبطن غيره، سواء أبطن ديناً من الأديان كدين اليهود والنصارى، أو غيرهم، أو كان معطلاً جاحداً للصائع، والمعاد، والأعمال الصالحة (١).

# الخلاف في قبول توبة الزنديق:

اختلف الفقهاء رحمهم الله في قبول توبة الزنديق (المنافق) إذا عرف بالزندقة، ودفع إلى ولي الأمر قبل توبته، هل تقبل توبته؟.

المسألة خلافية، ويهمنا في هذا المقام أن من الفقهاء من نظر إلى الأصل العام في قبول التوبة، وهو أن الله عزّ وجلّ يقبل توبة كل تائب، مهما كان جرمه وخطيئته، ولذا قال هؤلاء بقبول توبته، ومنهم من رأى أن هذه مسألة خاصة، وهو أن الأمر فيها يقوم على المخادعة والتضليل، والتوبة في هذا المقام محل احتمال، فقد يكون المدفوع إلى ولي الأمر حين يظهر التوبة صادقاً، وقد يكون كاذباً، وترجيح أحد الحالين ضرب من المحال، ولكن سابقته في الزندقة التي كان يحاول كتمانها تقضي بعدم قبول توبته، ولأنه يمكن أن يكون قد أظهر التوبة تقية، خوفاً من العقاب.

يقول المصنف كالله: «ولما كثرت الأعاجم في المسلمين تكلموا بلفظ الزنديق، وشاعت في لسان الفقهاء، وتكلم الناس في الزنديق هل تقبل توبته في الظاهر، إذا عرف بالزندقة ودفع إلى ولي الأمر قبل توبته ؟.

فمذهب مالك وأحمد في أشهر الروايتين عنه وطائفة من أصحاب الشافعي وهو أحد القولين في مذهب أبي حنيفة أن توبته لا تقبل.

والمشهور من مذهب الشافعي قبولها كالرواية الأخرى عن أحمد وهو القول الآخر في مذهب أبي حنيفة، ومنهم من فصّل (٢).

والمصنف يميل في كتابه «الصارم المسلول على شاتم الرسول» وهو

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٢٠٣). (٢) المصدر السابق (٣٠٢):

من مؤلفاته المتقدمة \_ حيث ألفه سنة ١٩٣هـ \_ إلى عدم قبول توبة الزنديق حيث يقول فيه: اهذا الرجل قد قام الدليل على فساد عقيدته، وتكذيبه به (يعني: بالنبي على واستهانته به، فإظهار الإقرار برسالته الآن، ليس فيه أكثر مما كان يظهر قبل هذا، وهذا القدر بطلت دلالته، فلا يجوز الاعتماد عليه، وهذه نكتة من لا يقبل توبة الزنديق، وهو مذهب أهل المدينة، ومالك وأصحابه، والليث بن سعد، وهو المنصور من الروايتين عن أبي حنيفة، وهو إحدى الروايات عن أحمد، نصرها كثير من أصحابه، وعنهما يستتاب، وهو المشهور عن الشافعي. . (١)

ويقول في موضع آخر: «والزنديق هو المنافق، وإنما يقتله من يقتله إذا ظهر منه أنه يكتم النفاق، قالوا: ولا تعلم توبته، لأن غاية ما عنده أنه يظهر ما كان يظهر، وقد كان يظهر الإيمان وهو منافق، ولو قبل توبة الزنادقة لم يكن سبيل إلى تقتيلهم، والقرآن قد توعدهم بالتقتيل»(٢).

ويقول الحافظ ابن القيم كتله: "فهذا الزنديق قد قام الدليل على فساد عقيدته وتكذيبه واستهانته بالدين وقدحه فيه، فإظهاره الإقرار والتوبة بعد القدرة عليه ليس فيه أكثر مما كان يظهره قبل هذا، وهذا القدر قد بطلت دلالته بما أظهره من الزندقة، فلا يجوز الاعتماد عليه"(").

وعند هذا الفريق من الفقهاء لا تقبل توبته في الظاهر، ويقام عليه حد الردة، وأما بينه وبين الله، فإن كان صادقاً قبلت توبته بلا خلاف.

الصارم المسلول (٣/ ٦٥٠).

 <sup>(</sup>٢) الإيمان (١٧١) والقرآن قد توعد المنافقين بالتقتيل، في قول الله: ﴿ ﴿ لَهِ لَمِن لَمْ يَلْنَهِ الشَّيْفَوْنَ وَالْمَانِينَةِ لَنْفَرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِلُونَكَ فِيهَا الْمُنْفِقُونَ وَالْفَانِينَةِ لَنْفَرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِلُونَكَ فِيهَا إِلَا قَلْمَالُونَ وَلَيْمَانُونَ أَنْفَى فَيْهَا إِلَا عَلَيْكَ ﴿ وَلَمْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَلَيْمَانُونُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ وَلَيْمَانُونَ أَنْفِيلًا إِلَيْهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَلَيْمَا لَهُ وَلَيْمَانُونَ أَنْفِيلًا إِلَيْهِ اللَّهُ وَلَيْمَانُونَ أَنْفِيلًا إِلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين (٣/ ١٣١).

#### المسألة الثالثة

#### وجوب التفريق بين الحكم الظاهر والباطن

هذا أصل عظيم قد قرره شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، وقد وقع بسبب الجهل به، أو إغفاله خطأ كبير.

يقول تلك: "فإن كثيراً ممن تكلم في مسائل الإيمان والكفر - لتكفير أهل الأهواء - لم يلحظوا هذا الباب، ولم يميزوا بين الحكم الظاهر والباطن، مع أن الفرق بين هذا وهذا ثابت بالنصوص المتواترة، والإجماع المعلوم، بل هو معلوم بالاضطرار من دين الإسلام، ومن تدبر هذا علم أن كثيراً من أهل الأهواء والبدع قد يكون مؤمناً مخطئاً جاهلاً ضالاً عن بعض ما جاء به الرسول على، وقد يكون منافقاً زنديقاً يظهر خلاف ما يبطن "(١).

ويزيد المصنف هذه المسألة توضيحاً فيقول: "وبيان هذا الموضع مما يزيل الشبهة، فإن كثيراً من الفقهاء يظن أن من قيل هو كافر، فإنه يجب أن تجري عليه أحكام المرتد ردة ظاهرة، فلا يرث لا يورث، ولا يناكح، حتى أجروا هذه الأحكام على من كفروه بالتأويل من أهل البدع، وليس الأمر كذلك، فإنه قد ثبت أن الناس كانوا ثلاثة أصناف: مؤمن، وكافر مظهر للكفر، ومنافق مظهر للإسلام، مبطن للكفر، وكان في المنافقين من يعلمه الناس بعلامات ودلالات، بل من لا يشكون في نفاقه، ومن نزل القرآن ببيان نفاقه \_ كابن أبي وأمثاله \_ ومع هذا فلما مات هؤلاء ورثهم ورثتهم المسلمون، وكان إذا مات لهم ميت آتوهم ميراثه، وكانت تعصم دماؤهم حتى تقوم البينة الشرعية على أحدهم بما يوجب عقوبته" (٢).

وهكذا استدل المصنف كلله على وجوب التفريق بين الحكم الظاهر والحكم الباطن، بما سبق أن ذكره من أحكام المنافقين، ومعاملته للهم، فهم وإن كانوا في الآخرة في الدرك الأسفل من النار بسبب كفرهم ونفاقهم، إلا إن دماءهم وأموالهم معصومة بما أظهروه من الإسلام.

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۳۰٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٦٨٥).

ويقول بعد ذلك: "وبالجملة فأصل هذه المسائل أن تعلم أن الكفر نوعان، كفر ظاهر، وكفر نفاق، فإذا تكلم في أحكام الآخرة، كان حكم المنافق حكم الكفار، وأما في أحكام الدنيا، فقد تجري على المنافق أحكام المسلمين"(۱).

فيجب التفريق بين الأمرين عند الحكم على الناس، بين الحكم في الدنيا والحكم في الآخرة.

ويقول المصنف في موضع آخر: "فإن كثيراً من المتأخرين، ما بقي في المظهرين للإسلام عندهم إلا عدل أو فاسق، وأعرضوا عن حكم المنافقين، والمنافقون ما زالوا، ولا يزالون إلى يوم القيامة"(٢).

ولذلك كان السلف رضوان الله عليهم يفرقون بين الحكم الظاهر والحكم الباطن، فقد روى الخلال بسنده عن وكيع عن سفيان الثوري قال: «الناس عندنا مؤمنون في الأحكام والمواريث، نرجوا أن يكونوا كذلك، ولا ندري ما حالنا عند الله»(٣)، وذكر المصنف هذا الأثر في «الإيمان الكبير»(٤).

ويقول الحافظ ابن القيم كلف: «ولأن شرائع الإسلام على الأفعال الظاهرة، وأما حقائق الإيمان الباطنة، فتلك عليها شرائع الثواب والعقاب، فلّله تعالى حكمان: حكم في الدنيا على الشرائع الظاهرة وأعمال الجوارح، وحكم في الآخرة على الظواهر والبواطن، ولهذا كان النبي على يقبل علانية المنافقين، ويكل أسرارهم إلى الله، فيناكحون، ويرثون ويورثون، ويعتد بصلاتهم في الدنيا، فلا يكون حكمهم حكم تارك الصلاة، إذ قد أتوا بصورتها الظاهرة، وأحكام الثواب والعقاب، ليست إلى الله، والله يتولاه في الدار الآخرة..»(٥).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۷۷). (۲) الإيمان (۱۲۸).

<sup>(</sup>٣) السنّة (٧٦٥). (٤) الإيمان (٢٠١).

<sup>(</sup>٥) مدارج السالكين (١/ ٦٧).

## المسألة الرابعة الخلاف في مسمى الإيمان

قد تقدم ذكر مذاهب الناس في الإيمان، وعلى العموم فالناس فيه فريقان الفريق الأول: الذين يجعلون الأعمال من مسمى الإيمان. الذي يخرجون الأعمال من مسمى الإيمان.

فأهل السنة والجماعة، ومعهم الخوارج والمعتزلة هم الفريق الأول. وبقية الفرق وهم المرجئة من جهمية وكرامية وأشعرية وماتريدية ومرجئة الفقهاء هم الفريق الثاني.

فالخوارج والمعتزلة وإن وافقوا أهل السنة والجماعة في إدخال الأعمال في مسمى الإيمان، إلا أنهم خالفوهم في حكم مرتكب الكبيرة، حيث كفرته الخوارج، وحكمت عليه المعتزلة بأنه في منزلة بين المنزلتين، مع اتفاق الطائفتين على خلوده في النار.

فالفرق بينهم وبين أهل السنّة والجماعة في مرتكب الكبيرة أنهم سلبوه مطلق الإيمان، وأما أهل السنّة فلم يسلبوه سوى الإيمان المطلق.

# أولاً: أصل الخلاف في الإيمان، وسبب التفرق في مفهومه:

يركز شيخ الإسلام كله دائماً في الحديث عن تنكب فرق المبتدعة لهداية الكتاب والسنة، وعدولهم عن منهج السلف الصالح رضوان الله عليهم، وفي هذا المعنى يقول عن المبتدعة في الإيمان: «وقد عدلت المرجئة في هذا الأصل عن بيان الكتاب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين لهم بإحسان، واعتمدوا على رأيهم، وعلى ما تأولوه بفهمهم اللغة، وهذه طريقة أهل البدع، ولهذا كان الإمام أحمد يقول: أكثر ما يخطىء الناس من جهة التأويل والقياس، ولهذا نجد المعتزلة والمرجئة والرافضة وغيرهم من أهل البدع يفسرون القرآن برأيهم ومعقولهم، وما تأولوه من اللغة، ولهذا تجدهم لا يعتمدون على أحاديث النبي على والصحابة التابعين وأثارهم، المسلمين، فلا يعتمدون لا على السنة، ولا على إجماع السلف وآثارهم، وإنما يعتمدون على العقل واللغة، وتجدهم لا يعتمدون على كتب التفسير وإنما يعتمدون على كتب التفسير

المأثورة والحديث وآثار السلف، وإنما يعتمدون على كتب الأدب وكتب الكلام التي وضعتها رؤوسهم، وهذه طريقة الملاحدة أيضاً إنما يأخذون ما في كتب الفلسفة، وكتب الأدب واللغة... وإذا تدبرت حججهم وجدت دعاوى لا يقوم عليها دليل..»(١).

يذكر شيخ الإسلام أن أصل مقالة الفرق المخالفة في الإيمان ـ سواء كان القائلون بأن الأعمال من الإيمان، أو الذين ينفونها من الإيمان ـ يقوم على شبهتين:

الشبهة الأولى: اعتقادهم أن الإيمان كل لا يتجزأ، إما أن يوجد كله، وإما أن يذهب كله.

يقول كَلَّهُ عن هذه الشبهة: «أنهم جعلوا الإيمان شيئاً واحداً، إذا زال بعضه زال جميعه، وإذ ثبت بعضه ثبت جميعه، فلم يقولوا بذهاب بعضه وبقاء بعضه»(٢).

الشبهة الثانية: أنه لا يجتمع في الإنسان كفر وإيمان.

ويقول المصنف كلله: «ومن العجب أن الأصل الذي أوقعهم في هذا، اعتقادهم أنه لا يجتمع في الإنسان بعض الإيمان وبعض الكفر، أو ما هو إيمان وما هو كفر، واعتقدوا أن هذا متفق عليه بين المسلمين (٣) وادعوا أن هذا خلاف الإجماع (٤).

فاعتبار الإيمان حقيقة واحدة، لا يتجزأ، ولا يتبعض، ولا يزول منه جزء، ويبقى منه جزء، إما أن يوجد كله، أو يذهب كله، كان هو الشبهة الأولى والأصل الفاسد الكبير الذي شيدت عليه أقوال أهل البدع في الإيمان.

وكذلك القول بأنه لا يجتمع في العبد إيمان وبعض من الكفر، واعتبار هذا الأصل الفاسد، أصلاً مجمعاً عليه بين المسلمين، مع أن الصحيح هو أن إجماع سلف الأمة بخلافه.

فالخوارج والمعتزلة ـ الذين يدخلون الأعمال في مسمى الإيمان ـ قد

<sup>(</sup>۱) الإيمان (۹۸). (۲) شرح حديث جبريل (۳۸۳).

<sup>(</sup>٣) الإيمان (٣١٦). (٤) شرح حديث جبريل (٣٨٥).

بنوا مذهبهم في تصور حقيقة الإيمان، وفي حكم مرتكب الكبيرة في ضوء هاتين الشبهتين الفاسدتين.

وطوائف المرجئة من مرجئة الفقهاء وجهمية وكرامية وأشعرية وماتريدية \_ وهم متفقون على إخراج الأعمال من مسمى الإيمان \_ قد أقاموا مذاهبهم في الإيمان على هاتين الشبهتين الفاسدتين أيضاً.

يقول المصنف كلفه: «ثم قالت الخوارج والمعتزلة: الطاعات كلها من الإيمان، فإذا ذهب بعضها ذهب بعض الإيمان، فذهب سائره، فحكموا بأن صاحب الكبيرة ليس معه شيء من الإيمان.

وقالت المرجئة والجهمية: ليس الإيمان إلا شيئاً واحداً، لا يتبعض، إما مجرد تصديق القلب واللسان كقول المجمية، أو تصديق القلب واللسان كقول المرجئة، قالوا: لأنا إذا أدخلنا فيه الأعمال صارت جزءاً منه، فإذا ذهبت ذهب بعضه، فيلزم إخراج ذي الكبيرة من الإيمان، وهو قول المعتزلة والخوارج»(١)، فلهذا عمدوا إلى إخراج الأعمال من الإيمان.

ويقول أيضاً في موضع آخر: ﴿وأما قول القائل: إن الإيمان إذا ذهب بعضه ذهب كله، فهذا ممنوع، وهذا هو الأصل الذي تفرعت عنه البدع في الإيمان، فإنهم ظنوا أنه متى ذهب بعضه ذهب كله، لم يبق منه شيء

ثم قالت الخوارج والمعتزلة: هو مجموع ما أمر الله به ورسوله، وهو الإيمان المطلق كما قاله أهل الحديث، قالوا: فإذا ذهب شيء منه لم يبق مع صاحبه من الإيمان شيء فيخلد في النار.

وقالت المرجئة على اختلاف فرقهم: لا تذهب الكبائر وترك الواجبات الظاهرة شيئاً من الإيمان، إذ لو ذهب شيء منه لم يبق منه شيء، فيكون شيئاً واحداً يستوي فيه البر والفاجر..»(٢).

وعلى هذا فنقول:

إن الخوارج والمعتزلة خالفوا أهل السنّة والجماعة في الاسم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٣٨٤). (٢) الإيمان (١٧٦).

والحكم، فنزعوا عن صاحب الكبيرة اسم المؤمن، وكفرته الخوارج، وجعلته المعتزلة في منزلة بين المنزلتين.

أما في الحكم فقد حكمت عليه كلا الطائفتين \_ كما سبق \_ بالخلود في النار.

وأما المرجئة فقد خالفوا أهل السنّة والجماعة في الاسم لا في الحكم، حيث يجعلون المرء مؤمناً ولو لم يعمل شيئاً قط، فهم قد نازعوا في اسم الإيمان، ومن يستحقه.

أما في الحكم فقد أجازوا أن يعذب أهل الكبائر، غير أن شيخ الإسلام ﷺ يذكر أن هناك فرقتين من المرجئة نازعوا في ذلك، وهما:

فرقة الواقفة التي توقفت في أهل الكبائر، وقالوا: لا نعلم أن أحداً منهم يدخل النار.

وفرقة الغلاة الذين يجزمون أن النار لا يدخلها أحد منهم(١).

أما الكرامية فيخالفون في الاسم لا في الحكم، فهم وإن سموا المنافقين مؤمنين، فإنهم يقولون إنهم مخلدون في النار.

وأما الجهمية فقد خالفوا أهل السنّة والجماعة في الاسم والحكم جميعاً (٢).

ويلخص المصنف كتله ذلك بقوله: «وقول المعتزلة والخوارج والكرامية في اسم الإيمان والإسلام أقرب إلى قول السلف من قول الجهمية، لكن المعتزلة والخوارج يقولون بتخليد العصاة، وهذا أبعد، عن قول السلف من كل قول، فهم أقرب في الاسم وأبعد في الحكم، والجهمية وإن كانوا في قولهم: بأن الفساق لا يخلدون أقرب في الحكم إلى السلف، فقولهم في مسمى الإسلام والإيمان وحقيقتهما أبعد من كل قول عن الكتاب والسنة. . (٣).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٣٦١)، ويذكر كلله أن هذا القول لا يعرف له قائلاً.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٤٤١). (٣) الإيمان (١٢٩).

وقد فهم علماء السلف الصالح رضوان الله عليهم شبهات المخالفين في الإيمان من قبل، وعرفوا أصولهم الفاسدة، وعلموا أن الإيمان عندهم شيء واحد، لا أكثر، لا يتجزأ، إما أن يذهب كله، وإما أن يبقى كله.

ومن أجل ذلك فقد كانت مناظراتهم مع المرجئة \_ على سبيل المثال \_ تنصب محطمة هذه الأصول الفاسدة، وكاشفة لهذه الشبهات الباطلة.

يذكر المصنف كله أن الإمام أحمد قد بعث بجواب إلى أبي عبد الرحيم الجوزجاني في خرسان يتضمن ردوداً على المرجئة، ومن هذه الردود:

"وأما من زعم أن الإيمان الإقرار، فما يقول في المعرفة؟ هل يحتاج إلى المعرفة مع الإقرار؟ وهل يحتاج أن يكون مصدقاً بما عرف؟ فإن زعم أنه يحتاج إلى المعرفة مع الإقرار، فقد زعم أنه من شيئين، وإن زعم أنه يحتاج أن يكون مقراً ومصدقاً بما عرف، فهو من ثلاثة أشياء، وإن جحد وقال: لا يحتاج إلى المعرفة والتصديق، فقد قال قولاً عظيماً ولا أحسب أحداً يدفع المعرفة والتصديق، وكذلك العمل مع هذه الأشياء»(١).

كما ينقل عن الإمام أبي ثور كلله قوله في رده على المرجئة وأما الطائفة التي ذهبت إلى أن العمل ليس من الإيمان، فيقال لهم: ماذا أراد الله من العباد إذ قال لهم: أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة، الإقرار بذلك أو الإقرار والعمل؟ فإن قالت: إن الله أراد الإقرار ولم يرد العمل، فقد كفرت، وإن قالت: أراد منهم الإقرار والعمل، قيل: فإذا كان أراد منهم الأمرين علميعاً، لم زعمتم أنه يكون مؤمناً بأحدهما دون الآخر، وقد أرادهما جميعاً، لم زعمتم أنه يكون مؤمناً بأحدهما دون الآخر، وقد أرادهما أيكون مؤمناً؟ فإن قالوا: لا، قيل لهم: فإن قال أقر بجميع ما أمر به الله ولا أقر به، أيكون مؤمناً؟ فإن قالوا: نعم، قيل: ما الفرق؟ فقد زعمتم ولا أعمل به، أيكون مؤمناً؟ فإن قالوا: نعم، قيل: ما الفرق؟ فقد زعمتم

 <sup>(</sup>۱) ذكرها المصنف تتلله في كتاب «الإيمان» (۳۰۷)، وذكر أن الخلال رواها في
 كتاب «السنّة»، ولم أجدها في المطبوع منه.

أن الله أراد الأمرين جميعاً، فإن جاز أن يكون أحدهما مؤمناً إذا ترك الآخر، جاز أن يكون بالآخر إذا عمل به ولم يقر مؤمناً..»(١).

ويعقب المصنف كتله على مناظرة الإمامين بقوله: "قلت: أحمد وأبو ثور وغيرهما من الأثمة كانوا قد عرفوا أصل قول المرجئة، وهو أن الإيمان لا يذهب بعضه ويبقى بعضه، فلا يكون إلا شيئاً واحداً، فلا يكون ذا عدد اثنين أو ثلاثة، فإنه إذا كان له عدد، أمكن ذهاب بعضه وبقاء بعضه.. فلهذا صاروا يناظرونهم بما يدل على أنه ليس شيئاً واحداً.. "(٢).

# ثانياً: تقرير شبهتهم في الإيمان:

يذكر المصنف أن من خالف في مسمى الإيمان يقولون: إن الحقيقة المركبة المكونة من أجزاء، تزول إذا زالت بعض أجزائها، ومثلوا لذلك بالرقم عشرة، ومركب السكنجبين، وغيرهما من المركبات (٣).

فالعشرة إذا زال بعضها، لم تبق عشرة، فإذا زال منها واحد مثلاً، صارت تسعة، ولم تعد عشرة، والسكنجبين الذي يتكون من خل وعسل، إذا زال أحدهما، لم يبق سكنجبيناً، بل يصير إما خلاً أو عسلاً (٤٠).

وبناءً على هذا الأساس، فالإيمان إذا كان مركباً من أقوال وأعمال، ظاهرة وباطنة، فإنه يزول إذا زالت بعض هذه الأقوال والأعمال.

وهذا مأخذ كل من الخوارج والمعتزلة.

وأما الجهمية والمرجئة فمأخذهم: أنه إذا كان الإيمان مركباً من أقوال وأعمال \_ ومرتكب الكبيرة خارج عنه، كما تقوله الخوارج والمعتزلة، وهو قول فاسد \_ فإنه يلزم أن يكون الرجل مؤمناً بما فيه من

 <sup>(</sup>۱) المصدر السابق (٣٠٤)، وكلام أبي ثور كلله في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٨٤٩/٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣٠٨).

 <sup>(</sup>٣) مثل مركب ملح الطعام، المعروف في الكيمياء بكلوريد الصوديوم، فهو مركب من عنصري الكلور والصوديوم.

<sup>(</sup>٤) شرح حديث جبريل (٣٨٥).

الإيمان، كافراً بما فيه من الكفر، فيقوم به كفر وإيمان، وادعت المرجثة أن هذا خلاف الإجماع.

لذا كان إخراج الأعمال من الإيمان عندهم هو الطريق الصحيح، لتجنب قول الخوارج والمعتزلة من جهة، ولموافقة هذا الأصل الفاسد من جهة أخرى (١).

ويزيد شيخ الإسلام كلله في توضيح شبهة من منع من أهل البدع أن يجتمع في الرجل شعبة من إيمان وشعبة من كفر، وتداعيات هذه الشبهة.

حين قال بعضهم: لا يجتمع في الرجل الواحد طاعة ومعصية، لأن الطاعة من الإيمان، والمعصية من الكفر، فلا يجتمع فيه كفر وإيمان، وقالوا: ما ثم إلا مؤمن محض، أو كافر محض.

وهذا الأصل الفاسد الذي شيدت عليه المرجئة مذهبهم في الإيمان، وهو أنه لا يجتمع في الإنسان ما هو إيمان وما هو كفر ـ وزعموا أن الإجماع عليه ـ طرده كثير من أهل البدع، واستعملوه في بعض القضايا الفلسفية.

فقد نقل بعض هؤلاء حكم الواحد من الناس إلى الواحد من الأعمال، فقالوا:

لا يكون العمل الواحد محبوباً من وجه، مكروهاً من وجه

وغلا بعضهم فنقله إلى الواحد بالنوع، فقال:

لا يجوز أن يكون جنس السجود أو جنس الركوع أو غير ذلك من الأعمال بعض أنواعه طاعة، وبعض أنواعه معصية، وعلل ذلك بقوله: لأن الحقيقة الواحدة لا توصف بوصفين مختلفين، بل الطاعة والمعصية تتعلقان بأعمال القلوب، وهو ما يقصده الساجد أو الراكع، ولا علاقة لهما بالعمل الظاهر (٢٠).

<sup>(</sup>١) سبق من قريب إيراد هذه المآخذ البدعية.

 <sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣٨٥) بتصرف، وقائل هذا هو أبو هاشم الجبَّائي من كبار شيوخ المعتزلة، وذكر شيخ الإسلام تظله أن الناس اشتد نكيرهم عليه بما حالفه من إجماع، وبما جحده من ضروريات شرعية وعقلية.

وقال شيخ الإسلام في موضع آخر موضحاً بعض الآثار المترتبة على هذا الأصل الفاسد المتعلقة بالإيمان: «بل الخوارج والمعتزلة طردوا هذا الأصل الفاسد، وقالوا: لا يجتمع في الشخص الواحد طاعة يستحق بها الثواب، ومعصية يستحق بها العقاب، ولا يكون الشخص الواحد محموداً من وجه، مذموماً من وجه، ولا محبوباً مدعواً له من وجه، مسخوطاً ملعوناً من وجه، ولا يتصور أن الشخص الواحد يدخل الجنة والنار جميعاً عندهم، بل من دخل إحداهما لم يدخل الأخرى عندهم، ولهذا أنكروا خروج أحد من النار، أو الشفاعة في أحد من أهل النار، وحكي عن غالية المرجئة أنهم وافقوهم على هذا الأصل، لكن هؤلاء قالوا: إن أهل الكبائر يدخلون الجنة ولا يدخلون النار مقابلة لأولئك»(۱).

# ثالثاً: الرد على شبهتم في الإيمان، وذلك من وجوه:

وقد قام شيخ الإسلام تثلث تعالى بتفنيد شبهتهم التي تقوم على أن الإيمان حقيقة واحدة، إما أن يبقى كله، أو يذهب كله، وكان تفنيده في عدة وجوه:

الأول: إن الحقيقة الجامعة لأمور أو أجزاء (كالمركبات) \_ أعياناً كانت أو أعراضاً \_ إذا زال بعض أجزائها، لم يلزم من ذلك زوال سائر الأجزاء.

والرد عليهم بما أوردوه من أمثلة، فإن الواحد من العشرة إذا زال لم يلزم زوال التسعة، بل التسعة باقية، وكذلك إذا زال أحد جزئي السكنجبين لم يلزم من ذلك زوال الجزء الآخر.

الثاني: إن هذه الحقيقة الجامعة لأمور أو أجزاء إذا زال بعض أجزائها، فإن صورتها المجتمعة، وهيئتها الاجتماعية قد زالت.

وبالتالي فإن الاسم الذي كان يطلق عليها بسبب هذه الأجزاء المجتمعة قد زال، كما زال اسم العشرة، واسم السكنجبين.

<sup>(</sup>١) الإيمان (٢٧٨).

الثالث: أن هذه الحقيقة، أو تلك المركبات لم تبق كما كانت، ولم تعد على تركيبها، كالشجرة إذا زال بعض أجزائها، لم تبق كما كانت قبل زوال تلك الأجزاء.

والإيمان والصلاة والحج من هذا الباب، فإذا زال بعضها لم تبق كما كانت قبل زوال بعضها.

ولكن لا يلزم ـ كما سبق ـ من زوال بعضها أن تزول بقية أجزائها . الرابع: هل يلزم من زوال بعض أجزاء المركبات زوال اسمها؟ . والجواب: أن المركبات في ذلك على قسمين:

قسم: ما يكون التركيب فيها شرطاً في إطلاق الاسم عليها.

فإذا زالت بعض أجزاء التركيب، زال الاسم بزوالها، ومثال ذلك اسم العشرة واسم السكنجبين، واسم الإيمان المطلق إذا نظرنا إلى أنه مركب من قول وعمل.

وقسم: ما لا يكون التركيب فيها شرطاً في الاسم.

فهذه المركبات لا يزول الاسم عنها بزوال بعض أجزائها، لأن التركيب فيها ليس شرطاً في إطلاق الاسم عليها.

والأمثلة على هذا القسم كثيرة، «وجميع المركبات المتشابهة الأجزاء من هذا الباب، وكذلك المختلفة الأجزاء»(١).

ومن الأمثلة على هذا القسم:

العباد، والطاعة، والخير، والبر، والإحسان، والصدقة، والعلم، مما يدخل فيه أمور كثيرة، ويتكون من أجزاء عديدة، فإن الاسم في هذه الأشياء يطلق على القليل منها وعلى الكثير، ويطلق الاسم أيضاً عليها إذا زالت بعض أجزائها، وبقيت أجزاء أخرى منها.

ومن ذلك لفظ القرآن، فإنه يطلق على جميع القرآن، ويطلق على بعضه، ولو نزل قرآن أكثر من هذا لسمي قرآناً.

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۳۹۳).

وكذلك لفظ القول والكلام والذكر والدعاء، يطلق على القليل والكثير.

وكذلك لفظ البحر والنهر والمدينة والقرية، يطلق عليها الاسم حتى ولو نقصت بعض أجزائها.

وكذلك لفظ النبات والحيوان والإنسان، لو قطع شيء من النبات، أو من الحيوان، أو من الإنسان، لسمي المقطوع منه نباتاً وحيواناً وإنساناً.

وهكذا نرى أنَّ كثيراً من المركبات، إذا زالت بعض أجزائها، لا تزول أجزاؤها الأخرى، ولا يزول الاسم عنها بزوال بعض أجزائها.

وعلى هذا فلا يصح قولهم: إن الشيء إذا زال جزء منه، لزم أن يزول الاسم، إذا أمكن أن يبقى الاسم مع بقاء الجزء الثاني.

الخامس: اسم الإيمان من القسم الثاني من المركبات، التي يطلق الاسم فيها على قليله وكثيره، باعتبار أن الإيمان بضع وسبعون شعبة، وعلى هذا لا يلزم أن يزول الإيمان كله، إذا زال بعض أجزائه، ولا يلزم أيضاً أن يزول اسم الإيمان بالكلية بزوال بعض الأجزاء.

ففي الحديث الصحيح: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان.

ومعلوم أنه إذا زالت الإماطة، لم يزل اسم الإيمان.

وفي الحديث الآخر عنه ﷺ: "يخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان».

فأخبر في هذا الحديث أنه يتبعض، وأنه يذهب بعضه، ويبقى معضه (۱).

السادس: الإيمان له كمالان: كمال واجب، وكمال مستحب. كالصلاة والحج، فالصلاة فيها أجزاء تنقص بزوالها عن كمال

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٨٥ ـ ٣٩٤) بشيء من التصرف.

الاستحباب، وفيها أجزاء واجبة تنقص بزوالها عن الكمال الواجب.

والحج فيه أجزاء ينقص بزوالها عن كماله الواجب، ولا يبطل بتركها، كرمي الجمار، والمبيت بمنى، وغير ذلك، وفيه أجزاء ينقص بزواله عن كماله المستحب.

فتبين أن المركبات من القسم الثاني، لها كمال واجب، وكمال مستحب، بحسب الأجزاء الناقصة منها (١).

السابع: ليس للإيمان حقيقة واحدة، مثل حقيقة السواد والبياض، بل الإيمان ـ وكذلك الكفر ـ يختلف بسبب عدة أمور:

منها: اختلاف حال المكلف، واختلاف بلوغ التكليف له، وزوال الخطاب الذي به التكليف.

وتفصيل ذلك بما يلى:

ا - في بداية الدعوة كان الإيمان تاماً بما نزل فقط، فمن آمن قبل أن تفرض الصلوات الخمس، كان مؤمناً تام الإيمان، ومن آمن بعد فرضها، وقبل أن يفرض الصيام كان أيضاً مؤمناً تام الإيمان، ومن آمن قبل أن تحرم الخمر، ويحرم الربا كان مؤمناً تام الإيمان، مع أن مثل هذا الإيمان لا يقبل بعد نزول الفرائض، وتحريم هذه الأمور، واكتمال الدين، الذي دل عليه قوله تعالى: ﴿ اَلْيُومَ أَكُمْ لَتُ لَكُمْ وَيَنّاكُمْ وَاكْتُمالُ الدين، الذي دل عليه قوله تعالى: ﴿ اَلْيُومَ أَكُمْ لَتُ لَكُمْ وَيَنّاكُمْ وَاكْتُمالُ الدين، الذي دل عليه قوله تعالى: ﴿ اَلْيُومَ أَكُمْ لَا يُعْمَلُ وَيناكُمْ وَالْتُهَا فَي وَرَضِيتُ لَكُمْ أَلِّهُ اللهَ وَيناً ﴾.

٢ سعد إكمال الدين، كلما بلغ الإنسان شيء من الدين وجب عليه الإيمان به، وما لم يبلغه، ولم يمكنه معرفته، فلا يجب عليه، فصار الإيمان يختلف هنا بحسب حال المكلف.

٣ - إذا آمن الإنسان ثم مات قبل أن يجب عليه شيء من الأعمال، فقد
 مات كامل الإيمان الذي وجب عليه.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٩٤).

٤ ـ ومن ذلك أن الأمر يختلف بحسب القدرة والعجز، فيجب على القادر
 مثلاً من واجبات الإيمان ما لا يجب على العاجز.

والخلاصة: أن ما يجب من الإيمان يختلف باختلاف نزول الوحي من السماء، وباختلاف حال المكلف في البلاغ وعدمه (١).

ويقول المصنف بعد ذلكم: «فمن المعلوم أن بعض الناس إذا أتى بعض ما يجب عليه دون بعض، كان قد تبعض ما أتى فيه من الإيمان، كتبعض سائر الواجبات»(٢).

وكل هذه الأمور من الأدلة على أن الإيمان يتبعض، وأنه ليس كلاً لا يتجزأ، وأنه يذهب بعضه، ويبقى بعضه، وأنه كذلك يزيد وينقص.

ويقول المصنف في موضع آخر: «وذلك أن أصل أهل السنّة أن الإيمان يتفاضل من وجهين: من جهة أمر الرب، ومن جهة فعل العبد.

أما الأول: فإنه ليس الإيمان الذي أمر به شخص من المؤمنين هو الإيمان الذي أمر به كل شخص، فإن المسلمين في أول الأمر كانوا مأمورين بمقدار من الإيمان، ثم بعد ذلك أمروا بغير ذلك، وأمروا بترك ما كانوا مأمورين به كالقبلة، فكان من الإيمان في أول الأمر الإيمان بوجوب استقبال بيت المقدس، ثم صار من الإيمان تحريم استقباله ووجوب استقبال الكعبة، فقد تنوع الإيمان في الشريعة الواحدة.

وأيضاً فمن وجب عليه الحج والزكاة أو الجهاد يجب عليه من الإيمان أن يعلم ما أمر به ويؤمن بأن الله أوجب عليه ما لا يجب على غيره إلا مجملاً، وهذا يجب عليه الإيمان المفصل، وكذلك الرجل أول ما يسلم إنما يجب عليه الإقرار المجمل، ثم إذا جاء وقت الصلاة كان عليه أن يؤمن بوجوبها ويؤديها، فلم يتساو الناس فيما أمروا به من الإيمان، وهذا من أصول غلط المرجئة، فإنهم ظنوا أنه شيء واحد، وأنه يستوي فيه جميع المكلفين، فقالوا: إيمان الملائكة والأنبياء وأفسق الناس سواء، كما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٩٦).

أنه إذا تلفظ الفاسق بالشهادتين، أو قرأ فاتحة الكتاب كان لفظه كلفظ غيره من الناس....

والنوع الثاني هو تفاضل الناس في الإتيان به مع استوائهم في الواجب، وهذا هو الذي يظن أنه محل النزاع، وكلاهما محل النزاع، وهذا أيضاً يتفاضلون فيه، فليس إيمان السارق والزاني والشارب كإيمان غيرهم، ولا إيمان من أدى الواجبات كإيمان من أخل ببعضها. "(1)

الثامن: قد تكون بعض الأجزاء المتروكة شرطاً في الأجزاء الأخرى، كمن آمن ببعض الرسل وكفر ببعضهم، كمن آمن ببعض الرسل وكفر ببعضهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَبُرِيدُونَ أَن يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَبُرِيدُونَ أَن يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُعُولُونَ فَوْ بَيْنَ وَلُولِيدُونَ أَن يَشَخِدُوا بَيْنَ وَاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَعُولُونَ فَوْ بَيْنَ وَاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَعُولُونَ فَوْ بَيْنَ وَاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَعُولُونَ فَوْ بَيْنَ وَاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَعُولُونَ فَيْ الكَفْرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلكَفْرِينَ عَذَابًا مُهِينًا هَا السَّاءِ وَلَا اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُ مُمُ الكَفْرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلكَفْرِينَ عَذَابًا مُهِينًا هَا اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكَ مُمُ الكَفْرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلكَفْرِينَ عَذَابًا مُهِينًا هَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَوْنَ اللَّهُ وَلُولُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلُونَ اللَّهُ وَلَوْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلُونَ الْوَلُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللْعُلُولُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللْعُولُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللْعُلُولُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْعُولُ اللَّهُ وَلَا اللْعُلُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْعُلْمُ وَلَا الللْعُولُ اللْعُلِي اللْعُلُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْعُلِي اللْعُولُ اللَّهُ وَلَا اللْعُلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللْعُولُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَ

وقد تكون تلك الأجزاء المتروكة ليست شرطاً في وجود الأجزاء الأخرى، ومن ذلك الأمثلة الكثيرة التي ذكرناها سابقاً، كالعلم والخير والدعاء (٢).

التاسع: قد يجتمع في الإنسان إيمان ونفاق، ويجتمع فيه أيضاً بعض شعب الإيمان، وبعض شعب من الكفر، كما في الصحيحين عن النبي الله الربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها..».

وقوله ﷺ: «من مات ولم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو، مات على شعبة نفاق».

وقوله ﷺ: ﴿سَبَابِ الْمُسَلِّمُ فَسُوقٌ، وقتالُه كَفُرِ».

وقوله ﷺ: ﴿لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض الله الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۵۱).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٩١).

ولكننا ننبه ـ وقد سبق ذلك ـ إلى أن هناك كفر دون كفر، ونفاق دون نفاق، فالكفر كفران، كفر أصغر وكفر أكبر، والنفاق نفاقان أيضاً، نفاق أصغر ونفاق أكبر.

وبالتالي فإننا نخرج بعد كل هذه الردود باستخلاص قاعدتين هامتين وهما:

## القاعدة الأولى: أن شعب الإيمان ليست متلازمة في الانتفاء (١):

وهذه القاعدة فيها رد على المعتزلة والخوارج، الذين يزعمون أن شعب الإيمان متلازمة تماماً في الانتفاء، بمعنى إذا انتفت بعضها وزال. انتفى بعضها الآخر، وزال.

ولكن هذه القاعدة ليست على إطلاقها، فإن من شعب الإيمان إذا انتفت انتفت بقية الشعب، وبالتالي ينتفي الإيمان كله.

## القاعدة الثانية: أن شعب الإيمان قد تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف.

فإذا قوي ما في القلب من التصديق والمحبة لله ورسوله أوجب ذلك بغض أعداء الله ورسوله، كما قال تعالى: ﴿ لَا يَحِدُ قَوْمًا يُؤْمِئُونَ بِاللَّهِ وَٱلْبَوْمِ الْخَوْمِ يُواَدُّونَ مَنْ حَكَذَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوَ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَتِكَ حَكَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْسَدَهُم بِرُوجِ يَنْفُرُهُمْ أَوْلَتِكَ حَكَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْسَدَهُم بِرُوجِ يَنْفُرُهُمْ أَوْلَتِكَ حَكَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْسَدَهُم بِرُوجِ يَنْفُرُهُمْ .

فهذا تلازم بين شعب الإيمان عند القوة.

وأما عدم التلازم عند الضعف، فقد يحصل للرجل بعض مودة الأعداء الله بسبب رحم أو حاجة أو غير ذلك، فلا يكفر به، ويكون ذلك منه ذنباً ينقص به إيمانه، كما وقع لحاطب بن أبي بلتعة حين كاتب المشركين ببعض أخبار النبي على وأنزل الله فيه: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَنْخِذُوا عَدُوى وَعَدُولًا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَا عَدَا عَدَا اللهُ عَدَا عَدَا عَدَا عَدَا عَدَا عَدَا عَدَا عَا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٩١ ـ ٣٩٨). (٢) المصدر السابق (٤٠٢).

العاشر: أن الشارع الحكيم ينفي اسم الإيمان عن الشخص لانتفاء كماله الواجب، وإن كان معه بعض أجزائه.

كما نفى الإيمان عن بعض أهل الكبائر من الذنوب في الحديث الصحيح: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يسرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن».

والمعنى هنا أن الشارع ينفي الإيمان المطلق عمن ارتكب شيئاً من هذه الكبائر، ومن انتفى عنه الإيمان المطلق، فقد انتفى عنه الأمن المطلق، وهو متعرض للوعيد في الآخرة.

أو \_ كما سيأتي \_ أن هذا العاصي حرج من الإيمان إلى الإسلام.

وعلى ذلك تحمل النصوص الواردة في هذا الباب، كقوله ﷺ: «من غشنا فليس منا، ومن حمل السلاح علينا فليس منا».

فليس المعنى أنه خرج بالكلية من الإيمان، وصار كافراً \_ كما تقول الخوارج، أو في منزلة بين المنزلتين، كما قالت المعتزلة \_ ولكن المعنى أنه خرج من الإيمان المطلق الذي يتناول النبي الله والمؤمنين معه، الذين يستحقون به الثواب بلا عقاب (١).

# رابعاً: الرد التفصيلي على آراء الفرق في الإيمان:

### أولاً: الرد على الخوارج:

يرد عليهم المصنف بما حكموا به في مرتكب الكبيرة بقوله: «ومذهب هؤلاء باطل بدلائل كثيرة من الكتاب والسنة:

۱ ـ فإن الله سبحانه أمر بقطع يد السارق دون قتله، ولو كان كافراً مرتداً لوجب قتله، لأن النبي على قال: «من بدل دينه فاقتلوه».

۲ وقال: «لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إسلام،
 وزنا بعد إحصان، أو قتل نفس يقتل بها».

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٠٦).

- ٣ ـ وأمر سبحانه أن يجلد الزاني والزانية مائة جلدة، ولو كانا كافرين لأمر
   بقتلهما.
- ٤ ـ وأمر سبحانه بأن يجلد قاذف المحصنة ثمانين جلدة، ولو كان كافراً
   لأمر يقتله.
  - ٥ \_ وكان النبي ﷺ يجلد شارب الخمر ولم يقتله.
- ٦ وأيضاً فإن الله سبحانه قال: ﴿ وَلِن طَآبِنَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقَنَتُلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمّاً فَإِنْ بَعْتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى اللَّهُ فَرَىٰ فَقَنْلُوا الَّتِي تَبْغِى حَقَّى نَفِى مَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاتَدْلُوا الَّذِي مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللللللَّا الللللَّا اللللللَّلْمُ الللللللَّا اللللللللللَّاللَّا الللللللللَّالَ

## ثانياً: الرد على المعتزلة:

أما المعتزلة فيرد عليهم كتَلَلهُ بقوله:

- وهؤلاء يرد عليهم بمثل ما ردوا به على الخوارج.
- ١ فيقال لهم: كما أنهم «يعني: الخوارج» قسموا الناس إلى مؤمن لا ذنب له، وكافر لا حسنة له، قسمتم الناس إلى مؤمن لا ذنب له، وإلى كافر وفاسق لا حسنة له، فلو كانت حسنات هذا كلها محبطة وهو مخلد في النار، لاستحق المعاداة المحضة بالقتل والاسترقاق، كما يستحقها المرتد، فإن هذا قد أظهر دينه بخلاف المنافق...
- ٢ ـ وأيضاً فقد تواترت الأحاديث عن النبي ﷺ في أنه يخرج أقوام من
   النار بعدما دخلوها، وأن النبي ﷺ يشفع في أقوام دخلوا النار. . .
- ٣ ـ وأيضاً فإن النبي ﷺ قد شهد لشارب الخمر المجلود مرات بأنه يحب الله ورسوله، ونهى عن لعنته، ومعلوم أن من أحب الله ورسوله أحبه الله ورسوله بقدر ذلك. . .

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۳۲۲).

٤ - وأيضاً فإن الذين قذفوا عائشة أم المؤمنين كان فيهم مسطح بن أثاثة،
 وكان من أهل بدر، وقد أنزل الله فيه لما حلف أبو بكر أن لا يصله:
 ﴿ وَلَا يَأْتُلِ أُولُوا الْفَضَلِ مِنكُرُ وَالسَّعَةِ أَن يُؤتُوا أُولِي الْقُرِينَ وَالْمَهَاجِرِينَ
 في سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيْعَفُوا وَلْيَصَفَحُوا أَلَا يُحِبُونَ أَن يَغْفِر اللَّهُ لَكُمْ ﴾.

وقد ذكر المصنف كله فائدة في موضع آخر وهي أن المعتزلة لما ظهر لهم ضعف قول الخوارج في الحكم بكفر مرتكب الكبيرة خالفوهم في أحكام الدنيا، فحكموا بأنه في منزلة بين المنزلتين، ولم يستحلوا دمه وماله كما صنعت الخوارج (٢).

### ثالثاً: الرد على الكرامية:

يذكر شيخ الإسلام كلفه أن قول الكرامية في الإيمان: «بدعة ابتدعوها مخالفة للكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة، وهذه البدعة الشنعاء هي التي انفرد بها الكرامية دون سائر مقالاتهم»(٣).

فكيف يعتبرون المنافقين الذين هم في الدرك الأسفل من النار مؤمنين كاملي الإيمان ـ مع تسليمهم على الصحيح بأنهم مخلدون في النار ـ بالتلفظ بالقول فقط

ويرد المصنف على الكرامية بقوله:

اوقد احتج الناس على فساد قول الكرامية بحجج صحيحة. . مثل قوله تعالى: ﴿ وَيَنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآيَمِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ قالوا: فقد نفى الإيمان عن المنافقين، فنقول: هذا حق، فإن المنافق ليس بمؤمن، وقد ضل من سماه مؤمناً » (3).

111

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٢٩). (٢) مجموع الفتاري (٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٣٠٩).

٢ ـ ويقول كَنْهُ في موضع آحر: «وبعض الناس يحكي عنهم أن من تكلم به (يعني: بالإيمان) بلسانه دون قلبه فهو من أهل الجنة، وهو غلط عليهم، بل يقولون: إنه مؤمن كامل الإيمان، وأنه من أهل النار، فيلزمهم أن يكون المؤمن الكامل الإيمان معذباً في النار، بل يكون مخلداً فيها، وقد تواتر عن النبي على أنه: «يخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان».

٣ فإن قالوا: هؤلاء قد كانوا يتكلمون بألسنتهم سراً فكفروا بذلك، وإنما يكون مؤمناً إذا تكلم بلسانه ولم يتكلم بما ينقضه، فإن ذلك ردة عن الإيمان، قيل لهم: لو أضمروا النفاق ولم يتكلموا به كانوا منافقين، قال تعالى: ﴿ يَحَدْرُ الْمُنَافِئُونَ أَن تُنزَلَ عَلَيْهِم سُورَةٌ لَنَيْنَهُم بِمَا فِي قُلُوبِم قُل استَهْوَوُولَ إِن الله عنهم قُل استَهْوَوُولَ إِن الله عنهم أنهم يقولون بالسنتهم ما ليس في قلوبهم وأنهم كاذبون، فقال تعالى: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآيَخِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ).

## رابعاً: الرد على مرجئة الفقهاء:

لا بد أن نشير أولاً إلى أن هذه البدعة \_ يعني الإرجاء، وهي إخراج الأعمال من مسمى الإيمان \_ قد قال بها طائفة من فقهاء الكوفة وعبادها، وكانت هذه البدعة عندهم لم تبرح الجانب النظري في حياتهم، أما الجانب العملي فلم يتأثر بها مطلقاً، حيث كانوا يوصون بالأعمال، وهم أنفسهم كانوا من أكثر الناس عبادة وعملاً، ولكن هذا القول كان بعد ذلك ذريعة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/۵۳).

إلى ظهور الفسق، وموطئاً لإرجاء الجهمية الغالي، «فصار ذلك الخطأ اليسير في اللفظ سبباً لخطأ عظيم في العقائد والأعمال، فلهذا عظم القول في الإرجاء»(١).

ويوضح شيخ الإسلام مذهب المرجئة الفقهاء الذين يقولون: إن الأعمال ليست من الإيمان، وما يترتب على ذلك، فيقول: "إن الإيمان يزيد، بمعنى أنه كلما أنزل الله آية واجب التصديق بها، فانضم هذا التصديق إلى التصديق الذي قبله، لكن بعد إكمال ما أنزل الله، ما بقي الإيمان يتفاضل عندهم، بل إيمان الناس كلهم سواء، إيمان السابقين الأولين كأبي بكر وعمر، وإيمان أفجر الناس، كالحجاج وأبي مسلم الخراساني وغيرهما. "(٢).

غير أن شيخ الإسلام ـ وهو من هو في إنصاف المخالفين ـ يبين أن لهؤلاء أدلة شرعية أخطأوا في فهمها، وغلطوا في الاستدلال بها، واشتبه الأمر عليهم بسببها، ومن هذا الأدلة:

الله عزّ وجلّ قد فرّق في كتابه بين الإيمان والعمل، فقال في غير موضع: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَدِ ﴾، وما دام أنه قد عطف الأعمال الصالحة على الإيمان، ففي هذا دليل على أن الأعمال ليست من الإيمان، لأن العطف يقتضي المغايرة.

٢ ـ أن الله سبحانه قد خاطب الإنسان بالإيمان قبل وجود الأعمال، فقال:
 ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا قُمَّتُم إِلَى الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ إِلَى الْمَلَوْقِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ الْجُمُعَةِ أَلَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن بَوْمِ الْجُمُعَةِ فَانْسَعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾.

٣ ـ قالوا: لو أن رجلاً آمن بالله ورسوله ضحوة، ومات قبل أن يجب عليه شيء من الأعمال لمات مؤمناً، وكان من أهل الجنة، فدل على أن الأعمال ليست من الإيمان (٣).

(٢) المصدر السابق (١٥٥).

<sup>(</sup>١) الإيمان (٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١٥٥).

ويرد شيخ الإسلام على هذه الأدلة بما يلي:

أولاً: أما قولهم إن الله قد فرق بين الإيمان والعمل فهذا صحيح، وقد أفاض ﷺ في بيان أن الإيمان إذا أطلق أدخل الله ورسوله فيه الأعمال المأمور بها، وقد يقرن الله به الأعمال، ونظائر ذلك كثيرة.

ويقول كلله موضحاً لتلك القضية: «والمرجئة أخرجوا العلم الظاهر عن الإيمان، فمن قصد منهم إخراج أعمال القلوب أيضاً وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر، قيل لهم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينقك عنه، وانتفاء الظاهر دليل انتفاء الباطن، فبقي النزاع في أن العمل الظاهر هل هو جزء من مسمى الإيمان يدل عليه بالتضمن، أو لازم لمسمى الإيمان؟.

والتحقيق أنه تارة يدخل في الاسم، وتارة يكون لازماً للمسمى - بحسب إفراد الاسم واقترانه - فإذا قرن الإيمان بالإسلام كان مسمى الإسلام خارجاً عنه، كما في حديث جبريل، وإن كان لازماً له، وكذلك إذا قرن الإيمان بالعمل، كما في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ ءَامَنُوا وَعَمِنُوا الْمَسَلِحُنتِ ﴾ فقد يقال: اسم الإيمان لم يدخل فيه العمل، وإن كان لازماً له، وقد يقال: بل دخل فيه وعطف عليه عطف الخاص على العام»(١).

ويقول كلله في موضع آخر: "وقد بينا أن الإيمان إذا أطلق أدخل الله ورسوله فيه الأعمال المأمور بها، وقد يقرن به الأعمال، وذكرنا نظائر لذلك كثيرة، وذلك لأن أصل الإيمان هو ما في القلب، والأعمال الظاهرة لازمة لذلك، لا يتصور وجود إيمان القلب الواجب مع عدم جميع أعمال الجوارح، بل متى نقصت الأعمال الظاهرة كان لنقص الإيمان الذي في القلب، فصار الإيمان متناولاً للملزوم واللازم، وإن كان أصله ما في القلب، وحيث عطفت عليه الأعمال، فإنه أريد أنه لا يكتفي بإيمان القلب، بل لا بد معه من الأعمال الصالحة (٢٠).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (١٤٦).(٢) الإيمان (١٥٧).

فتبين أن ذكر الأعمال بعد الإيمان هي من باب عطف الخاص على العام.

وعلى هذا فالأمر - كما يفهم من كلام شيخ الإسلام - في هذه الصورة لا يخلو من حالين:

إما أن يكون هذا الخاص (الأعمال) داخلاً في العام (الإيمان)، فيكون مذكوراً مرتين.

وإما أن يكون عطفه عليه يقتضي أنه ليس داخلاً فيه هنا، وإن كان يدخل فيه منفرداً، كما هو الحال في الشهادتين، ولفظ الفقير والمسكين، وغيرها من الألفاظ التي تتنوع دلالاتها بالإفراد والاقتران (١).

ثانياً: وأما قولهم: إنهم خوطبوا بالإيمان قبل الأعمال، «فنقول: إن قلتم: إنهم خوطبوا به قبل أن تجب تلك الأعمال، فقبل وجوبها لم تكن من الإيمان، وكانوا مؤمنين الإيمان الواجب عليهم، قبل أن يفرض عليهم ما خوطبوا بفرضه، فلما نزل إن لم يقروا بوجوبه لم يكونوا مؤمنين»(٢).

ثالثاً: وأما قولهم إن من آمن ومات قبل وجوب العمل عليه مات مؤمناً ودخل الجنة «فصحيح» لأنه أتى بالواجب عليه، والعمل لم يكن وجب عليه بعد» (٦).

كما يرد على هؤلاء بإجماع السلف الصالح قاطبة رضوان الله عليهم، أن الإيمان قول وعمل، يزيد بالطاعات، وينقص بالمعاصي.

### خامساً: الرد على الجهمية والأشاعرة والماتريدية:

قد سبق أن مذهب هؤلاء في الإيمان أنه المعرفة والتصديق، ونحن نذكر في هذا المقام كلام أحد أثمتهم، وهو القاضي أبو بكر الباقلاني،

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٤٢)، الإيمان (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) الإيمان (١٥٦).

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٥٧)، ونود أن نشير إلى أن هذا الوجه قد تقدم، كأحد الأدلة التي ذكرها شيخ الإسلام على تبعض الإيمان.

حيث يقول: «فإن قال قائل: خبرونا ما الإيمان عندكم؟ قلنا: الإيمان هو التصديق بالله تعالى، وهو العلم والتصديق يوجد بالقلب فإن قال قائل: وما الدليل على ما قلتم؟.

قيل له: إجماع أهل اللغة قاطبة على أن الإيمان في اللغة قبل نزول القرآن وبعثة النبي ريالي التصديق، لا يعرفون في لغتهم إيماناً غير ذلك.

ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ كُنّا صَدِفِينَ﴾ أي: ما أنت بمصدق لنا.. فوجب أن يكون الإيمان في الشريعة هو الإيمان المعروف في اللغة، لأن الله عزّ وجلّ ما غير لسان العرب ولا قلبه، ولو فعل ذلك لتواترت الأخبار بفعله، وتوفرت دواعي الأمة على نقله، ولغلب إظهاره، وإشهاره على طيه وكتمانه، وفي علمنا بأنه لم يفعل ذلك، بل أقر أسماء الأشياء والتخاطب بأسره على ما كان فيها دليل على أن الإيمان في الشرع هو الإيمان اللغوي»(١).

### الرد الإجمالي:

ويجيب شيخ الإسلام عن ذلك بأجوبة مختصرة، منها ما يلي:

- ١ \_ أن الإيمان في اللغة ليس مرادفاً للتصديق، وإنما هو بمعنى الإقرار.
- Y \_ أن الإيمان وإن كان في اللغة هو التصديق، فالتصديق يكون بالقلب واللسان وسائر الجوارح، كما قال النبي ﷺ: «والفرج يصدق ذلك أو يكذبه».
- ٣ ـ أن الإيمان ـ إن ثبت ذلك ـ فليس هو مطلق التصديق، بل هو تصديق
   خاص مقيد بقيود اتصل اللفظ بها.
- إن الإيمان وإن كان هو التصديق، فالتصديق التام الذي يقوم بالقلب يستلزم ـ ولا بد ـ الواجب من أعمال القلوب والجوارح، فإنها لوازم الإيمان التام، وانتفاء اللازم دليل على انتفاء الملزوم.

<sup>(</sup>١) تمهيد الأوائل (٣٨٨).

 ٥ - إن لفظ الإيمان بقي على معناه في اللغة، ولكن الشارع زاد فيه أحكاماً.

٦ ـ إن الشارع نقلُ المعنى من اللغة إلى الشرع(١١).

ردشيخ الإسلام على من ادعى الإجماع على أن الإيمان في اللغة هو التصديق:

ويرد شيخ الإسلام على من ادعى الإجماع على أن معنى الإيمان في اللغة هو التصديق، ويورد بعض الأسئلة التي تنقض ذلك الإجماع، ومن هذه الأسئلة:

من نقل هذا الإجماع؟ ومن أين يعلم هذا الإجماع وفي أي كتاب ذكر هذا الإجماع؟

ثم ماذا يعنون بأهل اللغة؟ هل هم نقلتها وعلماؤها، أم هم المتكلمون بها؟.

فإن كانوا يعنون الأول، فنقلة اللغة لا ينقلون ما قبل الإسلام بإسناد، وإنما ينقلون ما سمعوه من العرب في زمانهم، ولا نعلم أنهم قد نقلوا لفظ الإيمان على أنه التصديق، فضلاً على أن يكونوا قد أجمعوا عليه.

وإن كانوا يعنون بأهل اللغة المتكلمين بهذا اللفظ، فهؤلاء لم نشهدهم، ولم ينقل لنا أحد عنهم.

ثم إنه لا يعرف عن هؤلاء جميعهم أنهم قالوا: الإيمان في اللغة هو التصديق، بل ولا عن بعضهم، وإن قدر أنه قاله بعضهم، فليس هذا إجماعاً.

ثم لو قدر أنهم نقلوا عن العرب كلاماً يفهم منه أن الإيمان هو التصديق، لم يكن ذلك أبلغ من نقل المسلمين كافة للقرآن عن النبي على التصديق، لم يكن ذلك قد يظن بعضهم أنه أريد به معنى، ولم يرده، فظن هؤلاء ذلك فيما ينقلونه \_ إن صح النقل \_ عن العرب أولى.

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٠١).

ثم أين التواتر الموجود عن العرب أنهم كانوا لا يعرفون للإيمان معنى غير التصديق؟ فإن دون ذلك خرط القتاد.

ثم إن هؤلاء لم يذكروا شاهداً من كلام العرب على أن الإيمان في اللغة هو التصديق بالإجماع، ولم يذكروا إلا كلاماً \_ هو حجة عليهم وليس لهم \_ كقولهم: فلان يؤمن بالشفاعة، ويؤمن بالجنة والنار، ويؤمن بعذاب القبر....

وليس معنى ذلك هو التصديق المجرد بهذه الغيبيات، بل المقصود أنه يؤمن بالجنة ويرجوها، ويؤمن بالنار ويخافها، أما من صدق بها، ولم يخف أو يرجو، فلا يسمى مؤمناً بها(١).

### الرد التفصيلي على من قال: إن الإيمان هو التصديق:

تقوم ردود شيخ الإسلام في غالبها، على الإحاطة بفهم حجج الخصوم، واستقصاء أدلتهم، وهو في أكثر الأحيان يستخدم الأدلة الإلزامية التي تلزم الخصوم، وتضعهم في أضيق المواقف، ويقوم رد شيخ الإسلام في القضية التي نحن بصددها على مقامين، المقام الأول يقوم على إبطال أن الإيمان في اللغة هو التصديق، ويعتمد هذا المقام على عدة فروق في اللفظ والمعنى، وأما المقام الثاني فيقوم على أننا لو سلمنا جدلاً، أن الإيمان في اللغة هوالتصديق، فلا حجة فيه لمن جعله في الشرع كذلك، والآن نأتي إلى التفصيل:

## المقام الأول: إبطال القول بأن الإيمان هو التصديق:

يذهب شيخ الإسلام إلى أن الإيمان يفارق التصديق في اللفظ والمعنى، ونأتي الآن إلى توضيح ذلك:

### أولاً: الفرق بين الإيمان والتصديق في اللفظ يكون من ناحيتين:

الأولى: فإنك تقول لمن أخبرك بخبر: صدقته، فيتعدى الفعل بنفسه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٠٢).

إلى المصدق، ولا يقال: آمنته، إلا من الأمان الذي هو ضد الإخافة، بل تقول: آمنت له.

ويقال لمن أخبر رجل بأمر: صدقه، ولا يقال: آمنه، بل يقال: آمن له. فلا يقال قط: آمنته، أو صدق له.

فهذا فرق في اللفظ<sup>(۱)</sup> حيث يتعدى الفعل بنفسه بالنسبة إلى التصديق بخلاف الفعل في الإيمان.

الثانية: أن التصديق يستعمل في كل خبر، فيقال لمن أخبر بالأمور المشهودة، مثل: الواحد نصف الإثنين، والسماء فوق الأرض: صدقت، وصدقنا بذلك، ولا يقال له: آمنا لك، ولا آمنا بهذا، لأن هذه الأخبار من الأمور المشهودة.

أما لفظ الإيمان فلا يستعمل إلا في الإخبار عن الأمور الغائبة، كما قال تعالى على لسان إخوة يوسف: ﴿وَمَا آنَتَ بِمُؤْمِنٍ لَنا﴾ أي: بمقر لنا، ومصدق لنا، لأنهم أخبروه عن أمر غائب.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَنْوَبِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ الْأَرْدَلُونَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا عَامَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِن فَوْمِنُ إِلَّا وَيُؤْمِنُ إِلَّا فَرَيَّةٌ مِن قَوْمِهِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا عَامَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِن قَوْمِهِ ﴾ أي: أقر له (٢٠).

## ثانياً: الفرق بين الإيمان والتصديق في المعنى:

فإن الإيمان مأخوذ من الأمن، الذي هو الطمأنينة، كما أن الإقرار مأخوذ من القرار، وهو قريب من آمن يأمن، فالمؤمن دخل في الأمن، كما أن المقر دخل في الإقرار، ولفظ الإقرار يتضمن الالتزام، وهو على معنيين:

أحدهما: الإخبار، وهو من هذا الوجه شبيه بلفظ التصديق، والشهادة، وهذا هو معنى الإقرار الذي يذكره الفقهاء في كتبهم باسم كتاب الإقرار.

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (٤١٣).

الثاني: إنشاء الالتزام، كما في قوله تعالى: ﴿ مَأْفَرَرْتُمْ وَأَخَدُمُ عَلَى الشَّاهِدِينَ ﴾، ولفظ الإقرار وَانَا مَعَكُم مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾، ولفظ الإقرار هنا ليس بمعنى الخبر المجرد، وإنما معناه إنشاء الالتزام بالإيمان بالرسول، والتعهد بنصرته، لأن الله عزّ وجلّ قال في أول الآية الكريمة: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِبِثْقَ النّبِيْتُ لَمَا النّبَتُكُم مِن حِتَب وَحِكْمَة ثُمَّ جَآءَكُم رَسُولُ مُعَدِقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُومِدُنَ بِهِ وَلَتَنْهُرُنَّهُ قَالَ مَأْفَرَرُتُم وَأَخَذَمُ عَلَى ذَلِكُم إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا ﴾ (1).

فتبين أن لفظ الإيمان فيه إخبار وإنشاء والتزام، مثل لفظ الإقرار، بخلاف لفظ التصديق المجرد، وهذا الفرق الأول في المعنى.

ومن الفروق في المعنى: ما ذكره شيخ الإسلام من أن لفظ التصديق إنما يستعمل في جنس الإخبار، فهو إخبار بصدق المخبر، كما أن التكذيب إخبار بكذب المخبر، والتصديق والتكذيب نوعان من الخبر، وهما خبر عن الخبر.

وأما لفظ الإيمان فإنه يستعمل في الحقائق، وفي الإخبار عن الحقائق، فالحقائق الثابتة في نفسها التي قد تعلم بدون خبر، لا يكاد يستعمل فيها لفظ التصديق والتكذيب، بخلاف لفظ الإيمان، وهذا الفرق الثانى في المعنى (٢).

ومن الفروق أيضاً: أن الذوات التي تحب تارة وتبغض أخرى، وتوالي تارة وتعادي أخرى، تختص بلفظ الإيمان، وأما لفظ التصديق فيستعمل في متعلقات هذه الذوات من الحب والبغض، والموالاة والمعاداة، وغير ذلك، فيقال: حب صادق، وبغض صادق.

ويدل على ذلك الدعاء المشهور عند استلام الحجر الأسود: «اللهم إيماناً بك، وتصديقاً بكتابك، ووفاء بعهدك، واتباعاً لسنّة نبيك».

فقد قال: إيماناً بك، ولم يقل تصديقاً بك، كما قال: تصديقاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤١٤). (٢) المصد

بكتابك، وقال تعالى عن مريم: ﴿وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُنُبِهِـ﴾ فجعل التصديق بالكلمات والكتب.

فإنه يقال: الإيمان بالله، وآمن بالله، ونؤمن بالله، ويا أيها الذين آمنوا، فآمنوا بالله، ولا يقال: التصديق بالله، أو صدقوا بالله، أو يا أيها الذي صدق بالله، وهذا فرق ثالث في المعنى(١).

ومن الفروق الهامة أيضاً: أن لفظ الإيمان يقابله لفظ الكفر، وأما لفظ التصديق فيقابله لفظ التكذيب، لأن الكفر ليس محصوراً في التكذيب فقط، فوجب أن يكون ما يقابله \_ وهو الإيمان \_ ليس محصوراً في التصديق، وهذا فرق رابع في المعنى (٢).

## المقام الثاني: مع التسليم بأن الإيمان هو التصديق:

ومع صحة القول بأن الإيمان هو التصديق، فالكلام لا يخرج ـ كما ذكر شيخ الإسلام ـ عن أمرين اثنين:

الأول: أن التصديق ليس بالقلب فقط، بل بالقول والعمل أيضاً، كما في الحديث الصحيح عنه ﷺ: «والفرج يصدق ذلك أو يكذبه».

وكما قال الحسن البصري كله تعالى: «ليس الإيمان بالتمني، ولا بالتحلي، ولكنه ما وقر في الصدر، وصدقه العمل»(٣).

الثاني: أن الإيمان \_ وإن كان هو التصديق \_ فهو تصديق مخصوص، كالصلاة \_ وهي في اللغة الدعاء \_ إلا أنها في لغة الشارع دعاء وعمل مخصوص (٤).

ويقول شيخ الإسلام كله موضحاً: «أنه لو فرض أن الإيمان في اللغة التصديق، فمعلوم أن الإيمان ليس هو التصديق بكل شيء، بل بشيء مخصوص، وهو ما أخبر به الرسول على، وحينتا فيكون الإيمان في كلام الشارع أخص من الإيمان في اللغة»(٥).

: (٢) الإيمان (٢٢٩)..

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤١٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٩٠٠). (٤) المصدر نفسه (٣٣٢)

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٠٥).

وعلى هذا فالإيمان كالصلاة، له أصل في لغة العرب، ولكن الشارع أضاف إليه أموراً، وجعله بالقلب واللسان والجوارح.

وما دام أننا لم نكتف بمعرفة الصلاة في اللغة حتى ذهبنا لننظر معناها في الشرع، فكذلك الحال في الإيمان.

وحين نترك المعنى اللغوي للإيمان، ونرى معناه في القرآن، نجد أن الإيمان \_ كما يقول شيخ الإسلام \_ ورد فيه مقيداً، أو مطلقاً مفسراً، ولم يرد في القرآن أبداً ذكر إيمان مطلق غير مفسر(۱).

ومثال المقيد قوله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِيَّةٌ مِن قَوْمِهِ ﴾ [يونس: ٨٣].

فقد قيد الإيمان في الآية الأولى بالغيب، وقيد في الآية الثانية بموسى عليه.

ومثال المطلق المفسر: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أُوْلَئِهِكَ هُمُ الفَسَلِفُونَ ﴿ الحجرات: ١٥].

«وكل إيمان مطلق في القرآن فقد بين فيه أنه لا يكون الرجل مؤمناً إلا بالعمل مع التصديق، فقد بين في القرآن أن الإيمان لا بد فيه من عمل مع التصديق، كما ذكر مثل ذلك في اسم الصلاة والزكاة والصيام والحج»(٢).

وعلى العموم فإننا إذا سلمنا أن الإيمان في اللغة هو التصديق، فليس

 <sup>(</sup>١) وهذا الذي ذكره شيخ الإسلام يحمل على الغالب، وإلا فقد وردت آيات قليلة، ذكر فيها الإيمان مطلقاً، والسياق يوضح المراد من الإيمان، ومن هذه الآيات قول الله تجالى: ﴿وَلَا إِن ٱخْتَلَا فُو أَمْ مَنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَن كُفَرُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، فهنا أطلق الإيمان، لم يقيد أو يفسر بشيء.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ مَامَنَ آهَلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

<sup>(</sup>۲) الإيمان (۱۰۵).

ذلك دليلاً على أنه في الشرع كذلك \_ كما ذهب إلى ذلك الأشاعرة والماتريدية \_ فلتن كان الإيمان في اللغة هو التصديق، فهو تصديق مخصوص كما سبق، أو أن الشارع أضاف إليه أموراً هي أعمال القلب واللسان والجوارح، فصارت هذه الأمور المجتمعة هي الإيمان الشرعي.

وفي ذلك يقول الحافظ ابن جرير الطبري كالله بعد أن ذكر مذاهب الناس في الإيمان: «والصواب من القول في ذلك عندنا أن الإيمان اسم للتصديق كما قالته العرب، وجاء به كتاب الله تعالى ذكره خبراً عن إخوة يوسف من قبلهم لأبيهم يعقوب: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُوْمِنِ لَنَا وَلَوَ كُنّا مَدوِقِنَ عَلَى الله بعنى: ما أنت بمصدق لنا على قيلنا، غير أن المعنى الذي يستحق به اسم المؤمن بالإطلاق هو الجامع لمعاني الإيمان، وذلك أداء جميع فرائض الله تعالى ذكره، من معرفة وقول وعمل (1).

وقد ذكر الإمام ابن منده كلاماً قريباً من ذلك وملخصه: أن الإيمان في اللغة هو التصديق، ولكنه في الشرع ما أمر الله به من اعتقاد وقول وعمل(٢).

والخلاصة: أنه من خلال ما سبق يظهر أن القول بأن الإيمان في اللغة هو التصديق قد يكون له أصل، ولكن الذي يترجح ـ والله أعلم ـ أن حصر معنى الإيمان في اللغة بالتصديق محل نظر، خصوصاً وقد ورد له عدة معان أخرى في اللغة، ومناقشات المصنف كلله تدل على هذا (٣)

<sup>(</sup>١) التبصير في معالم الدين (١٩٠). (٢) الإيمان (٢/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) يقول تقله في مجموع الفتاوى (٧/ ١٣٦): "ولفظ الإيمان: قيل: أصله التصديق ـ وليس مطابقاً له، لا بد أن يكون تصديقاً عن غيب، وإلا فالخبر عن مشهود ليس تصديقة إيماناً، لأنه من الأمن الذي هو الطمأنينة، وهذا إنما يكون في المخبر الذي قد يقع فيه ريب، والمشهودات لا ريب فيها ـ فإما تصديق القلب فقط، كما تقول الجهمية ومن اتبعهم من الأشعرية، وإما القلب واللسان كما تقوله الكرامية، وإما التصديق بالقلب والقول والعمل ـ فإن المرجنة، أو باللسان كما تقوله الكرامية، وإما التصديق بالقلب والقول والعمل ـ فإن الجميع يدخل في مسمى التصديق على مذهب أهل الحديث . . ـ وقيل: بل هو الإقرار، لأن التصديق إنما يطابق الخبر فقط، وأما الإقرار فيطابق الخبر =

وحتى لو ثبت أن معناه في اللغة كذلك، فليس فيه حجة \_ وهذا هو المهم \_ لمن جعل معناه في الشرع هو معناه في اللغة، كما سبق.

والمسألة ما تزال بحاجة إلى دراسة مستقصية مركزة في كتب اللغة، واستعمالات كلمة الإيمان، ومشتقاتها في لسان العرب، وكلام الشارع الحكيم.

# خامساً: مناقشة تحليلية لمذاهب المرجئة من الجهمية ومن اتبعهم كالأشاعرة، والماتريدية، وغيرهم، الذين أخرجوا الأعمال من الإيمان:

لم يكتف شيخ الإسلام تتلله بالردود الإجمالية، على المخالفين في الإيمان، ولكنه قام يحلل الخلاف في مناقشات واعتراضات وإلزامات، ولكن قبل أن نلج إلى حلبة النقاش، لا بد لنا من تمهيدين هامين:

الأول: نتسائل فيه ونقول: هل هناك فرق حقيقي بين مذهب الجهمية في الإيمان، وهو المعرفة، وبين مذهب الأشاعرة، والماتريدية، وهو التصديق؟.

يقول المصنف حول ذلك الإشكال: "وأيضاً فإن الفرق بين معرفة القلب وبين مجرد تصديق القلب الخالي عن الانقياد ـ الذي يُجعل قول القلب ـ أمر دقيق، وأكثر العقلاء ينكرونه، وبتقدير صحته لا يجب على كل أحد أن يوجب شيئين لا يتصور الفرق بينهما، وأكثر الناس لا يتصورون الفرق بين معرفة القلب وتصديقه، ويقولون: إن ما قاله ابن كلاب والأشعري من الفرق كلام باطل، لا حقيقة له، وكثير من أصحابه اعترف بعدم الفرق. . .

والمقصود هنا أن الإنسان إذا رجع إلى نفسه عسر عليه التفريق بين علمه بأن الرسول صادق، وبين تصديق قلبه تصديقاً مجرداً عن انقياد وغيره من أعمال القلب بأنه صادق»(١).

والأسر كقوله: ﴿ مَا فَرَرْتُدُ وَأَخَذُتُمْ عَلَنَ ذَلِكُمْ إِصْرِيْ قَالُوا أَقْرَرْنَا ﴾، ولأن قر وآسن متقاربان، فالإيمان دخول في الأمن، والإقرار دخول في الإقرار، وعلى هذا فالكلمة إقرار، والعلم بها إقرار أيضاً..».

<sup>(</sup>۱) الإيمان (۲۱۱).

وعلى هذا الأساس نجد أن شيخ الإسلام عند حديثه عن مسألة الإيمان، ومناقشة الآراء والأقوال فيها يردد العبارات التالية في كتابه «شرح حديث جبريل» على سبيل المثال:

الوهذا وغيره تبين فساد قول جهم والصالحي ومن اتبعهما في الإيمان كالأشعري في أشهر قوليه، وأكثر أصحابه، وطائفة من متأخري أصحاب أبى حنيفة كالماتريدي.

«فليس مجرد التصديق الباطن هو الإيمان عند عامة المسلمين، إلا من شد من أتباع جهم والصالحي».

«وبهذا يظهر خطأ جهم ومن اتبعه في زعمهم أن مجرد إيمان القلب بدون الإيمان الظاهر ينفع في الآخرة».

«فهؤلاء القائلون بقول جهم والصالحي قد صرحوا بأن سب الله ورسوله والتكلم بالتثليث».

«وإنما نازع في ذلك من اتبع جهم بن صفوان من المرجئة».

«وهو أصل قول جهم والصالحي والأشعري في المشهور عنه وأكثر أصحابه».

ونخرج بعد كل هذا أن شيخ الإسلام لا يرى فرقاً حقيقياً بين المعرفة والتصديق المجرد، وبالتالي فليس هناك فرق \_ على الصحيح \_ بين مذهب الجهمية من جهة، وبين مذهب الأشاعرة والماتريدية في الإيمان من جهة أخرى.

ومن أجل ذلك فهو يطلق أحياناً اسم الجهمية على الأشاعرة والماتريدية في قضية الإيمان، كما يطلق ذلك الاسم أحياناً كثيرة على كل من ينفى الصفات مثلاً.

ومن أجل ذلك فستكون مناقشتنا لمذهب الجهمية من خلال مناقشتنا لمذهب الأشاعرة والماتريدية.

الثاني: أن الإيمان عند هؤلاء هو التصديق، فمن صدق بقلبه فهو

مؤمن إيماناً كاملاً، ولو لم يعمل شيئاً، فإنه ناج عند الله في الآخرة (١٠)، وافترضوا أنه يمكن للرجل أن يظهر من ضروب الكفر ما عن له، من سب لله ورسوله، وإهانة للمصحف، واستحلال للحرمات، وهو مع ذلك مؤمن كامل الإيمان.

وفي ذلك يقول المصنف كلفه: "وأيضاً فهؤلاء القائلون بقول جهم والصالحي، قد صرحوا بأن سب الله ورسوله، والتكلم بالتثليث وكل كلمة من كلام الكفر، ليس هو كفراً في الباطن، ولكنه دليل في الظاهر على الكفر، ويجوز مع هذا أن يكون هذا الساب الشاتم في الباطن عارفاً بالله موحداً له مؤمناً به، فإذا أقيمت عليهم حجة بنص أو إجماع أن هذا كافراً باطناً وظاهراً، قالوا: هذا يقتضي أن ذلك مستلزم للتكذيب في الباطن، وأن الإيمان يستلزم عدم ذلك"(٢).

## بعض المفاهيم والأصول الخاطئة العامة عند هؤ لاء المرجئة ، والردعليها:

كعادة شيخ الإسلام دائماً، يبين الأصول الخاطئة، والقواعد الفاسدة، التي يبني عليها المخالفون بدعهم، ومن هؤلاء: الذين خالفوا أهل السنة والجماعة في مسمى الإيمان.

وسوف نذكر هذه الأصول، ونتبعها بشيء من الردود التي رد بها المصنف عليهم.

ومن هذه الأصول الخاطئة التي اجتمعت عليها المرجئة ما ذكر كلله:

<sup>(</sup>۱) فقد صرح جمهور الأشاعرة والماتريدية أن الركن الأول وهو الشهادتان ليس من الإيمان، كما نفى سعد الدين التفتازاني في شرح العقائد النسفية (٤٣٨) \_ وهو من أهم مصادرهم \_ أن تكون لا إله إلا الله جزءاً من الإيمان، لدلالة النصوص \_ كما يقول \_ على أن محل الإيمان القلب، فلا يكون الإقرار باللسان داخلاً فيه»، وما دام أن شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، قد أخرجت من الإيمان، فغيرها من باب أولى.

وانظر حول تلك القضية: ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٢/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٤٩)، كما ذكر التفتّازاني في شرح العقائد النسفية (٤٢٧) أن السجود للصنم كفر في الظاهر، ولكن لا يحكم بكفره فيما بينه وبين الله.

الأصل الأول: أنهم ظنوا أن الإيمان الذي فرضه الله عز وجل على العباد متماثل في حق جميع العباد، وأن الإيمان الذي يجب على شخص يجب مثله على كل شخص.

### إبطال ذلك الأصل:

ويبطل شيخ الإسلام ذلك الأصل بما يلي:

ان شعر وجل أوجب على أتباع الأنبياء المتقدمين من الإيمان ما لم يوجبه يوجبه على أمة محمد ﷺ ما لم يوجبه على غيرهم.

٢ ـ إن الإيمان الذي كان يجب قبل نزول جميع القرآن، ليس مثل الإيمان
 الذي وجب بعد نزول القرآن.

٣ ـ إن الإيمان الذي وجب على من عرف ما أخبر به النبي على مفصلاً ،
 ليس مثل الإيمان الذي يجب على من عرف ما أخبر به مجملاً .

٤ ـ لا يجب على كل أحد من الناس أن يعرف كل ما أمر به النبي ﷺ وكل ما نهى عنه، وكل ما أخبر به، بل عليه أن يعرف ما يجب عليه في حق نفسه هو، وما يحرم عليه، فمن لا مال له مثلاً لا يجب عليه أن يعرف أمر النبي ﷺ المفصل في الزكاة، ومن ليست له استطاعة في الحج، فليس عليه أن يعرف أمره المفصل في المناسك، ومن لم يتزوج ليس عليه أن يعرف ما يجب للزوجة ولا للأبناء من حقوق، فظهر أنه يجب من الإيمان \_ تصديقاً وعملاً \_ على أناس ما لا يجب على غيرهم (١).

الأصل الثاني: أنهم ظنوا أن الإيمان الذي في القلب هو التصديق فقط، وليس معه شيء آخر، ولم يلتفتوا إلى أعمال القلوب، وأخرجوها(٢).

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٥٦).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٤٥)، الإيمان (١٦٢).

#### إبطال هذا الأصل:

يكفي في ذلك أن جماهير فرق المرجئة قد أجمعوا على أن عمل القلب من الإيمان، وقد نقل المصنف أقوالهم في ذلك مفصلة عن أبي الحسن الأشعري في كتابه «شرح حديث جبريل»(١).

وسيأتي مزيد من الرد على ذلك إن شاء الله عند التعرض لمناقشة الذين أخرجوا أعمال القلوب من الإيمان.

الأصل الثالث: أنهم ظنوا أن الإيمان الذي في القلب، يكون تاماً بدون شيء من الأعمال، ولهذا يجعلون الأعمال ثمرة الإيمان ومقتضاه، بمنزلة السبب مع المسبب، ولا يجعلونها لازمة له.

#### إبطال هذا الأصل:

لا يمكن أبداً، ولا يتصور مطلقاً أن يقوم بالقلب إيمان تام بدون شيء من العمل الظاهر، وسيأتي أيضاً مزيد من الرد والإيضاح حول تلك القضية (٢).

الأصل الرابع: أنهم قالوا: إن العبد قد يكون مؤمناً تام الإيمان، إيمانه مثل إيمان الأنبياء والصديقين، ولو لم يعمل خيراً، لا صلاة، ولا صياماً، ولا حجاً ولا صلة، ولا صدق حديث، ولم يدع كبيرة إلا ركبها، وحرمة إلا هتكها، ويكون الرجل عندهم إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اثتمن خان، وهو مصر على دوام الكذب والخيانة ونقض العهود، لا يسجد لله سجدة، ولا يحسن إلى أحد حسنة، ولا يؤدي أمانة، ولا يدع ما يقدر عليه من كذب وظلم وبغي وفاحشة إلا فعلها، وهو مع ذلك مؤمن تام الإيمان، إيمانه مثل إيمان الأنبياء.

ثم بين تشه أن هذا الإلزام الخطير يلزم كل من أخرج الأعمال الظاهرة من مسمى الإيمان (٣).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٣٠ ـ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) الإيمان (١٦٢)، وانظر كذلك: شرح حديث جبريل (١٤٦) عند الحديث عن حكم ترك جنس العمل.

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٩٤).

### إبطال هذا الأصل:

يستدل شيخ الإسلام على إبطال هذا الأصل بقوله على الحديث الصحيح المتفق على صحته: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، ألا وهي القلب».

حيث يقول كله: «ثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة وإرادة سرى ذلك إلى البدن بالضرورة، لا يمكن أن يتخلف البدن عما يريده القلب، ولهذا قال النبي كله في الحديث الصحيح: «ألا وإن في الجسد مضغة..». فإذا كان القلب صالحاً بما فيه من الإيمان علماً وعملاً قلبياً، لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر، والعمل بالإيمان المطلق. والظاهر تابع للباطن لازم له، متى صلح الباطن صلح الظاهر، وإذا فسد في الهذا المسلم المسلم الباطن المسلم الباطن المسلم الباطن علماً وإذا فسد

وهذا الذي يعصي الله دوماً، ولم يطعه أبداً، يستحيل أن يكون إيمانه كإيمان النبيين والصديقين، فإن القلب إذا كان فاسداً، فاقداً للإيمان، أو ذا إيمان ضعيف جداً، امتنع أن يطيع صاحبه الله عزّ وجلّ، بل وانبرى يرتكب كل حرام.

وهذه الأصول متفق عليها بين الجهمية والأشاعرة والماتريدية ومرجئة الفقهاء كما سبق.

وهناك أصول اختصت بها الجهمية والأشاعرة والماتريدية، دون غيرهم \_ كما يفهم من كلام المصنف \_ ومن هذه الأصول:

الأصل الأول: أنهم قالوا: إن كل من حكم الشرع بأنه كافر مخلد في النار، فذلك لأن قلبه فاقد للتصديق والعلم.

وفي ذلك يقول كله أنهم: «جعلوا ما علم أن صاحبه كافر ـ مثل إبليس وفرعون واليهود وأبي طالب وغيرهم ـ إنه إنما كان كافراً، لأن ذلك مستلزم لعدم تصديقه في الباطن، وهذا مكابرة للعقل والحس، وكذلك

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٤٩).

جعلوا من يبغض الرسول ويحسده كراهة دينه مستلزماً لعدم العلم بأنه صادق ونحو ذلك»(١).

### إبطال هذا الأصل:

أولاً: إن هذا قول خالفوا به الحس والعقل والشرع وإجماع بني آدم من ذوى الفطر السليمة، والعقول المستقيمة.

فالحس والواقع، وكذلك العقل والشرع، تدحض هذا الأصل وتبطله.

فدليل الحس والواقع: أننا نشاهد كثيراً من الناس ـ لا نشك في معرفتهم للحق، وعلمهم به، ولكنهم لا يتبعونه، بل ربما يعادونه، هذا أمر مشاهد، وأشهر من أن ينكر.

ومن هنا سميت الجاهلية، وهي تعني معنيين: عدم العلم، وعدم اتباع العلم.

ومنه قوله تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْمَيَيَّةَ حَمِيَّةً لَلْمَهِلِيَّةِ﴾ [الفتح: ٢٦].

فإن هذا من الجهل الذي هو عمل بخلاف العلم، حتى يقدم المرء على فعل ما يعلم أنه يضره، وترك ما يعلم أنه ينفعه، بسبب بغضه ومعاداته لغيره، وهو في هذه الحال ليس عديم العلم والتصديق بالكلية.

ودليل العقل: وهو أنه قد عرف في بدائه العقول السليمة أنه يمكن لأي إنسان \_ عقلاً \_ أن يعرف الحق وأن يعلم طريقه، ثم لا يتبع ما عرفه وعلمه من حق، ومن أنكر هذا كان مكابراً أو مسفسطاً.

ودليل الشرع: أننا نجد عامة من كذب الرسل عليهم الصلاة والسلام قد علموا أن الحق معهم، وأنهم صادقون فيما جاءوا به، لكن بسبب حسدهم لهم، أو بسبب إرادتهم العلو والرياسة، أو بسبب الهوى وحب

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٩٤).

الشهوات، أو بسبب حب دينهم الذي كانوا عليه، وما كان يحصل لهم به من أموال وجاء ومناصب، لم يتبعوا الحق الذي جاءت به الرسل صلوات وسلامه عليهم أجمعين، وكانوا يرون في اتباع الرسل عليه ترك الأهواء المحبوبة إليهم، أو حصول أمور مكروهة إليهم، فمن أجل ذلك فهم يكذبونهم، بل ويعادونهم ويقاتلونهم.

وقد قال الله تعالى في محكم التنزيل عن فرعون وملائه: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ عَلَيْنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَلَا سِحْرٌ مُبِيتُ ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَنْهَا أَنْفُسُهُمْ طَلْمًا وَعُلُوا فَاللَّهُ مُثِينًا مُثَلِّمًا وَعُلُوا فَاللَّهُ مُنْفِعَةً الْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾ [النمل: ١٣، ١٤].

يقول الحافظ ابن كثير كلله تعالى: ﴿وَهَمَدُواْ بِهَا﴾ أي في ظاهر أمرهم، ﴿وَأَسْتَيْفَنَنَهَا أَنفُنْهُمْ أَي علموا في أنفسهم أنها حق من عند الله، ولكن جحدوها وعاندوها وكابروها (ظلماً وعلواً) أي ظلماً من أنفسهم، سجية ملعونة، وعلواً، أي استكباراً عن اتباع الحق..»(١).

وحين ذكر الله عن فرعون بعد أن أدركه الغرق أنه قال: ﴿مَامَنَتُ أَنَّهُمُ لَا اللَّهِ عَالَمَتُ أَنَّهُمُ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّاللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

لم يكن مؤمناً ولا مسلماً، بل قال الله عزّ وجلّ له: ﴿ مَآ النَّنَ وَقَدَّ عَصَيْتَ فَبَّلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ۞ ﴿ [يونس: ٩١].

فُوصف بالمعصية والفساد، ولم يوصف بعدم العلم والتصديق في الباطن، كما قال تعالى: ﴿فَعَهَن فِرْعَوْثُ الرَّسُولَ فَأَخَذَنَهُ أَخَذَا وَبِيلاً ﴿ المرامل: ١٦].

أَمَا إِبِلْيِسَ فَقَدِ قَالَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ عَنَهُ: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱلسَّجُـدُوا لَآدَمَ مَسَجَدُوا إِلَّا إِنْلِيسَ أَبِنَ وَٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٣٤].

فلم يصفه إلا بالإباء والاستكبار ومعارضة الأمر، لم يصفه بعدم العلم، وقد أخبر الله سبحانه وتعالى عن الكفار في غير موضع أنهم كانوا معترفين بالخالق في مثل قوله تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيُقُولُنَّ أَلَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

<sup>· (</sup>١) تفسير القرآن العظيام (٣/ ٣٥٨).

وكــذلــك قــولــه تــعــالــى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ [الانعام: ٣٣].

وكذلك قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمٌّ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

ولهذا لا يذكر الكفار حجة صحيحة تقدح في صدق الرسل ﷺ، وإنما يعتمدون في كفرهم وجحودهم ومكابرتهم على مخالفة أهوائهم.

كما قال الكفار من قوم نوح ﷺ: ﴿ ﴿ قَالُوٓا أَنُوۡمُنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْوَا أَنُوۡمُنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرۡدُلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١].

وكما قال الملأ من قوم فرعون: ﴿فَقَالُواْ أَنُوْمِنُ لِبِشَرِيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ۞﴾ [المؤمنون: ٤٧].

وكما قال مشركو العرب: ﴿وَقَالُواْ إِن نَبِّعِ الْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنْ أَرْضِنَا ﴾ [القصص: ٥٧].

وكقول عامة المشركين: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ۚ وَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّتِهِ وَإِنَّا عَلَىٰ مَاثَرِهِم مُقَدَّدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣](١).

وبهذا يتبين أن القول بأن كل من حكم الشارع بكفره، فإن ذلك بسبب خلو قلبه من التصديق والمعرفة والعلم، قول باطل، دل على بطلانه الحس والواقع والعقل والشرع وإجماع العقلاء.

ومن الأدلة الشرعية على فساد هذا الأصل، أن هناك آيات كثيرة تدل على أن الكفار في الآخرة يعرفون ربهم، فإن كان مجرد المعرفة إيماناً كانوا مؤمنين في الآخرة، ومن هذه الآيات: قوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِتُواْ عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ أَلْيَسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ بَلَنَ وَرَبِناً قَالَ فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴿ وَلَا تَعَالَى : ٣٠]، وغيرها من الآيات (٢٠).

ثانياً: يقول المصنف كلله تعالى: «وكفر إبليس وفرعون واليهود

<sup>(</sup>۱) الإيمان (۱۰۲ ـ ۱۰۳). (۲)

ونحوهم لم يكن أصله من جهة عدم التصديق والعلم، فإن إبليس لم يخبره أحد بخبر، بل أمره الله بالسجود لآدم فأبى واستكبر، وكان من الكافرين، فكفره بالإباء والاستكبار وما يتبع ذلك، لا لأجل تكذيب، وكذلك فرعون وقومه جحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً، وقال لموسى: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلَمْتُ مَا أَنْزَلَ هَكُولاً إِلَّا رَبُّ السَّمَويَ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِر﴾ [الإسراء: ١٠٢] الله علمت ما أَنْزَلَ هَكُولاً إِلَّا رَبُّ السَّمَوي وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِر﴾

وفي كفر إبليس وفرعون واليهود أحد تفسيرين، كما ذكر المصنف:

أحدهما: تفسير الجهمية والأشاعرة، الذين يقولون: إن التصديق والعلم منتف تماماً عند هؤلاء.

الثاني: أن هؤلاء قد علموا الحق وعرفوا صدقه، ولكن ما في قلوبهم من الحسد والكبر مانع من استسلام قلوبهم وانقيادها للحق ومحبتها له، وهذا هو التفسير الصحيح (٢).

## شبهة متعلقة بهذا الأصل الفاسد:

وقد ذكر كلئة شبهة لهؤلاء، وملخصها:

أن من كان علمه وتصديقه تاماً أوجب استسلامه وطاعته مع القدرة، مثل الإرادة الجازمة تستلزم وجود المراد مع القدرة، فعلم أن المراد إذا لم يوجد مع القدرة، دل على أنه ما في القلب همة ولا إرادة، فكذلك إذا لم يوجد موجب التصديق والعلم من حب القلب وانقياده واستسلامه، دل على أن الحاصل في القلب ليس بتصديق ولا علم، بل هو شبهة وريب.

فهؤلاء \_ كما يقول المصنف تشه \_ لا يتصورون أن يكون هناك تصديق باطن مع كفر قط<sup>(٣)</sup>.

### الجواب عن هذه الشبهة:

إن تشبيههم ذلك بالإرادة الجازمة تشبيه باطل، لأن الإرادة الجازمة مع القدرة التامة مستلزمة لوجود المراد.

(٢) المصدر نفسه (٤١٩).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤١٨).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤١٩)،

أما العلم بالحق والتصديق به مع القدرة، فليس موجباً للعمل، بل لا بد من إرادة للحق ومحبة له (۱).

كما ذكر سابقاً أن الإنسان يمكن أن يعرف الحق ويصدق به، وهو قادر على اتباعه، ومع ذلك فلا يتبعه، بل يبغضه ويعاديه.

ثالثاً: يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُوْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّلْغُوتِ ﴾ [النساء: ٥١].

ويقول تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ أَسْتَمْسَكَ بِٱللَّهِ فَقَدِ أَسْتَمْسَكَ بِٱللَّهُ وَالبقرة: ٢٥٦].

فدلت هاتان الآيتان الكريمتان على أن الطاغوت يؤمن به ويكفر به، ومن المعلوم أن مجرد التصديق بوجوده والعلم بصفاته أمر يشترك فيه المؤمن والكافر على حد سواء.

وكذلك العلم والتصديق بالأصنام والشيطان والسحر أمر يشترك في العلم بحالها المؤمن والكافر.

فالمؤمن بالجبت والطاغوت، لا يكون مؤمناً بها بمجرد علمه بها، ولكنه كفر بعبادته لها.

فبطل إذن أن يكون الإيمان هو مجرد علم وتصديق في القلب(٢).

# مقارنة أقوال أهل البدع بعضها ببعض:

وكعادة المصنف كله تعالى في التمثيل على تشابه البدع، وبيان أصولها المشتركة فإنه يذكر جملة من الأقوال والعقائد الباطلة التي تشابه هذا الأصل الفاسد.

فالجهمية والأشاعرة وغيرهم يجعلون الإيمان هو مجرد العلم والتصديق في القلب، ويجعلونه موجباً للأعمال، فإذا انتفت كان ذلك دليلاً على انتفاء التصديق والعلم في القلب، وأن القلب كان خالياً من ذلك.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٤٢٠). (٢) المصدر السابق (٤٥١).

- ١ وهذا القول شبيه بقول من قال: إن القدرة التامة بدون الإرادة الجازمة
   مستلزمة لوجود المراد المقدور.
- ٢ ـ وشبيه كذلك بقول من قال: إن مجرد علم الله عز وجل بالمخلوقات
   موجب وجودها.
- ٣ ـ وشبيه أيضاً بقول من يقول: إن مجرد إرادة الممكنات بدون القدرة موجب وجودها.
- ٤ ـ وشبيه أيضاً بقول من قال: إن سعادة النفس في مجرد علمها
   بالحقائق.
- ٥ ــ وشبيه بقول القائل: إن كمال النفس أو كمال الجسم في الحب من غير اقتران حركة إرادية به.
  - ٦ وشبيه أيضاً بقول من قال: إن اللذة في مجرد الإدراك والشعور (١٠).
     وكار هذه الأقوال باطلة:
- فنلا بد في القول الأول من وجود الإرادة، ولا تكفي القدرة، فالإنسان الكسلان مثلاً لديه القدرة على العمل والحركة، ولكنه إيثاراً للكسل والدعة، وعدم وجود الإرادة الجازمة عنده، لا يفعل شيئاً.

ولا بد في القول الثاني من إرادة الله تعالى لوجود المخلوقات مع علمه سبحانه وتعالى.

ولا بد في القول الثالث من وجود القدرة مع الإرادة، فلا تكفي الإرادة وحدها، فالإنسان مثلاً إذا كان عاجزاً عن صنع شيء، لم يستطع أن يصنع ما يريد.

ولا يكفي أبداً في القول الرابع أن تعلم النفس الحقائق دون أن تتبعها، فلا يكفي أن يكون الإنسان عالماً بالله ورسوله \_ حتى يكون سعيداً \_ وهو معرض عن محبة الله وعبادته ومتابعة رسوله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٢٠).

كما أنه ليس صحيحاً في القول الخامس أن كمال النفس بالحب وحده، بل لا بد من حركة إرادية تصاحب هذا الحب، ويكتمل بها.

وأخيراً، فليست اللذة في مجرد الإدراك والشعور، بل لا بد من إدارك الملائم الذي هو عبارة عن علاقة بين المدرك والمدرك، وهذه العلاقة ليست هي الإدراك والشعور بالشيء.

وعلى ذلك فاللذة حال يعقب إدراك الملائم، فإن الإنسان الذي يحب الحلوى مثلاً، لا تكون لذته بمجرد ذوقه لها، ولكن لذته تكون بأمر يجده من نفسه يحصل مع الذوق(١).

«فلا بد أولاً من أمرين، وآخراً من أمرين، لا بد أولاً من شعور بالمحبوب ومحبة له، فما لا شعور به لا يتصور أن يشتهى، وما يشعر به وليس في النفس محبة له لا يشتهى، ثم إذا حصل إدراكه بالمحبوب نفسه، حصل عقيب ذلك اللذة والفرح مع ذلك»(٢).

ونخلص من كل ما سبق إلى المعادلة التالية:

القدرة التامة + الإرادة الجازمة = وجود المراد المقدور (الفعل).

إذن لا بد في الإيمان الذي في القلب من شيئين اثنين مجتمعين، وهما:

تصديق الله ورسوله + محبة الله ورسوله = إيمان القلب.

قول القلب + عمل القلب = إيمان القلب.

ويقول المصنف كِنَّلْهُ حول ذلك: "فلا بد في الإيمان الذي في القلب من تصديق بالله ورسوله، وحب لله ورسوله، وإلا فمجرد التصديق مع البغض لله ورسوله، ليس إيماناً باتفاق المسلمين، وليس مجرد التصديق والعلم يستلزم الحب، إلا إذا كان القلب سليماً من المعارض، كالحسد والكبر، لأن النفس مفطورة على حب الحق، وهو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٢١).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٤٢١).

الذي يلائمها، ولا شيء أحب إلى النفوس السليمة من الله.. فليس مجرد العلم موجباً لحب المعلوم، إن لم يكن في النفس قوة أخرى تلائم المعلوم، وهذه القوة موجودة في النفس، وكل من القوتين تقوى بالأخرى، فالعلم يقوى بالعمل، والعمل يقوى بالعلم، فمن عرف الله وقلبه سليم أحبه، وكلما ازداد له معرفة ازداد حبه له، وكلما ازداد حبه له ازداد ذكره

الأصل الثاني: أنهم جعلوا ما يوجد من التكلم بالكفر من سب الله ورسوله، ومن عقيدة التثليث، وغير ذلك قد يكون مجامعاً لحقيقة الإيمان الذي في القلب، ويكون صاحب ذلك مؤمناً عند الله حقيقة، سعيداً في الدار الآخرة (٢).

### إبطال هذا الأصل:

هذا الأصل ظاهر البطلان، والدليل على بطلانه \_ كما يقول المصنف \_ أمران معلومان بالضرورة:

الأمر الأول: أمر معلوم بالاضطرار من الدين.

والأمر الثاني: أمر معلوم بالاضطرار من أنفسنا.

فالأول: إننا نعلم أن من سب الله طوعاً بغير كره، بل من تكلم بكلمات الكفر طائعاً غير مكره، ومن استهزأ بالله وآياته ورسوله فهو كافر باطناً وظاهراً، وقد ذكر الله عزّ وجلّ كلمات الكفار في القرآن الكريم وحكم بكفرهم واستحقاقهم الوعيد بها.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَحَسِبُوٓا أَلَا تَكُونَ فِتَنَةٌ فَعَمُوا وَمَسَثُوا ثُمَّا تَابَ اللّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَمَسَتُوا كَيْدٌ يَتَهُمُّ وَاللّهُ بَسِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ۗ لَقَدْ كَغَرَ الَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللّهَ هُوَ الْسَسِيحُ آنَ مُرْيَدً ﴾ [المائدة: ٧١، ٧٢].

وقوله تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ ثَالِكُ ثَلَائَةُ ﴾ [المائدة: ٧٣].

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٢٦). (٢) المصدر نفسه (٤٩٤).

وقوله تعالى: ﴿وَلَهِن سَاَلْتَهُمْ لَيَقُولُ إِنَّمَا كُنَّا غَوْضُ وَلَلْمَبُ قُلْ اللَّهِ وَهَا يَنْهِدُ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهَرْءُونَ ۞ لَا تَصْلَدُرُوا فَدَ كَفَرْتُم بَسْدَ إِيمَا لِكُنَّ ﴾ [التوبة: ٦٥- ٢٦].

وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفُرُواْ بَعْدَ إِسْلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٧٤]، وغير ذلك من الآيات، التي يذكر الله فيها أن من تكلم بكلمات الكفر، أو سب الله ورسوله، أو استهزأ بالله وآياته ورسوله، فقد كفر كفراً أكبر، وهو خالد مخلد في نار جهنم وبئس المصير.

أما الجهمية ومن تابعهم من الأشعرية والماتريدية فقد جعلوا التكلم بكلمات الكفر، وسب الله ورسوله، والاستهزاء بالله وآياته ورسوله بمنزلة شهادة الشهود عليهم، أو بمنزلة الإقرار الذي قد يخطىء فيه المقر، ولو كان الأمر كذلك، لم يحكم الله بكفرهم، ولم يجعلهم من أهل الوعيد بالشهادة التي قد تكون صدقاً، وقد تكون كذباً، بل كان ينبغي أن لا يعذبهم إلا بشرط صدق الشهادة (1).

والثاني: إن القلب إذا كان معتقداً صدق الرسول، وأنه رسول الله، وكان محباً لرسول الله معظماً له، امتنع مع هذا \_ ولا بد \_ أن يلعنه أو يسبه، فلا يتصور ذلك منه إلا مع نوع من الاستخفاف به وبحرمته، فعلم بذلك أن مجرد الاعتقاد بأنه رسول الله، وبأنه صادق، لا يكون إيماناً إلا مع محبته في القلب وتعظيمه (٢).

ولا يكتفي المصنف كتله بالدليلين السابقين، بل يضيف إليهما أدلة أخرى، ومن الأدلة التي ذكرها ما يلي:

الثالث: أن الله سبحانه وتعالى قال: ﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ عَالَى اللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ عَالَمَ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِن أَنْ مَن أَرَحَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيدٌ ﴾ [النحل: ١٠٦].

فقد ذكر الله عزّ وجلّ من كفر بالله من بعد إيمانه، وذكر وعيده في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٥٠).

الآخرة، ثم بين سبب ذلك الوعيد فقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱلسَّحَبُولَ ٱلْحَيَوْةَ الْحَيَوْةَ الْحَيَوْةَ الْدُنْيَا عَلَى ٱلْقَرْمَ الْكَافِرِينَ ۞ [النحل: ١٠٧].

فالله سبحانه وتعالى جعل سبب العذاب والخسران هو استحباب الدنيا على الآخرة، وهؤلاء يقولون: إنما استحقوا الوعيد لزوال التصديق والعلم من قلوبهم، وإن كان ذلك قد يكون سببه حب الدنيا على الآخرة. وكلامهم هذا فاسد من وجهين:

الوجه الأول: أن باب التصديق والتكذيب والعلم والجهل ليس من باب الحب والبغض، والآية لم تذكر جهل هؤلاء الكافرين أو عدم تصديقهم سبباً لكفرهم، وإنما ذكرت استحبابهم للحياة الدنيا على الآخرة. الوجه الثاني: أنه قد يجتمع - كما في حال من ذكرته الآية - العلم والتصديق مع استحباب الحياة الدنيا على الآخرة، ومعرفة هذا الكافر بأن الكفر يضر في الآخرة (١).

الرابع: أن الله سبحانه وتعالى قد استثنى المكره من الكفار، ولو كان الكفر لا يكون إلا بتكذيب القلب وجهله، وعدم تصديقه لم يستثن المكره، لأن الإكراه على ما في القلب ممتنع، فدل على أن التكلم بالكفر كفر، إلا في حال الإكراه.

ودل على ذلك قوله تعالى في الآية السابقة من سورة النحل: ﴿وَلَكِنَ مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا﴾ أي كفر بغير إكراه، وفعل ذلك استحباباً للحياة الدنيا على الآخرة.

فمن تكلم بدون إكراه، لم يتكلم إلا وصدره منشرح بالكفر (٢٠) الخامس: قصة النفر من اليهود الذين جاءوا إلى النبي على له: نشهد إنك لرسول، لم يكونوا مسلمين بذلك، لأنهم قالوا ذلك على سبيل الإخبار عما في أنفسهم، أي أننا نعلم أنك رسول الله، وحين قال

لهم: "فلم لا تتبعوني؟" قالوا: نخاف من يهود.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٥٣)، الإيمان (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٥٣).

فدل ذلك على أن مجرد العلم والإخبار عنه ليس بإيمان، حتى يتكلم بالإيمان على سبيل الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد.

فالمنافقون كفروا لأنهم قالوا مخبرين عن إيمانهم وهم كاذبون، فكانوا كفاراً في الباطن.

وهؤلاء قالوها غير ملتزمين ولا منقادين، فكانوا كفاراً في الظاهر والباطن (١٠).

السادس: أن عم النبي ﷺ أبا طالب قد استفاض عنه أنه كان يعلم ينبوة محمد ﷺ، ونسب إليه البيت المعروف:

ولقد علمت بأن دين محمد من خير أديان البرية دينا

لكنه امتنع - كما هو معلوم - من الإقرار بالتوحيد والنبوة حباً لدين سلفه، وكراهة أنه يعيره قومه بأنه ترك دين عبد المطلب، فلما لم يقترن بعلمه الباطن الحب والانقياد الذي يمنع ما يضاد ذلك من حب الباطل وكراهة الحق لم يكن مؤمناً (٢).

الأصل الثالث: أنهم جعلوا من لا يتكلم بالإيمان قط مع قدرته على ذلك، ولا أطاع الله طاعة ظاهرة، مع وجوب ذلك عليه وقدرته، يكون مؤمناً بالله تام الإيمان سعيداً في الدار الآخرة (٣).

#### إبطال هذا الأصل:

نستطيع أن نعتبر كل ما تقدم من ردود للمصنف على الأصلين السابقين ردوداً على هذا الأصل أيضاً.

فإنه يمتنع ويستحيل أن يكون قلب الإنسان عامراً بالإيمان التام، ثم لا يتكلم به ولو مرة في حياته، ولا يطيع الله عزّ وجلّ طاعة ظاهرة، فمن كان كذلك علم أن ليس في قلبه الإيمان الواجب.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٤٥٥). (٢) المصدر نفسه (٤٥٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٤٩٤).

يقول المصنف مفنداً هذا الأصل: «وبهذا تعرف أن من آمن قلبه إيماناً جازماً امتنع أن لا يتكلم بالشهادتين فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاء الإيمان القلبي التام..»(١).

الأصل الرابع: وهذا أصل لازم لهم، وهو أنه يلزمهم أن من سجد للصليب والأوثان طوعاً، وألقى المصحف في الحش عمداً، وقتل النفس بغير حق، وقتل كل من رآه يصلي، وسفك دم كل من يراه يحج البيت، وفعل ما فعلته القرامطة بالمسلمين، يجوز أن يكون مع كل هذا مؤمناً ولياً لله، إيمانه مثل إيمان النبيين والصديقين.

#### إبطال هذا لأصل:

نقول إن الإيمان الذي في القلب له مع هذه الأمور حالتين لا غير: الحالة الأولى: أن يكون منافياً لها، ومضاداً لها.

ا**لحالة الثانية: أن** لا يكون منافياً لها، ولا مضاداً لها.

فإن كان منافياً لها كان ترك هذه الأمور موجب الإيمان الباطن ومقتضاه ولازمه، فلا يكون مؤمناً في الباطن الإيمان الواجب إلا من تركها دل ذلك على فساد الإيمان الباطن.

وإن لم يكن منافياً لها أمكن وجودها معه، فلا يكون وجودها إلا مع عدم الإيمان الباطن.

وبهذا يتبين أن الأعمال والتروك الظاهرة لازمة للإيمان الباطن، وبالتالي فإنها من موجبه ومقتضاه، وبالتالي أيضاً فإنها تقوى بقوته، وتضعف بضعفه، وتزيد بزيادته، وتنقص بنقصانه، لأن الشيء المعلول لا يزيد إلا بزيادة موجبه ومقتضاه، ولا ينقص إلا بنقصان ذلك، فإذا جعل العمل الظاهر موجب الباطن ومقتضاه لزم أن تكون زيادته لزيادة الباطن، فيكون دليلاً على زيادة الإيمان الباطن ونقصه لنقص الباطن، فيكون نقصه دليلاً على نقص الباطن، وهو المطلوب، كما يقول المصنف (٢).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٤٤).

ويقول كَلَمْ في موضع آخر: "وقالوا: حيث حكم الشرع بكفر أحد بعمل أو قول، فلكونه دليلاً على انتفاء ما في القلب، وقولهم متناقض، فإنه إذا كان ذلك دليلاً مستلزماً لانتفاء الإيمان الذي في القلب، امتنع أن يكون الإيمان ثابتاً في القلب، مع الدليل المستلزم لنفيه، وإن لم يكن دليلاً لم يجز الاستدلال به على الكفر الباطن (1).

ويعلق تتلئه بعد ذلك بقوله: «وهذه الفضائح تختص بها الجهمية دون المرجئة من الفقهاء وغيرهم»(٢).

#### خلاصة هامة:

قد تقدم أن الإيمان عند أهل السنّة يشمل: قول القلب وقول اللسان، وعمل الجوارح.

والقائلون بأن الإيمان هو المعرفة أو التصديق ـ وهم الجهمية والأشاعرة والماتريدية وغيرهم ـ يخرجون من مسمى الإيمان: عمل القلب، وقول اللسان، وعمل الجوارح، فكل هذه ليست عندهم من الإيمان.

وأما القائلون بأن الإيمان هو التصديق والإقرار ـ وهم مرجئة الفقهاء ـ فقد ألزمهم شيخ الإسلام بأمرين لا محيص عنهما:

الأمر الأول: إن أخرجوا أعمال القلوب من مسمى الإيمان، فقد لزمهم قول الجهمية ولا بد.

الأمر الثاني: وإن أدخلوا أعمال القلوب في مسمى الإيمان لزمهم إدخال أعمال الجوارح، فإنها لازمة لها.

يقول المصنف عن هؤلاء: «لكنهم إذا لم يدخلوا أعمال القلوب في الإيمان، لزمهم قول جهم، وإن أدخلوها في الإيمان لزمهم دخول أعمال الجوارح أيضاً، فإنها لازمة لها (٣).

124

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ٦٤٤). (۲) شرح حديث جبريل (٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) الإيمان (١٥٥).

ويقول أيضاً: "فإخراجهم العلم يشعر أنهم أخرجوا أعمال القلوب أيضاً، وهذا باطل قطعاً، فإن من صدق الرسول وأبغضه وعاداه بقلبه وبدنه فهو كافر قطعاً بالضرورة، وإن أدخلوا أعمال القلوب في الإيمان أخطأوا أيضاً، لامتناع قيام الإيمان بالقلب من غير حركة بدن (١٠).

سادساً: الرد على من قال: إن دخول الأعمال في الإيمان على سبيل المجاز:

دأب كثير من المرجئة الذين أخرجوا الأعمال من مسمى الإيمان، على أن الأعمال قد تدخل في الإيمان ولكن على سبيل المجاز، وليس على الحقيقة.

يقول شيخ الإسلام كتله عن هؤلاء: «والمرجئة المتكلمون منهم والفقهاء منهم يقولون: إن الأعمال قد تسمى إيماناً مجازاً، لأن العمل ثمرة الإيمان ومقتضاه، ولأنها دليل عليه. . "(٢)، وذكر أن القول بدخول الأعمال في الإيمان مجاز، هو عمدة المرجئة، والجهمية، والكرامية، وكل من لم يدخل الأعمال في أسم الإيمان (٢).

ولشيخ الإسلام في الرد على هؤلاء طريقان:

الطريق الأول: إبطال المجاز من أساسه، وبيان أن تقسيم الألفاظ في العربية إلى حقيقة ومجاز، قسمة محدثة لا أصل لها.

يقول كله: «وبكل حال فهذا التقسيم هو اصطلاح حادث بعد انقضاء القرون الثلاثة، لم يتكلم به أحد من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان، ولا أحد من الأثمة المشهورين في العلم، كمالك والثوري والأوزاعي وأبي حنيفة والشافعي، بل ولا تكلم به أئمة اللغة والنحو، كالخليل وسيبويه وأبي عمرو بن العلاء ونحوهم، وأول من عرف أنه تكلم بلفظ المجاز أبو عبيدة معمر بن المثنى في كتابه، ولكن لم يعن بالمجاز ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجاز الآية: ما يعبر به عن الآية. . . ولم يقل ذلك أحد من

(٢) الإيمان (١٥٥).

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (٤٤٨).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٧٣).

أهل اللغة، ولا من سلف الأمة وعلمائها، وإنما هذا اصطلاح حادث، والغالب أنه كان من جهة المعتزلة ونحوهم من المتكلمين..»(١).

الطريق الثاني: مع التسليم بأن هناك مجازاً في اللغة والشرع، فلا دليل فيه لمن أخرج الأعمال من مسمى الإيمان.

وفي ذلك يقول كلله: "إن لم يصح التقسيم إلى حقيقة ومجاز، فلا حاجة إلى هذا، وإن صح فهذا لا ينفعكم، بل هو عليكم لا لكم، لأن الحقيقة هي اللفظ الذي يدل بإطلاقه بلا قرينة، والمجاز إنما يدل بقرينة، وقد تبين أن لفظ الإيمان حيث أطلق في الكتاب والسنة، دخلت فيه الأعمال، وإنما يدعى خروجها منه عند التقييد، وهذا يدل على أن الحقيقة قوله: الإيمان بضع وسبعون شعبة "(٢).

أما في كتاب «شرح حديث جبريل» فيرد المصنف على من قال: إن الأعمال تدخل في الإيمان على سبيل المجاز بأمرين:

الأمر الأول: القول بأن الأعمال تخرج منه على سبيل المجاز، وفي هذا المعنى يقول كلف: "فإن قال قائل: اسم الإيمان إنما يتناول الأعمال مجازاً، قيل: أولاً ليس هذا بأولى ممن قال: إنما تخرج عنه الأعمال مجازاً، بل هذا أقوى، لأن خروج العمل عنه إنما هو إذا كان مقروناً باسم الإسلام والعمل، وأما دخول العمل فيه فإذا أفرد كما في قوله الإيمان بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان، فإنما يدل مع الاقتران أولى باسم المجاز مما يدل عند التجريد والإطلاق..»(٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۷۳)، وقد نصر شيخ الإسلام كتله في ذلك الكتاب القول بإبطال المجاز في اللغة والقرآن والسنّة، وكان ذلك في نحو ست وعشرين صفحة، (۷۳\_ ۹۸).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩٧).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٨٣)، وهذا يقوي القول بأن كتاب «شرح حديث جبريل» سابق على الإيمان الكبير في التأليف، لاختصاره في الرد على القائلين بدخول الأعمال في الإيمان مجازاً هنا وتوسعه في الإيمان الكبير في الرد عليهم، والله أعلم.

الأمر الثاني: أن العمل الظاهر فرع للباطن، ولكن هل هو داخل في مسمى الإيمان وجزء منه؟ أو هو لازم لمسمى الإيمان؟.

ويقول المصنف كتله مستنتجاً بعد هذا: «وقيل لمن قال: دخول الأعمال الظاهرة في اسم الإيمان مجاز، نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيمان الواجب الذي في القلب وموجباته، كان عدم اللازم موجباً لعدم الملزوم، فيلزم من عدم هذا الظاهر عدم الباطن، فإذا اعترفت بهذا كان نزاعك لفظياً..»(١).

ويقول كلله: «وأيضاً فليس لفظ الإيمان في دلالته على الأعمال المأمور بها بدون لفظ الصلاة والصيام والزكاة والحج، في دلالته على الصلاة الشرعية والصيام الشرعي، والحج الشرعي، سواء قيل: إن الشارع نقله، أو أراد الاسم وتصرف فيه تصرف أهل العرف، أو خاطب بالاسم مقيداً لا مطلقاً..»(٢).

#### سابعاً: حكم ترك جنس الأعمال:

أو بمعنى آخرن هل جنس الأعمال شرط لصحة الإيمان؟!

لقد سبق الحديث عن أهمية الأعمال من خلال الردود على آراء الفرق المخالفة في الإيمان، ونظراً لأهمية تلك القضية الخطيرة، فقد استحقت أن تفرد بمبحث خاص، وتبرز من خلال آراء شيخ الإسلام المصنف كلله تعالى، لأجل استنباط موقف أهل السنة والجماعة من هذه القضة.

ومعلوم أن الإيمان قول وعمل، وهما ركنان لا يتم الإيمان إلا بهما، والمرجئة زعموا أن الإتيان بالركن الأول كاف في الإيمان، والسلف لا يرون ذلك أبداً، وذلك هو موضوع هذا المبحث.

والمتامل يرى بوضوح أن تلك القضية هي الفيصل بين أهل السنّة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسته (٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) الإيمان (٩٨)، والنِّظر حول ذلك أيضاً: شرح حديث جبريل (٤٨٣).

والجماعة من جانب، وبين المرجئة \_ على اختلاف آرائهم \_ من جانب آخر، وهي تمثل الثمرة الحقيقية للخلاف بين الفريقين.

ولقد ركَّز المصنف كلله كثيراً على هذه القضية في كتاب "شرح حديث جبريل"، وأورد من الاستدلالات والبراهين الواضحة، ما يدحض حجج المرجئة، الذين يقولون: إنه يمكن أن يكون الإنسان مؤمناً كامل الإيمان، ولو لم يعمل عملاً قط.

وقد أورد المصنف كتلفه عدة صور لتارك جنس الأعمال على سبيل التعجب والاستدلال على فساد قول المرجثة وتهافته، ومن ذلك:

يقول شيخ الإسلام في نص هام عن أهمية جنس العمل على صحة الإيمان: «والسلف اشتد نكيرهم على المرجئة لما أخرجوا العمل من الإيمان، وقالوا: إن الإيمان يتماثل الناس فيه، ولا ريب أن قولهم بتساوي إيمان الناس من أفحش الخطأ، بل لا يتساوى الناس في التصديق، ولا في الحب، ولا في الخشية، ولا في العلم، بل يتفاضلون من وجوه كثيرة.

وأيضاً فإخراجهم العمل يشعر أنهم أخرجوا أعمال القلوب أيضاً، وهذا باطل قطعاً، فإن من صدق الرسول وأبغضه وعاداه بقلبه وبدنه فهو كافر قطعاً بالضرورة، وإن أدخلوا أعمال القلوب في الإيمان أخطأوا أيضاً، لامتناع قيام الإيمان بالقلب من غير حركة بدن.

وليس المقصود هنا ذكر عمل معيَّن، بل من كان مؤمناً بالله ورسوله بقلبه، هل يُتصور إذا رأى الرسول وأعداءه يقاتلونه، وهو قادر على أن ينظر إليهم، ويحض على نصر الرسول بما لا يضره، هل يمكن مثل هذا في العادة إلا أن يكون منه حركة ما إلى نصر الرسول؟ فمن المعلوم أن هذا ممتنع (١).

ويقول تَتَلَلُهُ في نص آخر لا يقل أهمية عن الأول: «ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمناً إيماناً ثابتاً في قلبه، بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٤٧ ـ ٤٤٨).

والصيام والحج، ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة، ولا يصوم من رمضان، ولا يؤدي زكاة، ولا يحج إلى بيته، فهذا ممتنع.

ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا مع إيمان صحيح..»(١).

وكانت ساحة النزاع بين السلف والمرجئة في هذا المقام هي قضية تارك الصلاة، حيث حكم المرجئة والفقهاء المتأثرون بأصلهم بعدم كفره، بل قال جمهورهم: إنه يستتاب ويعرض على السيف، فإن صلَّى وإلا قتل حداً.

ولنا في هذا المقام ثلاث وقفات:

الأولى: أن جمهور السلف متفقون على كفر تارك الصلاة بالكلية وسيأتي بيان ذلك إن شاء الله تعالى.

الثانية: أن هذا الافتراض افتراض باطل قطعاً، وهو لا يقع أبداً إلا في الواقع فمن المستحيل وقوع ذلك.

يقول المصنف كتله مبيناً بطلان ذلك الافتراض: «ولا يُتصور في العادة أن رجلاً يكون مؤمناً بقلبه، مقراً بأن الله أوجب عليه الصلاة، ملتزماً لشريعة النبي عليه وما جاء به، يأمره ولي الأمر بالصلاة فيمتنع حتى يقتل، ويكون مع ذلك مؤمناً في الباطن قط، لا يكون إلا كافراً.

ولو قال: أنا مقر بوجوبها غير أني لا أفعلها، كان هذا القول مع هذه الحال كذباً منه، كما لو أخذ يلقي المصحف في الحش ويقول: أشهد أن ما فيه كلام الله، أو جعل يقتل نبياً من الأنبياء، ويقول: أشهد أنه رسول الله، ونحو ذلك من الأفعال التي تنافي إيمان القلب، فإذا قال: أنا مؤمن بقلبي مع هذه الحال، كان كاذباً فيما أظهره من القول . "(٢)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٥٧).

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق (٥٦٦)، وقد شعر بعض القائلين بعدم كفر تارك الصلاة بضعف هذا القول، وفساد هذا الافتراض، ومن هؤلاء الشيخ ناصر الدين الألباني كلف حيث يقول في اسلسلة الأحاديث الصحيحة (١/ ١٣٠٠ ـ ١٣٢): «ومن المعلوم أن العلماء اختلفوا في حكم تارك الصلاة خاصة، مع إيمانه بمشروعيتها، =

ويقول في موضع آخر: "ولهذا فرض متأخرو الفقهاء مسألة يمتنع وقوعها، وهو أن الرجل إذا كان مقراً بوجوب الصلاة فدعي إليها، وامتنع واستتيب ثلاثاً، مع تهديده بالقتل، فلم يصل حتى قتل، هل بموت كافراً أو فاسقاً؟ على قولين.

وهذا الفرض باطل قطعاً، فإنه يمتنع في الفطرة أن يكون الرجل يعتقد أن الله فرضها عليه، وأنه يعاقبه على تركها، ويصبر على القتل، ولا يسجد لله سجدة من غير عذر له في ذلك، هذا لا يفعله بشر قط، بل ولا يُضرب أحد ممن يقر بوجوب الصلاة إلا صلى، لا ينتهي به الأمر إلى القتل، وسبب ذلك أن القتل ضرر عظيم لا يصبر عليه الإنسان، إلا لأمر عظيم، مثل لزومه لدين يعتقد أنه إن فارقه هلك، فيصبر عليه حتى يقتل، وسواء كان الدين حقاً أو باطلاً، أما مع اعتقاده أن الفعل يجب عليه باطناً وظاهراً، فلا يكون فعل الصلاة أصعب عليه من احتمال القتل قط.

ونظير هذا: لو قيل: إن رجلاً من أهل السنّة قيل له: ترضَّ عن أبي بكر وعمر، فامتنع عن ذلك حتى قتل، مع محبته لهما واعتقاده فضلهما، ومع عدم الأعذار المانعة من الترضي عنهما، فهذا لا يقع قط..»(١).

الثالثة: أن السلف رضوان الله عليهم إذا حكموا على تارك الصلاة بالكفر الأكبر ـ بل قد حكم بعضهم بالكفر على من ترك بقية الأركان الأخرى ـ هل يعقل عنهم أبداً أنهم سيحكمون بالإيمان لمن عاش حياته كلها، لم يعمل من أعمال الإسلام شيئاً، لا صلاة، ولا صياماً، ولا زكاة، ولا حجاً!!!.

فالجمهور على أنه لا يكفر بذلك، بل يفسق، وذهب أحمد إلى أنه يكفر، وأنه يقتل ردة لا حداً... وأنا أرى أن الصواب رأي الجمهور......

ثم قال: «أما لو خير بين القتل والتوبة وبالرجوع إلى المحافظة على الصلاة، فاختار القتل عليها، فقتل، فهو في هذه الحالة يموت كافراً، ولا يدفن في مقابر المسلمين، ولا تجري عليه أحكامهم... لأنه لا يعقل ـ لو كان غير جاحد لها في قلبه ـ أن يختار القتل عليها، هذا أمر مستحيل، معروف بالضرورة من طبيعة الإنسان، لا يحتاج إثباته إلى برهان..».

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٧٣).

فإنه من باب أولى سيحكمون على مثل هذا الشخص بالكفر البواح، ولن يترددوا في ذلك أبداً.

يقول شيخ الإسلام كناله في موضع آخر: الويعلم أنه لو قدر أن قوماً قالوا للنبي على: نحن نؤمن بما جئتنا به بقلوبنا من غير شك، ونقر بالسنتنا بالشهادتين، إلا أنا لا نطيعك في شيء مما أمرت به ونهيت عنه، فلا نصلي ولا نصوم ولا نحج، ولا نصدق الحديث، ولا نؤدي الأمانة، ولا نفي بالعهد، ولا نصل الرحم، ولا نفعل شيئاً من الخير الذي أمرت به، ونشرب الخمر، وننكح ذوات المحارم بالزني الظاهر، ونقتل من قدرنا عليه من أصحابك وأمتك، ونأخذ أموالهم، بل نقتلك أيضاً، ونقاتلك مع أعدائك، هل كان يتوهم عاقل أن النبي على يقول لهم: أنتم مؤمنون كاملو منكم النار، بل كل مسلم يعلم بالاضطرار أنه يقول لهم: أنتم أكفر الناس منكم النار، بل كل مسلم يعلم بالاضطرار أنه يقول لهم: أنتم أكفر الناس مناحث به، ويضرب رقابهم إن لم يتوبوا من ذلك،

وحين يبطل المصنف كله تعالى القول بعدم كفر تارك الصلاة، وافتراض الفقهاء السابق، ينبه إلى أن الداعي لذلك الافتراض كان متمثلاً في شبهة من شبهات المرجئة.

يقول كلله: افهذا الموضع ينبغي تدبره، فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن، زالت عنه الشبهة في هذا الباب، وعلم أن من قال من الفقهاء: إنه إذا أقر بالوجوب وامتنع عن الفعل لا يقتل أو يقتل مع إسلامه، فإنه دخلت على المرجئة والجهمية. . الالالمه،

وبعد أن وضح المصنف لوثة الإرجاء التي دخلت على كثير من الفقهاء الذين تكلموا على حكم تارك الصلاة، قال معقباً ومنوهاً بأهمية جنس العمل، وأنه لازم للإيمان: «ولهذا كان الممتنعون من قتل هذا من الفقهاء بنوه على قولهم في مسألة الإيمان، وأن الأعمال ليست من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢٢٥).

الإيمان، وقد تقدم أن جنس الأعمال من لوازم إيمان القلب، وأن إيمان القلب التام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع. . الانكاب

ويواصل المصنف الحديث عن حكم ترك جنس العمل، ومن ذلك ما قاله في آخر حديثه عن الإيمان، وقبل فصل الإحسان بقليل.

يقول كلف: «وقد تبين أن الدين لا بد فيه من قول وعمل، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله، بقلبه أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً لا صلاة، ولا زكاة، ولا صياماً، ولا غير ذلك من الواجبات، ولو قدر أنه يؤدي الواجبات، لا لأجل أن الله أوجبها، مثل من يؤدي الأمانة، أو يصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيمان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر.

والمرجئة يرون أن اعتقاد القلب، وإقرار اللسان، هما تمام الإيمان، وبهما نجاة العبد في الآخرة، ورأى بعضهم أن قول اللسان يعد عملاً لما رأوه من أهمية العمل في الشرع لل ولهذا أنكر الإمام أحمد على من قال هذا إنكاراً شديداً، واعتبره قولاً خبيئاً (٣).

ويقول المصنف: «وهذا هو الحق، فإن مجرد التكلم بالشهادتين ليس مستلزماً للإيمان النافع عند الله..»(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٦٧). (٢) المصدر السابق (٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) روى الخلال في كتاب السنّة (٥٧١) عن أبي بكر الأثرم كلله قال: سمعت أبا عبد الله وقيل له: شبابة أي شيء يقول فيه؟ فقال: شبابة كان يدعو إلى الإرجاء، قال: وقد حكي عن شبابة قول أخبث من هذه الأقاويل ما سمعت عن أحد مثله، قال: يقول شبابة: إذا قال فقد عمل، قال: الإيمان قول وعمل كما يقولون، فإذا قال فقد عمل بجارحته، أي بلسانه حين تكلم، ثم قال أبو عبد الله: هذا قول خبيث ما سمعت أحداً يقول به، ولا بلغني.

<sup>(</sup>٤) شرح حديث جبريل (٤٩٠)، وهذا النص رد على ما تظافر عليه مرجئة عصرنا من =

والآن نأتي إلى الحديث عن حكم تارك الصلاة، كقضية متعلقة بقضية رئيسية، وهي حكم ترك جنس العمل.

#### حكم تارك الصلاة:

تارك الصلاة الذي نعنيه في هذا المقام ليس الجاحد لفرضيتها، المنكر لوجوبها، فإن من جحد شيئاً معلوماً بالضرورة من الدين \_ صلاة أو غيرها \_ فهو كافر، لا خلاف في ذلك.

وإنما نعني بالتارك هنا الذي يترك الصلاة تكاسلاً وتهاوناً، مع إقراره بوجوبها.

والمصنف حين يتحدث في هذا المقام عن تارك الصلاة، فيقصد به تاركها بالكلية، الذي لا يصلي بالمرة، أما من كان يصلي أحياناً، ويدع أحياناً أخرى فهو عنده داخل تحت الوعيد.

يقول كلفة في موضع آخر: «فأما من كان مصراً على تركها لا يصلي قط، ويموت على هذا الإصرار والترك، فهذا لا يكون مسلماً، لكن أكثر الناس يصلون تارة، ويتركونها أخرى، فهؤلاء ليسوا محافظين عليها، وهؤلاء تحت الوعيد، وهم الذين جاء فيهم الحديث الذي في السنن حديث عبادة بن الصامت عن النبي على أنه قال: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة. . (١).

اعتقادهم وقولهم: إن من قال لا إله إلا الله، ولم يعمل شيئاً من أعمال الإسلام يكون مؤمناً، ويحكم له بالإسلام، وغالى بعضهم فطرد هذا الحكم الباطل، وقال: إن من قال لا إله إلا الله، وحارب أحكام الشريعة الإسلامية بتطبيق وفرض القوانين الوضعية، فهو مسلم!!، وقد كانت هذه الدعوى الباطلة من أهم الدعاوى الشيطانية التي قاوم بها عباد القبور ومجاورو الأضرحة الدعوة السلفية التي جدد الله أمرها في أواسط القرن الثاني عشر الهجري، على يد الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله عليه، وذلك حين قاموا ينعقون بأن مجرد التكلم بالشهادتين كاف في البقاء على الإسلام، حتى وهم يدعون من دون الله أرباباً، ويذبحون ويطوفون لمن لا يملك لهم ضراً ولا نفعاً، وما زالت فلول المرجئة في هذا العصر تنافح عن بدعة الإرجاء التي بالغ السلف في ذمها، وتصر على أن الإسلام مجرد كلمة تقال باللسان، وأخرى توضع في سجلات الهوية!!.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٢٢/ ٤٩)، وسيأتي الحديث بتمامه بعد قليل إن شاء الله تعالى.

ويقول كَتُلَة: قوبهذا تزول الشبهة في هذا الباب، فإن كثيراً من الناس، بل أكثرهم في كثير من الأمصار، لا يكونون محافظين على الصلوات الخمس، ولا هم تاركيها بالجملة، بل يصلون أحياناً، ويدعون أحياناً، فهؤلاء فيهم إيمان ونفاق، وتجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة كالمواريث ونحوها من الأحكام، فإن هذه الأحكام إذا جرت على المنافق المحض - كابن أبي وأمثاله من المنافقين - فلأن تجري على هؤلاء أولى وأحرى»(١).

وقد ساق المصنف كلله تعالى عدداً لا بأس به من الأدلة التي تبين كفر تارك الصلاة، ومن هذه الأدلة:

١ ـ قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ رَيْدَعَوْنَ إِلَى ٱلشَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ خَنْهَمَ أَلَهُ عَنْهُمَ نِلَةً أَنْ وَقَد كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلشَّجُودِ وَهُمْ سَلِئُونَ ۞ ﴿ [القلم: ٤٢ ـ ٤٣].

ويقول كثلثه مُصدِّراً لهذه الآية: «ولهذا إنما يصف سبحانه بالامتناع من السجود الكفار كقوله. . « وذكر الآية (٢٠).

٢ ـ قوله ﷺ في الحديث الصحيح: «أنه إذا تجلى تعالى لعباده يوم القيامة، سجد له المؤمنون، وبقي ظهر من كان يسجد في الدنيا رياء وسمعة، مثل الطبق لا يستطيع السجود».

ويعقب المصنف على هذا الحديث بقوله: «فإذا كان هذا حال من كان سجد في الدنيا رياء وسمعة، فكيف حال من لم يسجد قط!!»(٣).

٣ ـ قوله ﷺ: "إن النار تأكل من ابن آدم كل شيء إلا موضع السجود،
 قإن الله حرم على النار أن تأكله».

ويستنبط المصنف كتَلَثُهُ من هذا «أن من لم يكن يسجد لله تأكله النار كله!»(٤).

٤ ـ ما ثبت عنه ﷺ: ﴿أنه يعرف أمنه يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء».

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٥٦٧). (٢) المصدر نفسه (٥٥٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٥٥٨). (٤) المصدر نفسه (٥٥٨).

ويقول كلله بعد هذا: «فدل ذلك على أن من لم يكن غراً محجلاً، لم يعرفه النبي على فلا يكون من أمته»(١)، وقال في موضع آخر: «وأما من لم يتوضأ قط ولم يصل، فإنه دليل على أنه لا يعرف يوم القيامة»(٢).

٥ ـ قىولىه تىعالى: ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ قَلِيلًا إِنْكُمْ تَجْرِبُونَ ۞ وَيَلُّ يَوْمَهِذِ لِلْشُكَذِيبِنَ ۞ وَإِذَا فِيلًا إِنْكُمْ تَجَيْبُونَ ۞ وَيَلُّ يَوْمَهِذِ لِلْشَكَذِيبِنَ ۞ ﴾ [المرسلات: ٢٦ ـ ٤٩].

٢ ـ قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْعُدُونَ ﴾ [٢٠ ـ ٢٠].
 بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ۞ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ۞ ﴿ ٢٠ ـ ٢٣].

٧ ـ قوله تعالى: ﴿فَلَا صَلَّقَ وَلَا صَلَّى ۞ وَلَكِن كَذَّبَ وَقَوِلًىٰ ۞﴾ [القيامة ٣١ ـ ٣٢].

٨ ـ قوله تعالى: ﴿مَا سَلَكَكُرْ فِي سَقَرْ ۞ فَالْوَا لَرْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينَ ۞ وَلَرْ نَكُ
 نَظَيمُ الْبِسَكِينَ ۞ وَكُنَا خُومُن مَعَ الْمَالِمِينِينَ ۞ وَكُنَا ثَكَذِبُ بِيَوْمِ اللِّينِ ۞
 خَتَى أَنَذَنَا ٱلْبَيْنُ ۞﴾ [المدثر: ٤٢ ـ ٤٧].

٩ - قبوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَمَاتَوا الرَّكَوْةَ فَعَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾
 [التوبة: ٥].

١٠ قـولـه تـعـالـى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَتَامُوا الصَّكَانَةَ وَمَاتَوْا الزَّكَانَةَ فَإِخْوَانَكُمْ فِي الدِّينَ ﴾ [التوبة: ١١].

ويقول المصنف عن هاتين الآيتين الكريمتين: «وأيضاً فقد علق الأخوة في الدين على نفس إقام الصلاة وإيتاء الزكاة، كما على ذلك على التوبة من الكفر، فإذا انتفى ذلك انتفت الأخوة. .»(٣).

١١ ـ قوله ﷺ: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر» (٤).
 ١٢ ـ قوله ﷺ: «من ترك الصلاة متعمداً فقد برئت منه الذمة».

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۵۵۸). (۲) مجموع الفتاوي (۲۱/ ۱۷۱).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٥٥٩).

<sup>(</sup>٤) وروى مسلم في صحيحه برقم (٨٢) ١/ ٨٥ أن رسول الله ﷺ قال: "بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة"، والمصنف لم يذكر هذا الحديث، ولعله رأى أن حديث «العهد الذي بينا وبينهم» يكفي عنه.

- 17 \_ إن شعار المسلمين الصلاة، ولهذا يعبر عنهم بها، فيقال: اختلف أهل القبلة، والمصنفون لمقالات المسلمين يقولون: مقالات الإسلاميين، واختلاف المصلين.
- ١٤ \_ قوله ﷺ: «من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، وأكل ذبيحتنا، فذلك المسلم له ما لنا، وعليه ما علينا» (١٠).

# مناقشة المصنف لبعض أدلة الذين لم يكفروا تارك الصلاة:

يذكر المصنف أن الذين لم يكفروا بترك الصلاة ونحوها، ليست لهم حجة إلا وهي متناولة للجاحد كتناولها للتارك، فما كان جوابهم عن الجاحد كان جواباً لهم عن التارك، مع النصوص الشرعية التي علقت الكفر بالتولي.

ومن ذلك استدلال الذين لم يكفروا تارك الصلاة بالعمومات التي يحتج بها المرجئة، كقوله: «من شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه.. أدخله الله الجنة..»، ونحو ذلك من النصوص (٢).

فإن هذه النصوص كما بين المصنف كالله تعالى تتناول التارك للصلاة المقر بوجوبها، كما تتناول الجاحد لفرضيتها المنكر لوجوبها، سواء بسواء، ولا فرق بين الأمرين.

أما الدليل الذي يحوم عليه القائلون بعدم كفر تارك الصلاة، ويحتج به المرجئون كما يقول المصنف، فهو قول النبي على: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة، من حافظ عليهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد، إن شاء أدخله الجنة» (٢).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٥٥٩ ـ ٥٦٢).(٢) المصدر نفسه (٦٦٥).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح رواه أهل السنن، وسيأتي تخريجه بالتفصيل أثناء تحقيق المتن إن شاء الله تعالى.

ويقول هؤلاء: قد جعل غير المحافظ تحت المشيئة، والكافر لا يكون تحت المشيئة

وقد ناقش المصنف كلله هذا الدليل، وأبطل الاستدلال به على عدم كفر تارك الصلاة.

وفي ذلك يقول كَلْلَهُ: "ولا دلالة في هذا، فإن الوعد تعلق بالمحافظة على عليها، والمحافظ فعلها في أوقاتها كما أمر، كما قال تعالى: ﴿ كَنْفِظُوا عَلَى الصَّكَوْتِ وَالصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وعدم المحافظة يكون مع فعلها بعد الوقت . ه(١).

ويقول أيضاً: «وقد قال تعالى: ﴿ ﴿ فَلَكَ مِنْ بَعَلِيمٌ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوٰةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ۞ ﴾ [مريم: ٥٩].

فقيل لابن مسعود وغيره: ما إضاعتها؟ فقال: تأخيرها عن وقتها، فقالوا: ما كنا نظن ذلك إلا تركها، فقال: لو تركوها لكانوا كفاراً!!

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤-٥]، ذمهم مع أنهم يصلون، لأنهم سهوا عن حقوقها الواجبة، من فعلها في الوقت، وإتمام أفعالها المفروضة، (٢٠).

ثم ذكر حديث الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها، وعقب بعده بقوله: "فنهى عن قتالهم، إذا صلوا، وكان في ذلك دلالة على أنهم إذا لم يصلوا قوتلوا، وبين أنهم يؤخرون الصلاة عن وقتها، وذلك ترك المحافظة عليها، لا تركها. . "(").

ويقول بعد ذلك ملخصاً وجه الاستدلال الصحيح، ومبطلاً حجة من استدل به على عدم كفر تارك الصلاة: «وإذا عرف الفرق بين الأمرين، فالنبي في إنما أدخل تحت المشيئة من لم يحافظ عليها، لا من تركها، ونفس ترك صفة المحافظة يقتضي أنهم صلوا، ولم يحافظوا عليها، ولا يتناول من لم يحافظ. . "(1).

اً (٢) المصدر نفسه (٥٦٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٢٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٦٤٥). (٤) المصدر نفسه (٥٦٥).

والمصنف - كما سبق - يفرق بين تارك الصلاة بالكلية، وبين الذي يصلى أحياناً، ويدعها أحياناً أخرى.

نعود لنذكر أن المصنف كلله قد أفاض في تلك القضية \_ أعني قضية تارك الصلاة بالكلية \_ تفريعاً للأصل الهام الذي دارت حوله تقريباً جميع مباحث الإيمان في كتاب «شرح حديث جبريل»، هذا الأصل هو أن جنس الأعمال من لوازم الإيمان الباطن، لا يصح إيمان باطن بدون أعمال ظاهرة.

لذا نجد أن المصنف يختم حديثه عن الإيمان باعتبار قول القائلين \_ وهم المرجئة \_ إن الإيمان الواجب يكون بدون فعل شيء من الواجبات خطئاً بيناً، ويذكر بأن هذه البدعة المذمومة \_ وهي الإرجاء \_ قد أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف.

ثم ينبه إلى أن الصلاة هي آكد الأعمال التي لا يصح الإيمان بدون شيء منها، وهي أيضاً أعظم الواجبات وأولها وأجلها(١).

ومن تأمل الأمر وجد أن افتراض إيمان بلا عمل ظاهر، هو بدعة شنعاء لا حقيقة لها في واقع البشر، وإنما هي فكرة فلسفية دارت وتدور في عقول المرجئة قديماً وحديثاً.

أما واقع الحياة، وطبيعة البشر، والواقع التطبيقي للجيل الأول في هذه الأمة، والمنهاج الأسمى الذي تربى عليه المؤمنون في الصدر الأول، فكل هذه الأمور تبطل تصورات المرجئة، وتنسفها من أساسها.

فالمنافقون كما أشار المصنف في أول الكتاب<sup>(٢)</sup> كانوا يصلون ويزكون وينفقون، ولكن لم يكن يقبل منهم، وكانوا يقاتلون مع المسلمين، ويخزون معهم، ويسافرون إلى الأماكن القاصية للغزو مع المسلمين، ويصابون في أنفسهم وأموالهم، ومع ذلك لم يتقبل منهم، أفيعقل أن يقبل

<sup>(</sup>١) المصدر نقسه (٥٧٧).

من إنسان عاش دهره كله، لم يسجد لله سجدة، ولا أطاع الله أبداً، ثم يزعم أن قلبه عامر بالإيمان.

هل يعقل أن هناك إنساناً مؤمناً محباً لله ورسوله يعيش حياته لا يصلي ولا يصوم ولا يحج ولا يتصدق؟.

والله عزّ وجلٌ قد أقام الحجة على من ادعى حب الله تعالى، وجعل علامة بينة على هذا الحب، يعرف بها الصادق من الكاذب، وهذه العلامة هي اتباع النبي على، فقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُر تُوبُونَ اللّهَ فَالنَّيعُونِي يُحْيِبَكُمُ اللهُ وَيَشْفِرُ لَكُرُ ذُنُوبُكُو وَالله عَمُورٌ رَّحِيتُ ﴿ الله عمران: ٣١].

ويقول الحافظ ابن كثير كلله عند هذه الآية الكريمة: الهذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليس هو على الطريقة المحمدية، فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي، في جميع أقواله وأعماله..»(١).

وانظر كيف عقب سبحانه وتعالى على الآية السابقة بقوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلُ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ عَلَى الْآلَةِ لَا يُحِبُ ٱلكَفِينَ ۞ ﴿ [آل عمران: ٣٢].

فإن التولي عن طاعة الله ورسوله بالكلية كفر، وفي ذلك يقول الحافظ ابن كثير: (فإن تولوا: تخالفوا عن أمره، فإن الله لا يحب الكافرين، فدل على أن مخالفته في الطريقة كفر، والله لا يحب من اتصف بذلك، وإن ادعى وزعم في نفسه أنه محب لله، ويتقرب إليه حتى يتابع النبي الأمي خاتم الرسل، ورسول الله إلى جميع الثقلين الجن والإنس)(٢).

وأي مخالفة أعظم من أن يعيش المرء دهره وعمره لا يطيع الله، ولا يطيع رسوله طاعة أبداً!! وأي تول أشد من هذا التولى!!.

وماذا تصنع المرجئة بنصوص الكتاب والسنّة المتظافرة المتواترة المستفيضة الصحيحة الصريحة التي توجب العمل، وتشيد بالعمل، وتحذر من التهاون في العمل، ولا تكاد تذكر الإيمان إلا ومعه العمل.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (١/ ٣٥٩). (٢) المصدر السابق (١/ ٣٥٩).

والله عزّ وجلّ حين يقول في آيات كثيرة: ﴿ الّذِيكَ مَامَنُوا وَعَكِلُوا الْهَالِحُنْتِ ﴾ أو نحوها كقوله: ﴿ مَامَنُ وَعَمِلُ صَلِحًا ﴾ فجاءت هذه الآيات التي تربط صراحة بين الإيمان والعمل في أكثر من مائة آية، قد علم سبحانه أنه سيأتي أناس من هذه الأمة، يخرجون الأعمال من الإيمان، ويعتقدون باستنباطات فاسدة، أو تأويلات باطلة لتلك النصوص المتظافرة أن الإنسان يكون مؤمناً كامل الإيمان، ناجياً عند الله عزّ وجلّ، ولو لم يعمل عملاً صالحاً قط!!!.

يقول شيخ الإسلام كلله بعد أن نبه على أن الأعمال الصالحة المعطوفة على الإيمان دخلت في الإيمان: «فإذا عطفت عليه ذكرت، لثلا يظن الظان أن مجرد إيمانه بدون الأعمال الصالحة اللازمة للإيمان يوجب الوعد، فكان ذكرها تخصيصاً وتنصيصاً، ليعلم أن الثواب الموعود به في الآخرة \_ وهو الجنة بلا عذاب \_ لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحاً، لا يكون لمن ادعى الإيمان ولم يعمل..»(١).

### نصوص للمصنف تبين أهمية الأعمال، وأن جنسها من لوازم الإيمان:

قد سبق ذكر عدة نصوص للمصنف تثلثه تعالى في ذلك الباب، وهناك بعض النصوص التي تحتوي على مناقشات واستدلالات على أهمية جنس العمل وأنه لازم لصحة الإيمان، والتي توضح بما لا يدع مجالاً للشك، أن العمل ركن الإيمان الثاني الذي إذا عدم انهدم بناء الإيمان، وزالت معالمه، وبطلت حقيقته، ويظهر جلياً ما عناه السلف وما تواتر من قولهم، يوم أن قالوا: الإيمان قول وعمل.

وسوف تكون هناك وقفات يسيرة مع هذه النصوص الهامة التي فتح الله بها على المصنف. يقول المصنف تثلثه: «ثم الحب التام مع القدرة، يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر، والعمل الظاهر ضرورة...

فمن صَدق به وبرسوله، ولم يكن محباً له ولرسوله، لم يكن مؤمناً حتى يكون فيه مع ذلك الحب له ولرسوله.

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٦١).

وإذا قام بالقلب التصديق به (أي بالله) والمحبة له لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة، فما يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجب ما في القلب ولازمه، ودليله ومعلوله، كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال والأعمال له أيضاً تأثير فيما في القلب.

فكل منهما يؤثر في الآخر، لكن القلب هو الأصل، والبدن هو فرع له، والفرع يستمد من أصله، والأصل يثبت ويقوى بفرعه كما في الشجرة التي يضرب بها المثل لكلمة الإيمان. . »(١).

فما دام أن هناك في القلب حباً تاماً مقترناً بقدرة، فلا بد أن يكون هناك عمل بالضرورة، أما إن فقد العمل، فلا يخلو ذلك من سبين: إما أن القدرة مفقودة غير حاصلة، وإما أن يكون الحب ليس تاماً، ولا صحيحاً، بل ليس حباً في الحقيقة.

فمن آمن بالله وأحبه فلا بد أن يطيعه حتماً ما دام قادراً، كما قال الشاعر:

تعصي الإله وأنت تظهر حبه هذا محال في القياس بديع لو كان حبك صادقاً لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع (٢)

كما أن هناك علاقة وثيقة بين أصل الإيمان وفرعه، بين إيمان القلب وإيمان القلب وإيمان الجوارح، فإذا ثبت الإيمان في القلب، أثمر الأعمال بحسبه ولا بد. غير أننا ننبه إلى أمر ذي بال، قد نبه عليه المصنف رحمه الله تعالى،

وهو أننا حين نقول: إن الأعمال ثمرات الإيمان فإننا نقصد بالطبع أنها لوازم للإيمان الباطن، متى وجد الإيمان الباطن وجدت، كما هو مذهب

(۱) شرح حدیث جبریل (٤٢٧).

السلف وأهل السنّة.

 <sup>(</sup>٢) هذه الأبيات منسوبة إلى الإمام الشافعي الديوان الصغير
 الذي جمعه محمد عفيف الزعبي (٥٨).

أما ما يقصده المرجئة بقولهم: إن الأعمال ثمرات الإيمان الباطن، فيعنون بذلك أن الإيمان الباطن قد يكون سبباً، وقد يكون الإيمان الباطن تاماً كاملاً، وهي لم توجد، وهذا قول باطل(١١).

كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال الظاهرة والباطنة له تأثير ولا شك في إيمان القلب، وكل منهما يؤثر في الآخر.

اغير أن من المهم هنا أن نعرج على الحالة المعاكسة - أي حالة المنافق الذي يستسلم ظاهراً، وهو غير منقاد باطناً - لنبين أن ذلك لا يتعارض مع هذه الحقيقة، وذلك أن أعمال المنافق هي بلا ريب أثر ما في قلبه، فقد يقال: لِمَ لَمْ يتلازم الظاهر والباطن في حقه، إذ نراه على ظاهر يخالف باطنه?.

والجواب: إن القاعدة صحيحة، وإن التلازم ثابت، فإن الالتواء أو التذبذب الخارجي هو أثر الالتواء والتذبذب الباطني المطابق له، والمنافق في الواقع ونفس الأمر ليس منقاداً لا ظاهراً ولا باطناً، فهذا هو حكمه عند الله الذي يعلم الأمور على حقائقها.

ومخالفة ظاهره لباطنه إنما هي في علمنا البشري القاصر، حيث يمكن أن يحجبنا بتصنعه وتكلفه أعمال الإيمان الظاهرة عما في قلبه من الكفر، ومع ذلك فليس الأمر على إطلاقه، فبصيرة المؤمنين لها أثر في معرفة المنافق، ولحن القول لا ينفك ينبىء عن المنافقين بين الحين والحين، كما أن اعوجاج المظهر من لوازمه المعلمة عن حقيقة المخبر، ولولا وجود ضعاف الإيمان من غير المنافقين، لكان أمرهم أجلى..»(٢).

ونأتي الآن إلى نص آخر للمصنف حيث يقول كلله فيه: «ولما كانت الأقوال والأعمال الباطنة كان الأقوال والأعمال الباطنة كان يستدل بها عليها، كما في قوله تعالى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ

<sup>(</sup>١) الإيمان (٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٢/ ١٤٤).

آلْآخِرِ بُوَآدُونَ مَنْ حَادَ اللهَ وَرَسُولُهُ وَلَوَ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ إِلْمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ إِلَيْمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ إِلَيْمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ إِلَيْمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ إِلَيْمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ أَلْمِحادلة: ٢٢]، فأخبر أن من كان مؤمناً بالله واليوم الآخر، لا يوجدون موادين لأعداء الله ورسوله، بل نفس الإيمان ينافي مودتهم، فإذا حصلت الموادة دل ذلك على خلل في الإيمان.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ تَكَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتُولُونَ الَّذِينَ كَفَرُواً لَيْ مَا تَدَمَتُ لَمُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَكَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَكُنَ مَا تَدَمَتُ لَمُكُمْ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَكَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَكَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ لَيْ اللَّهُ مَا تَقْدَدُوهُمْ أَوْلِيّاتَهُ وَلَا يَعْدَدُهُمْ أَوْلِيّاتُهُ وَلَا أَيْلِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَوْلِيّاتُهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَوْلِيّاتُهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهذه الآية التي أوردها المصنف من أظهر الأدلة على بطلان مذهب المرجئة، ومن أقوى الأدلة أيضاً على أن الإيمان الذي في القلب إذا لم يظهر منه شيء على البدن، فليس بإيمان صحيح، ولا نافع عند الله تعالى في الآخرة.

فقد ذكر سبحانه وتعالى أنه كتب الإيمان في قلوبهم، أي جعله في قلوبهم كما ذكر المفسرون (٢)، فنص على إيمان القلب، وقبل ذلك نفى الإيمان عن الذين يوادون من حاد الله ورسوله، حتى لو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم.

فدل على أن إيمان القلب مرتبط بإيمان الجوارح، أو بعبارة أخرى: أن الإيمان الظاهر لازم للإيمان الباطن.

وفي حين أنكر الناس على الكرامية قولهم في الإيمان، واعتبروا أن القول المجرد عن الاعتقاد هو الإيمان، فإن المصنف كالله لينكر قول الذين يرون أن الإيمان في القلب يكون تاماً بدون العمل.

يقول عن هاتين الطائفتين التي اعتبرت إحداهما أن التصديق المجرد هو الإيمان: «بل هو الإيمان، والأخرى التي اعتبرت أن القول المجرد هو الإيمان: «بل

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۲۲۸).

القول المجرد عن اعتقاد الإيمان ليس إيماناً باتفاق المسلمين، إلا من شذ من أتباع ابن كرام، وكذلك تصديق القلب الذي ليس معه حب لله ولا تعظيم، بل فيه بغض وعداوة لله ولرسله، ليس إيماناً باتفاق المسلمين، فليس مجرد التصديق بالباطن هو الإيمان عند عامة المسلمين، إلا من شذ من أتباع جهم والصالحي، وفي قولهما من السفسطة العقلية والمخالفة في الأحكام الدينية أعظم مما في قول ابن كرام، وقول ابن كرام فيه مخالفة في الاسم دون الحكم، فإنه وإن سمى المنافقين مؤمنين يقول: إنهم مخلدون في النار، فيخالف الجماعة في الاسم دون الحكم وأتباع جهم يخالفون في الاسم والحكم جميعاً»(١).

فالمصنف كلله يجعل من حصر الإيمان في القلب وجعله هو التصديق قولاً شاذاً، بل يعتبره أبعد وأضل من قول الكرامية الذي اتفق الناس على شذوذه (٢٠).

ونأتي الآن إلى نص آخر يقول فيه المصنف: «وبهذا تعرف أن من آمن قلبه إيماناً جازماً، امتنع أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة، فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاء الإيمان القلبي التام، وبهذا يظهر خطأ جهم ومن اتبعه في زعمهم أن مجرد إيمان بدون الإيمان الظاهر ينفع في الآخرة، فإن هذا ممتنع، إذ لا يحصل الإيمان التام في القلب إلا ويحصل في الظاهر موجبه بحسب القدرة، فإن من الممتنع أن يحب الإنسان غيره حباً جازماً، وهو قادر على مواصلته، ولا يحصل منه حركة ظاهرة إلى ذلك...»(٣).

ويقول كَلْلُهُ في نص آخر: «أن الإيمان الذي في القلب من التصديق والحب وغير ذلك، يستلزم الأمور الظاهرة من الأقوال الظاهرة والأعمال

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٤١).

 <sup>(</sup>٢) وهؤلاء هم الجهمية ومن تابعهم من الأشعرية وغيرهم، الذين حصروا الإيمان في
 التصديق، وقد سبق لنا ذكر مناقشة المصنف لهم.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤٤٤).

الظاهرة، كما أن القصد التام مع القدرة يستلزم وجود المراد، وأنه يمتنع مقام الإيمان الواجب في القلب من غير ظهور موجب ذلك ومقتضاه»(١).

ويقول أيضاً في نص آخر: "وإذا نقصت الأعمال الظاهرة كان ذلك لنقص ما في القلب من الإيمان، فلا يتصور مع كمال الإيمان الواجب الذي في القلب، أن تعدم الأعمال الظاهرة الواجبة، بل يلزم من وجود هذا كاملاً، كما يلزم من نقص هذا نقص هذا، إذ تقدير إيمان تام في القلب بلا ظاهر من قول وعمل، كتقدير موجب تام بلا موجبه، وعلة بلا معلولها، وهذا ممتنع (٢).

وكل هذه النصوص التي نقلت عن المصنف كلله تعالى، توضح أن الإيمان قول وعمل، كالبدن والروح، لا بدن إلا بروح، ولا روح إلا ببدن، فكذلك لا إيمان إلا بعمل، ولا عمل إلا بإيمان (٣).

ومن المحال أن يوجد شخص في قلبه إيمان كامل ـ كما تقوله المرجئة ـ ويعيش الدهر كله عاصياً لله، لا يقوم بطاعة أبداً.

ولذلك أنكر السلف رضوان الله عليهم مقالة الإرجاء، واعتبروها من أخطر المقالات.

ويقول المصنف بعد كل المناقشات والردود على المخالفين في حقيقة الإيمان: «وهذه الأمور كلها إذا تدبرها المؤمن بعقله، تبين له أن مذهب السلف هو المذهب الحق، الذي لا عدول عنه، وأن من خالفهم لزمه فساد معلوم، بصريح المعقول، وصحيح المنقول، كسائر ما يلزم الأقوال المخالفة لأقوال السلف والأئمة»(٤).

والخلاصة: أن تارك جنس العمل ليس مؤمناً، بل هو كافر بالله باطناً وظاهراً، حتى لو أجريت عليه المسلمين الظاهرة، كما أجريت على المنافقين.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٨١). (٢) المصدر نفسه (٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٦٨/١٣). (٤) شرح حديث جبريل (٤٩٦).

وقد مر كيف أن جمهور السلف قد أجمعوا على كفر تارك الصلاة، بل قد كفَّر كثير منهم تارك الزكاة والصيام والحج، فمن باب أولى أن الذي لم يعمل شيئاً مطلقاً كافر لا شك عندهم في كفره.

على أننا يحسن التنبيه في هذا المقام إلى مسألتين متعلقتين بموضوع ترك جنس الأعمال.

المسألة الأولى: ما يتعلق بحديث حذيفة بن اليمان في وأرضاه، عن النبي في أنه قال: «يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب، حتى لا يدرى ما صيام و لا صلاة ولا نسك ولا صدقة، وليسرى على كتاب الله عزّ وجلّ في ليلة، فلا يبقى في الأرض منه آية، وتبقى طوائف من الناس: الشيخ الكبير والعجوز، يقولون: أدركنا آباءنا على هذه الكلمة: لا إله إلا الله، فنحن نقولها».

فقال صلة بن زفر لحذيفة: ما تغني عنهم لا إله إلا الله، وهم لا يدرون ما صلاة ولا صيام ولا نسك ولا صدقة؟ فأعرض عنه حذيفة، ثم ردها عليه ثلاثاً، كل ذلك يعرض عنه حذيفة، ثم أقبل عليه في الثالثة فقال: يا صلة، تنجيهم من النار، ثلاثاً(۱).

فهذا الحديث قد يفهم منه بعض الناس أنه مخالف لما سبق تقريره عن السلف في حكم تارك جنس الأعمال، ويعتقد أن الأمر بخلاف ذلك، فيراه مؤمناً ناجياً عند الله، مستدلاً بقول حذيفة ولله في جوابه لصلة: يا صلة!! تنجيهم من النار.

وفي الواقع إن الحديث ليس فيه ما يؤيد هذا الفهم الخاطيء، ولا

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه برقم (٤٠٤٩) كتاب الفتن، والحاكم في المستدرك (٤٧٣/٤)، وقال: حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، ورواه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (١/ ٤٠٠)، وقال الحافظ في الفتح عن رواية ابن ماجه (١٦/١٣): سنده قوي.

وحكم عليه الشيخ الألباني بأنه على شرط مسلم في سلسلته الصحيحة (١/١٢٧)، وهو في كتابه صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣٢٧٣).

مانع أنه في فترات اندراس الإسلام، وخفوت أنواره ومعالمه، وانتشار الجهل، أن يكون تارك الصلاة، أو تارك جنس العمل، ليس كافراً، ولا مخلداً في النار، فإن العذر بالجهل مانع من موانع الكفر.

وهذا الحديث يشير إلى اندراس الإسلام وانتشار الجهل، وعجز الناس عن معرفة فرائضه وأحكامه، والله عزّ وجلّ لا يكلف نفساً إلا وسعها، وليس في وسعها \_ في ذلك الزمان \_ معرفة شيء منه إلا الشهادة، وهؤلاء معذورون بالعجز، وليس في الحديث أنهم يتركون الفرائض مع علمهم بها.

وقد أشار شيخ الإسلام تَثَلَّهُ تعالى إلى ذلك فقال: «لكن من ألناس من يكون جاهلاً ببعض الأحكام جهلاً يعذر به، فلا يحكم بكفر أحد حتى تقوم عليه الحجة من جهة بلاغ الرسالة، كما قال تعالى: ﴿ لِتُلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِيبِ حَتَّى نَسُولًا ﴾ [الاسراء: ١٥].

ولهذا لو أسلم رجل ولم يعلم أن الصلاة واجبة عليه، أو لم يعلم أن الخمر يحرم، لم يكفر بعدم اعتقاد إيجاب هذا وتحريم هذا، بل ولم يعاقب حتى تبلغه الحجة النبوية..

وكثير من الناس قد ينشأ في الأمكنة والأزمنة الذي يندرس فيها كثير من علوم النبوات، حتى لا يبقى من يبلغ ما بعث الله به رسوله من الكتاب والحكمة، فلا يعلم كثيراً مما يبعث الله به رسوله، ولا يكون هناك من يبلغه ذلك، ومثل هذا لا يكفر.

ولهذ اتفق الأئمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيمان، وكان حديث العهد بالإسلام، فأنكر شيئاً من هذه الأحكام الظاهرة المتواترة، فإنه لا يحكم بكفره حتى يعرف ما جاء به الرسول.

ولهذا جاء في الحديث: «يأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا زكاة وصوماً ولا حجاً، إلا الشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة، يقول: أدركنا آباءنا وهم يقولون: لا إله إلا الله (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/۲۰۱ ـ ٤٠٨).

ثم ذكر كلله ما أورده في كتاب «شرح حديث جبريل» من حديث الرجل الذي أمر أهله بتحريقه وتذريته، ظاناً أن الله لا يقدر على بعثه وإعادته، فأنكر قدرة الله عزّ وجلّ على الإعادة، وأنكر معاد الأبدان، وكلاهما كفر، ولكنه كان مؤمناً بالله، مؤمناً بأمره وخشيته، جاهلاً بذلك، ضالاً في ظنه مخطئاً، فغفر الله له ذلك(۱).

فتبين أن حديث حذيفة ولله يحمل على ما قاله شيخ الإسلام، ألا ترى أن صلة كلله قد تعجب من مجرد قولهم لا إله إلا الله، وأن ذلك ينفعهم، لأنه قد رسخ في نفوس السلف رضوان الله عليهم أن الإيمان لا غنى له ولا قوام إلا بالعمل، أي أن جنس العمل لا يصح الإيمان إلا به، ولذلك تساءل صلة، فلما خفي عليه حكم بعض الحالات الاستثنائية وأراد تنزيلها على الأصل، بين له حذيفة فله أن تلك حالة خاصة.

المسألة الثانية: ما ورد في بعض الأحاديث الدالة على خروج عصاة الموحدين من النار، وفي بعض الروايات أن الله عزّ وجلّ بعد أن تشفع فيهم الملائكة، ويشفع النبيون، ويشفع المؤمنون، يقبض أرحم الراحمين قبضة من النار، فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط: "فيخرجون منها كاللؤلؤ في رقابهم الخواتيم، يعرفهم أهل الجنة، هؤلاء عتقاء الله، الذين أدخلهم الله الجنة بغير عمل عملوه، ولا خير قدموه..»(٢).

فقد جاء في الحديث: لم يعملوا خيراً قط، وجاء فيه أيضاً: أدخلهم الله الجنة بغير عمل عملوه، ولا خير قدموه.

وربما احتج بعض الناس على أن ترك جنس الأعمال ليس كفراً، وفي الواقع كيف يمكن لمستدل بنص واحد أن يقف في وجه عشرات، بل مئات النصوص التي تأمر بالعمل، وتجعل من الأعمال ركناً من أركان الإيمان لا يتم إلا به.

<sup>(</sup>١) المصدر تفسه (١١/ ٤٠٩).

 <sup>(</sup>۲) هذه رواية مسلم، رواها برقم (۱۸۳۱) ۱/۱٤٥، كتاب الإيمان باب معرفة طريق الرؤية.

وقد بين إمام الاثمه ابن خزيمه رحمه الله تعالى ان قوله في الحديث (لم يعملوا خيراً قط) جرياً على ما تعارفت عليه العرب، واستعملته في كلامها، من نفي الاسم عن الشيء لنقصه عن الكمال والتمام، لا لانتفائه نهائاً(۱).

وقد وردت تلك الصيغة في غير حديث عن النبي على منها الحديث الذي رواه النسائي وأحمد وابن حبان والحاكم، وأصله في الصحيحين، لكن ليس فيه: لم يعمل خيراً قط، ولكنها ثابتة من الروايات الأخرى، في الرجل الذي لم يعمل خيراً قط، وكان يداين الناس، ويأمر غلمانه بالتجاوز عن المعسرين، وفي رواية عند الحاكم من حديث ابن مسعود: حوسب رجل، فلم يوجد له خير، ثم ذكر الحديث، وكيف أنه كان ينظر المعسرين، ويتجاوز عنهم.

ولفظ النسائي: (إن رجلاً لم يعمل خيراً قط، وكان يداين الناس، فيقول لرسوله: خذ ما تيسر، واترك ما عسر، وتجاوز لعل الله تعالى، أن يتجاوز عنا، فلما هلك قال الله عز وجل له: هل عملت خيراً قط؟، قال: لا، إلا أنه كان لي غلام، وكنت أداين الناس، فإذا بعثته ليتقاضى، قلت له: خذ ما تيسر، واترك ما عسر، وتجاوز، لعل الله يتجاوز عنا، قال الله تعالى: قد تجاوزت عنك)(٢).

والشاهد في هذا الحديث، قوله: لم يعمل خيراً قطا ا فهل هذا النفي على عمومه، أي أن الرجل بالفعل ما صنع خيراً أبداً؟.

أم أن النفي قد جرى مجرى الأغلب، قيقال لمن علب شره خيره: فلان لا خير فيه!!.

<sup>(</sup>١) التوحيد (٣٠٩).

<sup>(</sup>Y) رواه النسائي برقم (٤٦٩٤) كتاب البيوع، ورواه في سننه الكبرى (٤/ ١٠)، وقال وأحمد برقم (٨٧١٥)، وابن حبان في صحيحه برقم (٨٧١٥)، وابن حبان أي صحيحه برقم (٣٠٤)، وقال محققه: "إسناده حسن»، والحاكم في المستدرك من طريقين، إحداهما (٢٨/٢) على شرط الشيخين (٢٩/٢)، ووافقه على شرط الشيخين (٢٩/٢)، ووافقه الذهبي في كلا الطريقين.

والواقع أن الثاني هو المقصود بالطبع، كيف وقد صرح في الحديث بأنه كان يعمل الخير، وذلك حين كان يتجاوز عن المعسرين، وهذا من أعمال الجوارح، أو ما قام بقلبه حين كان يقول: لعل الله يتجاوز عنا، وهذه الكلمة تتضمن في طياتها خوفاً ورجاء، وهما من أعمال القلوب.

ولكن التساؤل المشكل الذي لا ينفك يطرح نفسه للنقاش، عند الحديث عن لزوم جنس العمل للإيمان، هو هل هناك حالات شاذة يضعف فيها إيمان القلب، حتى لا يستطيع التأثير على الجوارح؟.

أو بمعنى آخر: هل يمكن أن يكون في القلب إيمان ضعيف للغاية، ولا يظهر له أي أثر على الجوارح؟.

والجواب: أنه لا بد أن يظهر يوماً من الأيام أثر لذلك الإيمان الضعيف جداً الساكن في القلب، ولو مرة واحدة، ولو لم يشعر بذلك أحد البتة.

ولكن نتيجة للضعف الشديد لذلك الإيمان يضعف أثره حتى لكأنما يصير معدوماً، ولكن محال أن لا يصدر عنه حركة، ولو يسيرة، ولو لم يشعر بها أحد.

ومعتقد السلف الصالح، ينكر هذا أشد الإنكار ونصوص شيخ الإسلام المتظافرة تجمع على أنه يستحيل أن يوجد إيمان مجزى، في الآخرة، ولا يكون له أي أثر على الإطلاق، ولكن أن يضعف التأثير، ويضعف بالتالى الأثر حتى لكأنه شبه المعدوم شيء آخر.

وزيادة في التوضيح «قد تحصل حالة شاذة خفية، وهي أن يضعف إيمان القلب ضعفاً، لا يبقى معه قدرة على تحريك الجوارح لعمل خير (على الأقل في الظاهر)، مثله مثل المريض الفاقد الحركة والإحساس، إلا أن في قلبه نبضاً، لا يستطيع الأطباء معه الحكم بوفاته، مع أنه ميئوس من شفائه، فهو ظاهراً في حكم الميت، وباطناً لديه هذا القدر الضئيل من الحياة الذي لا حركة معه (١).

<sup>(</sup>١) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٢/ ٥٢٩).

وهذه الحالات أضحت معروفة في عصرنا هذا، ووقع فيها نزاع بين الكثيرين من الفقهاء والأطباء في حكمها، هل يحكم على أصحابها بالموت، أم يحكم لهم بالحياة، ولكل منهما أحكام خاصة (١).

وقد تعود إلى بعض هؤلاء ملامح الحياة الواضحة، وإن كان ذلك في النادر القليل<sup>(٢)</sup>، ولكن الشاهد أنه كما توجد مثل هذه الحالة التي ذكرت آنفاً، فإنه قد توجد حالات شاذة يضعف فيها ما في القلب من الإيمان حتى لا يقوى على تحريك صاحبه على فعل خير، على الأقل في الظاهر.

وهناك مثال آخر، فقد تكون هناك شجرة قد قطعت أغصانها، فلم يبق منها سوى جذع يابس، كأنه خشب مغروس في الأرض، وقد تكون فيها حياة، ولكن لا أثر لها البتة، ولا يشعر بها أحد، ولكن بعد مضي عدة سنين، إذا بالجدع تخرج منه نبتة صغيرة، وتظهر فيه الحياة من جديد، وإن لم تعد الشجرة سيرتها الأولى.

<sup>(</sup>١) يقول د. مختار المهدي في بحث قدمه إلى مؤتمر الطب الإسلامي في الكويت، بعنوان: نهاية الحياة الإنسانية، واصفاً للمثال الذي ذكر أعلاه: «يكون هناك فقد كامل للوعي، يستمر هذا الإنسان في حياة يصفها البعض خطأ بالحياة النباتية، والبعض الآخر بالحياة الخلوية، وكلها تعبيرات غير دقيقة من الناحية العلمية، وقد يكون وصف (حياة جسدية) هو الوصف الأدق، ومن الناحية النظرية يمكن لإنسان مِن هذا النوع أن يعيش مدى حياة كامل على هذا الوضع، ويعتمد ذلك على مستوى كفاءة التمريض والرعاية الطبية وعلاج الأمراض العارضة والتي قد تصيبه نتيجة للرقاد الطويل وهذا المريض يحتاج إلى إطعام عن طريق أنبوب إلى المعدة بغذاء شبه سائل بنسب متوازنة، وعناية مستمرة بالجلد، وتقليب الجسد أو تغيير أوضاعه كل ساعتين تقريباً لمنع قرح الفراش. . وإنسان مثل هذا يتنفس ذاتياً ، لأن جذع المخ سليم، ولكن حياة مثل هذا لا تكون إلا داخل مستشفى، وهي بالتأكيد كارثة اقتصادية، للتكلفة المادية الباهظة، وانعدام الأمل في عودة المريض إلى وعيه، وقد رأيت بنفسي إحدى هذه الحالات استمرت حياتها لمدة خمسة عشر عاماً على هذا الوضع في إحدى (أحد) المستشفيات الأوربية..، مجلة مجمع الفقه الإسلامي (٥٦٥) العدد الثالث، الجزء الثاني (١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٧م). وانظر: أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها (٣٤٢\_ ٣٥٤) للذكتور محمد بن

وانظر: احكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها (٣٤٢\_ ٣٥٤) للذكتور محمد محمد المختار الشنقيطي، حيث رجح عدم اعتبار الإنسان ميتاً بمجرد موت دماغه.

<sup>(</sup>٢) ألمصدر تقسه (٩٨٥\_ ١٨٧).

والمقصود أن هناك حالات شاذة، ولكن الشاذ لا حكم له، وإنما الحكم والعبرة بالعموم «فلا أحد يقول بإخضاع أحكام الأحياء الأصحاء لحكم مثل هذه الحالة الشاذة، أو يعارض بها السنن الثابتة المعلومة في الحياة والأحياء.

ونخلص من هذا إلى أنه مع حفظ عموم دلالة الأصول الكلية، توجد حالات خاصة، يكون فيها تارك جنس العمل، أو تارك الصلاة غير مخلد في النار، وقد لا يدخلها أصلاً..»(١).

## ثامناً: موقف شيخ الإسلام من الخلاف بين السلف ومرجئة الفقهاء في الإيمان:

من المعلوم أن السلف قد أجمعوا على ذم المرجئة الفقهاء، وأمروا بهجرهم وعدم مجالستهم، حين قالوا: إن الأعمال ليست من الإيمان، وقد كبر على السلف رضوان الله عليهم أن تكون الصلاة والزكاة وسائر الأعمال الفاضلة ليست من الإيمان، وأدركوا ما قد يترتب على تلك البدعة، من تهاون في الواجبات، وما قد ينطوي عليها من استشراء للفسق والفساد وهو ما وقع بالفعل بعد ذلك \_ فقاموا يحاربونها بلا هوادة.

وقد قال كثيرون قديماً وحديثاً: إن الخطب يسير، والأمر محتمل، وأن حقيقة الخلاف بين السلف ومرجئة الفقهاء من أمثال حماد بن أبي سليمان وأبي حنيفة تظف خلاف لفظي أو صوري، أو غير حقيقي (٢).

وليس المقصود بهذا البحث هو تحرير حقيقة النزاع بين الفريقين<sup>(٣)</sup> بالدرجة الأولى، ولكن المقصود هو معرفة موقف المصنف تحديداً من هذه القضية.

ولتكن عبارات المصنف هي المرجح الوحيد في تلك المسألة، ولا

<sup>(</sup>١) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٧٥٧).

<sup>(</sup>٢) ومن هؤلاء العلامة ابن أبي العز في شرح العقيدة الطحاوية (٢/ ٤٦٢).

<sup>(</sup>٣) سيأتي الحديث عن تلك القضية \_ إن شاء الله \_ أثناء تحقيق المتن، عند الكلام على مذهب أبى حنيفة في الإيمان.

بأس بعد ذلك أن نذكر عدداً لا بأس به من نصوصه في هذا المقام، ومن ثم نصل إلى نتيجة صحيحة بإذن الله.

يقول تشله: «ثم بعد ذلك تنازع الناس في اسم المؤمن والإيمان، نزاعاً كثيراً، منه لفظى، وكثير منه معنوي. .

وأنكر حماد بن أبي سليمان ومن اتبعه تفاضل الإيمان، ودخول الأعمال فيه، والاستثناء فيه، وهؤلاء من مرجئة الفقهاء. .

ثم إن السلف والأئمة اشتد إنكارهم على هؤلاء وتبديعهم وتغليظ القول فيهم، ولم أعلم أحداً منهم نطق بتكفيرهم، بل هم متفقون على أنهم لا يكفرون في ذلك. .»(١).

ويقول في موضع آخر: «إذا تبين هذا، وعلم أن الإيمان الذي في القلب من التصديق والحب وغير ذلك يستلزم الأمور الظاهرة.. زالت الشبهة العلمية في هذه المسألة، ولم يبق إلا نزاع لفظي، في أن موجب الإيمان الباطن هل هو جزء منه داخل في مسماه، فيكون لفظ الإيمان دالاً عليه بالتضمن والعموم؟ أو هو لازم الإيمان ومعلول له وثمرة له، فتكون دلالة الإيمان عليه بطريق اللزوم؟»(٢).

ويقول في موضع آخر: «وقيل لمن قال: دخول الأعمال الظاهرة في اسم الإيمان مجاز، نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيمان الواجب الذي في القلب وموجباته، كان عدم اللازم موجباً لعدم الملزوم، فيلزم من عدم هذا الظاهر عدم الباطن، فإذا اعترف بهذا كان النزاع اننا أير(٣)

ويقول: «فإذا قال: إنها (أي: الأعمال الظاهرة) من لوازمه، وأن الإيمان الباطن يستلزم عملاً صالحاً ظاهراً، كان بعد ذلك قوله: إن تلك الأعمال لازمة لمسمى الإيمان، أو جزءاً منه نزاعاً لفظياً»(٤).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٣٦٦-٣٧٧، ٣٧٧). (٢) المصدر السابق (٤٨١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤٨٩)، (٤) المصدر السابق (٤٩٤):

ويقول: «ومن قال بحصول الإيمان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات، سواء جعل تلك الواجبات لازماً له، أو جزءاً منه، فهذا نزاع لفظي، كان مخطئاً خطأً بيناً، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف»(۱).

ويقول أيضاً: "فإذا عرف أن الذم والعقاب واقع في ترك العمل، كان بعد ذلك نزاعهم لا فائدة فيه، بل يكون نزاعاً لفظياً، مع أنهم مخطئون في اللفظ، مخالفون للكتاب والسنّة.. "(٢).

ويقول: «ولهذا كان أصحاب أبي حنيفة يكفرون أنواعاً ممن يقول كذا وكذا، لما فيه من الاستخفاف، ويجعلونه مرتداً ببعض هذه الأنواع، مع النزاع اللفظي الذي بين أصحابه وبين الجمهور في العمل: هل هو داخل في اسم الإيمان، أم لا؟»(٣).

ويقول: «وهذا التصديق له لوازم صارت لوازمه داخلة في مسماه عند الإطلاق، فإن انتفاء اللازم يقتضي انتفاء الملزوم، ويبقى النزاع لفظياً: هل الإيمان دال على العمل بالتضمن أو اللزوم؟.

ومما ينبغي أن يعرف أن أكثر التنازع بين أهل السنة في هذه المسألة هو نزاع لفظي، وإلا فالقائلون بأن الإيمان قول، من الفقهاء كحماد بن أبي سليمان، وهو أول من قال ذلك، ومن اتبعه من أهل الكوفة وغيرهم، متفقون مع جميع علماء السنة على أن أصحاب الذنوب داخلون تحت الذم والوعيد، وإن قالوا: إن إيمانهم كامل كإيمان جبريل، فهم يقولون: إن الإيمان بدون العمل المفروض، ومع فعل المحرمات يكون صاحبه مستحقاً للذم والعقاب، كما تقوله الجماعة، ويقولون أيضاً: بأن من أهل الكبائر من يدخل النار كما تقوله الجماعة»(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٧٧). (٢) الإيمان (١٤٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٧٣). (٤) المصدر السابق (٢٣٣).

ويقول أيضاً: «ولهذا دخل في إرجاء الفقهاء جماعة عند الأمة أهل علم ودين، ولهذا لم يكفر أحد من السلف أحداً من مرجئة الفقهاء، بل جعلوا هذا من بدع الأقوال والأفعال، لا من بدع العقائد، فإن كثيراً من النزاع فيها لفظي، لكن اللفظ المطابق للكتاب والسنة هو الصواب، قليس لأحد أن يقول بخلاف قول الله ورسوله، لا سيما وقد صار ذلك ذريعة إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء، وغيرهم، وإلى ظهور الفسق، فصار ذلك الخطأ اليسير في اللفظ سبباً لخطأ عظيم في العقائد والأعمال، فلهذا عظم القول في ذم الإرجاء»(١).

ويقول أيضاً: "وحدثت المرجئة.. وكانت أخف البدع، فإن كثيراً من النزاع فيها نزاع في الاسم واللفظ دون الحكم، إذ كان الفقهاء الذين يضاف إليهم هذا القول.. هم مع سائر أهل السنة متفقين على أن الله يعذب من يعذبه من أهل الكبائر بالنار، ثم يخرجهم بالشفاعة.. وعلى أنه لا بد في الإيمان أن يتكلم بلسانه، وعلى أن الأعمال المفروضة واجبة، وتاركها مستحق لللم والعقاب، فكان في الأعمال، هل هي من الإيمان؟ وفي الاستثناء ونحو ذلك، عامته نزاع لفظى..»(٢).

وبعد تأمل النصوص السابقة، وغيرها يظهر ما يلي:

أولاً: أن علماء السلف رضوان الله عليهم أجمعين قد اشتد نكيرهم على المرجئة، وبالغوا في ذمهم والتنفير منهم.

"والقضية التي لا ينبغي أن تفوتنا هي أن كلمة المرجئة في اصطلاح هؤلاء العلماء إنما تعني هذا الإرجاء \_ أي إرجاء الفقهاء \_ وظل هذا قائماً حتى بعد ظهور الجهمية . فكل ذم أو عيب قيل في المرجئة ، فهو منصرف لهم وحدهم حتى منتصف القرن الثاني تقريباً ، بل هو الأغلب إلى القرن الثالث» (٣) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۳۰۸). (۲) مجموع الفتاوي (۳۸/۲۱۳)

<sup>(</sup>٣) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٢/ ٣٨٠).

فمذهب المرجئة ـ من إخراج للأعمال من مسمى الإيمان، ونفيهم لزيادة الإيمان ونقصانه، ومنع الاستثناء فيه وتحريمه، واعتبار من استثنوا فيه شكاكاً، وقولهم إن إيمان الناس سواء لا يتفاضلون فيه، إيمان الفساق، وإيمان جبريل عليه مبتدع في دين الإسلام.

ثانياً: ومع ذم السلف لهؤلاء المرجئة وتبديعهم، فإنهم لم يكفروهم، بل اتفقوا على عدم تكفيرهم.

ثالثاً: أن المصنف \_ وهو غاية في إنصاف المخالفين \_ يعتذر لمرجئة الفقهاء، ويذكر أن لهم شبهات التبس الأمر عليهم بسببها (١)، ويذكر أن منهم أناساً معروفين عند الأمة بالعلم والدين، وربما أطلق على بعضهم وصف الأكابر(٢).

رابعاً: أن المصنف مع قوله بأن نزاع هؤلاء مع المرجئة لفظي، ومع اعتذاره لهم، فقد انتقدهم وخطَّأهم في أمور منها:

١ \_ أن بدعتهم في الإيمان مخالفة للكتاب والسنّة.

 ٢ .. أن هذه البدعة قد صارت ذريعة إلى إرجاء أهل الكلام من الجهمية وغيرهم.

٣ \_ أن هذه البدعة قد أدت إلى ظهور الفسق.

وصار ـ كما يقول ـ ذلك الخطأ اليسير في اللفظ سبباً لخطأ عظيم في العقائد والأعمال.

وانظر إلى قوله كَثَلَهُ: «ومن قال بحصول الإيمان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات، سواء جعل تلك الواجبات لازماً له، أو جزءاً منه، فهذا نزاع لفظي، كان مخطئاً خطأً بيناً، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف..».

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٥٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ٤٠).

فهو كُنَّلَهُ مع إقراره بأن النزاع لفظي في أن الأعمال لازمة للإيمان أو جزء منه، يعتبر خطأ المرجئة خطأ بيناً، ويعود ليُذكِّر مرة أخرى بأن السلف رضوان الله عليهم قد أعظموا الكلام عليها، وأغلظوا القول فيها.

وكلام المصنف في هذا المقام يفهم منه \_ بلا ريب \_ أنه موافق للسلف الصالح في ذمهم للمرجئة والإرجاء.

وقد سبقت الإشارة إلى حكم المصنف بتناقض مذهبهم في الإيمان، وأنهم إن لم يدخلوا أعمال القلوب في الإيمان لزمهم قول جهم، وإذا أدخلوها فيه لزمهم دخول أعمال الجوارح(١).

وإذا أردنا أن نخرج برأي للمصنف في هذه القضية، فإن أمامنا عدة احتمالات:

الأول: أن نقول: إن الخلاف معنوي وحقيقي، وليس فيه لفظي على الإطلاق، وهذا الاحتمال يضعّفه كثرة ترديد المصنف لعبارة الخلاف اللفظي.

الثاني: أن يقال: إن الخلاف لفظي عند المصنف بإطلاق، وهذا القول عكس القول الأول، وهذا الذي أثبته شارح العقيدة الطحاوية، وقال عنه: إنه خلاف لفظى أو صوري(٢).

وهذا القول يضعّفه أن المصنف أشار غير مرة أن كثيراً من الخلاف في الإيمان معنوي، وكثيراً منه لفظي.

الثالث: أن يقال: إن إطلاق المصنف لعبارة النزاع اللفظي، هو من باب المناظرة مع المخالفين، وليس نفياً لوجود الخلاف الحقيقي بين السلف ومرجئة الفقهاء.

فالمصنف يقول: «وقيل لمن قال: دخول الأعمال الظاهرة في اسم الإيمان مجاز، نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيمان الواجب الذي في القلب وموجباته، كان عدم اللازم موجباً لعدم الملزوم،

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٥٥).

فيلزم من عدم هذا الظاهر عدم الباطن، فإذا اعترفت بهذا كان النزاع لفظياً».

ويقول أيضاً: "فإذا عرف أن الذم والعقاب واقع في ترك العمل، كان بعد ذلك نزاعهم لا فائدة فيه، بل يكون نزاعاً لفظياً، مع أنهم مخطئون في اللفظ، مخالفون للكتاب والسنّة».

ولعل من أقرب النصوص التي تؤيد هذا الاحتمال ما أشار إليه المصنف في موضع آخر: «وكثير من منازعات الناس في مسائل الإيمان، ومسائل الأسماء والأحكام، هي منازعات لفظية، فإذا فصل الخطاب زال الارتياب، والله مبحانه أعلم بالصواب»(١).

فالمصنف يسائل هؤلاء المرجئة دوماً الذين أقروا أن تارك الأعمال مستحق للذم والعقاب: هل هذه الأعمال تدخل في الإيمان كجزء لا يتجزأ منه بطريق التضمن والعموم!! أو أنها لازمة للإيمان لا تنفك عنه، فهي تابعة لمسمى الإيمان بطريق اللزوم؟.

والمصنف ـ كما سبق ـ يذكر أن هذا يقع، وهذا يقع، بحسب إفراد، الألفاظ واقترانها.

فالمصنف كأنه يريد أن يقول لهؤلاء المرجئة: ليس بيننا وبينكم خلاف، إذا أقررتم بأن الأعمال من لوازم الإيمان، والخلاف معكم لفظي في هذا الباب، ولكنكم مخطئون مخالفون للكتاب والسنة، وما أحدثتموه في الإيمان من بدعة جرَّت شراً عريضاً.

وعلى هذا الاحتمال فالقول بأن الخلاف لفظي، جرى مجرى المناقشة وإفحام الخصم، والخلاف على هذا الأساس خلاف حقيقي.

وهذا القول متجه لولا بعض النصوص التي سيقت على وجه الإخبار، وليس على وجه المناظرة، كقول المصنف مثلاً: "ولهذا كان أصحاب أبى حنيفة يكفرون أنواعاً ممن يقول كذا وكذا، لما فيه من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۸/۲۷۹).

الاستخفاف، ويجعلونه مرتداً ببعض هذه الأنواع، مع النزاع اللفظي الذي بين أصحابه وبين الجمهور في العمل: هل هو داخل في اسم الإيمان، أم لا؟».

الرابع: أن نقول: إن الخلاف بين السلف مرجئة الفقهاء، منه لفظي، ومنه معنوي، أي الجمع بين الأمرين، فاللفظي في الاسم، والمعنوي في الحكم، فهم وإن أخرجوا الأعمال من مسمى الإيمان، وقالوا: إن إيمانهم كإيمان جبريل عليه وقالوا: إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، فقد اتفقوا على أن تاركها مذموم ومعرض للعقاب، وهذ الخلاف في اللفظ والاسم.

أما المعنوي فهم يجعلون تارك جنس العمل ـ بالكلية ـ مؤمناً كامل الإيمان، ناجياً عند الله في الآخرة، والسلف ـ كما مر ـ يقولون بعكس ذلك.

الخامس: أن المصنف يتحدث عن طائفتين من المرجئة، الخلاف مع إحداهما لفظي، الخلاف مع الأخرى معنوي، فالطائفة الأولى هم مرجئة الفقهاء وخلاف السلف معهم لفظي، لأنهم \_ وإن أخرجوا الأعمال من مسمى الإيمان \_ إلا أنهم يهتمون بالأعمال، ويرون أن تاركها متعرض للذم والوعيد والعقاب.

أما الطائفة الأخرى من المرجئة فهم الذين يقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب، وقد يستأنس لهذا بقول المصنف عن أبي حنيفة وأصحابه الويذمون المرجئة، والمرجئة عندهم الذين لا يوجبون الفرائض، ولا اجتناب المحارم، بل يكتفون بالإيمان (١٠).

ولكن يرد على هذا القول عدة أمور، منها:

١ ـ أن المصنف كفر من قال بهذا، حيث قال: «وإن قالوا: إنه لا يضره ترك العمل، فهذا كفر صريح»(٢٠).

٢ ـ أن المصنف لم ينسب هذا القول لأحد من المخالفين، وفي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۱/۱۳).

ذلك يقول بعد نصه السابق: «وبعض الناس يحكي هذا عنهم، وأنهم يقولون: إن الله فرض على العباد فرائض، ولم يرد منهم أن يعملوها، ولا يضرهم تركها، وهذا قد يكون قول الغالية الذين يقولون: لا يدخل النار من أهل التوحيد أحد، لكن ما علمت معيناً أحكي عنه هذا القول، وإنما الناس يحكونه في الكتب، ولا يعينون قائله، وقد يكون قول من لا خلاق له من الفساق والمنافقين (الذين)(۱) يقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب، أو مع التوحيد..».

فليس هناك قائل معين لهذا القول، بل أشار المصنف إلى احتمال أن يكون كلاماً لمن لا خلاق له من الفساق والمنافقين، وفي هذه الحالة فليس من المعقول أبداً أن يكون الخلاف المعنوي الذي تحدث المصنف عنه مراراً مع قول لم يعلم قائله، أو مع طائفة من الفساق والمنافقين هم أقل وأرذل من أن تناقش شبهاتهم التي سببها شهواتهم وأهواؤهم.

٣ ـ أن المصنف حين يذكر أن الخلاف منه لفظي ومعنوي، فإنه لا يذكر في هذا السياق أحداً من طوائف المرجئة سوى مرجئة الفقهاء، فالخلاف الذي منه لفظي ومعنوي هو معهم دون غيرهم.

وملخص هذه الاحتمالات: إما أن يكون الخلاف حقيقياً معنوياً، وليس لفظياً، وإما أن يكون الخلاف منه حقيقي معنوي، ومنه لفظي صوري، وإما أن يكون الخلاف لفظياً صورياً، وليس حقيقياً أو معنوياً، وإما أن يكون الخلاف مع طائفتين من المرجئة، فاللفظي مع مرجئة الفقهاء، والمعنوي مع غالية المرجئة.

وعبارات المصنف قد تؤيد بعض هذه الاحتمالات، ولكن الترجيح يميل لكفة القول الرابع في هذه المسألة الشائكة، وأن الخلاف مع مرجئة الفقهاء أنفسهم \_ كثير منه لفظي \_ حين يخرجون الأعمال من مسمى

<sup>(</sup>١) زيادة لإيضاح سياق النص.

الإيمان، ويوافقون أهل السنّة على وجوب هذه الأعمال، وأن تاركها مستحق للذم والعقاب، وأن الله عزّ وجلّ يعذب من يعذب من أهل الكبائر، ثم يخرجهم بالشفاعة.

وأن الخلاف معهم معنوي حين يقولون: إن من آمن بقلبه، وأقر بلسانه، ولم يعمل خيراً قط، مؤمن ناج عند ربه في الآخرة، والسلف يكفرون تارك العمل بالكلية، ولا يتصورون أن مثل هذا يقع أبداً، إلا إن كان في أذهان المرجئة.

ولكن هناك تساؤلات هامة للغاية تطرح نفسها بإلحاح في هذه القضية، وهي: ما المراد بأن النزاع بين الفريقين لفظي أو صوري، هل هو تخطئة السلف رضوان الله عليهم أجمعين، حين اشتد نكيرهم، وعظم ذمهم لمرجئة الفقهاء؟ أو هو الاستدراك عليهم، وأنه تفطن لأمر لم يتفطنوا له، أو الوصول إلى اتهامهم بالتسرع أو الغلو وكل هذه التساؤلات تضع نفسها في طريق كل من قال: إن خلاف السلف مع مرجئة الفقهاء خلاف لفظي بإطلاق، ولا محيص عنها بحال من الأحوال!!!

وبكل حال فشيخ الإسلام المصنف، وإن ذكر مرات عديدة، أن الخلاف بين الطائفتين لفظي، فقد خطأهم - كما سبق - وبين أن خطأهم قد تسبب في حدوث مضاعفات خطيرة، سواء على مستوى الأعمال، بالتهاون فيها، وظهور الفسق، أو بتمهيد ذلك الخطأ للإرجاء الغالي المتمثل في إرجاء الجهمية ومن تابعهم كالأشاعرة وغيرهم.

وأستطيع أن أقول بعد كل هذا: إن من المتفق عليه ذم المرجئة وابتداعهم في الدين ما ليس منه، ومخالفتهم ما عليه السلف الصالح رضوان الله عليهم أجمعين، فيكون الخلاف حينئذ حقيقياً ومعنوياً، ومن رأى خلاف هذا ـ واتفق على ما سبق ذكره (أي من ذم السلف للمرجئة والتحذير منهم والتثنيع عليهم) ـ يكون الخلاف معه حينئذ لفظياً!!، والله أعلم.

# المسألة الخامسة تقرير مذهب السلف في الإيمان

مذهب السلف كما سبق في الإيمان هو قول وعمل، والإيمان على وجه التفصيل يتكون من الأجزاء التالية:

## قول القلب وقول اللسان وعمل القلب وعمل الجوارح:

أو يتركب من العناصر التالية: اعتقاد بالجنان وقول باللسان وعمل بالأركان.

فقول القلب هو تصديقه وعلمه، وقول اللسان هو تهليله وذكره، وعمل القلب هو حبه وخوفه ورجاؤه وغيره، وعمل الجوارح هو الأعمال الظاهرة، من صلاة وصيام وحج وذبح ونذر ودعاء وغير ذلك.

فالإيمان إذن يتكون من ظاهر وباطن، والظاهر يشمل قول اللسان وعمل الجوارح، وأما الباطن فيشمل قول القلب وعمل القلب.

وقد قام المصنف تشئه من خلال كتابه «شرح حديث جبريل» بتقرير مذهب أهل السنّة والجماعة في قضايا الإيمان المختلفة، وسوف نعرض هذه القضايا المختلفة عرضاً موجزاً، وكما عرضها المصنف.

ونستطيع أن نقول: إن هذه القضايا تمثل جملة معتقد أهل السنّة والجماعة في الإيمان، وفيما يلي أهم القضايا التي تحدث عنها المؤلف:

١ ـ أن الإيمان قول وعمل، أو قول وعمل ونية، أو قول وعمل ونية واتباع للسنة، أو قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان وكل ذلك قد ورد عن السلف، والمعنى متقارب<sup>(١)</sup>.

Y = 1 أن الإيمان يزيد وينقص، يزيد بالطاعات، وينقص بالمعاصي (Y).

٣ ـ أن العباد لا يتساوون في الإيمان، ولا يتماثلون فيه أبداً، وأن القول بتساوى إيمان الناس بدعة شنعاء (٣).

<sup>(</sup>۱) شرح حديث جبريل (٣٦٨). (۲) المصدر نفسه (٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٤٤٧).

٤ ـ أن تفاضل الناس في الإيمان يكون في أجزاء الإيمان الأربعة،
 في قول القلب، وهو التصديق، وفي قول اللسان وهو الذكر، وفي أعمال القلوب، وفي أعمال الجوارح.

ان أعمال القلب وأعمال الجوارح من الإيمان، وقد شنّع السلف على من أخرج الأعمال من مسمى الإيمان، وهم المرجئة \_ مع اهتمامهم بالعمل والعبادة في حياتهم \_ أيما تشنيع.

يقول الإمام الأوزاعي كلله: «وكان من مضى من سلفنا لا يفرقون بين الإيمان والعمل، والعمل من الإيمان، والإيمان من العمل»(١).

٦ - أن الكفر كفران، كفر أصغر، وكفر أكبر، والنفاق نفاقان، نفاق أصغر، ونفاق أكبر، والشرك كذلك شركان، شرك أصغر وشرك أكبر، فالأصغر من هذه الأمور ليس مخرجاً من الملة، والأكبر هو المخرج منها(٢).

٧ ـ أن الكفر يكون بالقلب وباللسان وبالجوارح، وليس محصوراً في كفر القلب، أو التكذيب بالحق ـ كما ذهب إلى ذلك كثير من طوائف أهل البدع ـ، والمصنف كله كلامه في كتاب «شرح حديث جبريل» وغيره من كتبه، يدور على ذلك، أي على أن الكفر قد يكون تكذيباً في القلب، أو قولاً باللسان، أو أعمالاً ظاهرة في الجوارح تناقض الإيمان (٣).

أما أهل البدع فهم يجعلون الإيمان محصوراً في التصديق، ويجعلون ما يقابله وهو الكفر محصوراً في التكذيب.

وقد ذكر الأشعري أن من مذهب الجهمية «أن الإيمان والكفر، لا يكونان إلا في القلب دون غيره من الجوارح» (٤).

<sup>(</sup>١) الإبانة لابن بطة (٢/ ٨٠٧)، وقد ذكره شيخ الإسلام في الإيمان (٢٣٢).

<sup>(</sup>۲) شرح حدیث جبریل (٤٠٥).

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٤٤٤ ـ ٤٥٠)، الإيمان (١٧٥).

<sup>(</sup>٤) مقالات الإسلاميين (١/٢١٣).

يقول المصنف كَنَلَه: «فإنا نعلم أن من سب الله ورسوله طوعاً بغير كره، بل من تكلم بكلمات الكفر طائعاً غير مكره، ومن استهزأ بالله وآياته ورسوله فهو كافر باطناً وظاهراً»(١).

ويقول أيضاً: «فالقلب إذا كان معتقداً صدق الرسول، وأنه رسول الله، وكان محباً لرسول الله معظماً له، امتنع مع هذا أن يلعنه ويسبه، فلا يتصور ذلك منه إلا مع نوع من الاستخفاف به وبحرمته، فعلم بذلك أن مجرد اعتقاده أنه صادق، لا يكون إيماناً إلا مع محبته وتعظيمه بالقلب»(٢).

ويقول في موضع آخر: «وأيضاً فإنه سبحانه استثنى المكره من الكفار، ولو كان الكفر لا يكون إلا بتكذيب القلب وجهله، لم يستثن منه المكره، لأن الإكراه على ذلك ممتنع، فعلم أن التكلم بالكفر كفر، لا في حال الإكراه..»(٢).

ويقول الحافظ ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى: «وأما الكفر الأكبر، فخمسة أنواع:

كفر تكذيب.

وكفر استكبار وإباء، مع التصديق.

وكفر إعراض.

وكفر شك.

وكفر نفاق.

فأما كفر التكذيب: فهو اعتقاد كذب الرسل، وهذا القسم قليل في الكفار...

وأما كفر الإباء والاستكبار: فنحو كفر إبليس، فإنه لم يجحد أمر الله، ولا قابله بالإنكار، وإنما تلقاه بالإباء والاستكبار، ومن هذا كفر من عرف صدق الرسول، وأنه جاء بالحق من عند الله، ولم ينقد له إباءاً واستكباراً، وهو الغالب على كفر أعداء الرسل.

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٤٩). (٢) المصدر نفسه (٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٤٥٣)، وانظر أيضاً نفس المصدر (٤٥٥).

أما كفر الإعراض: فأن يعرض بسمعه وقلبه عن الرسول، لا يصدقه، ولا يكذبه، ولا يواليه، ولا يعاديه، ولا يصغي إلى ما جاء به البتة.

وأما كفر الشك، فإنه لا يجزم بصدقه، ولا يكذبه، بل يشك في أمره. وأما كفر النفاق، فهو أن يظهر بلسانه الإيمان، وينطوي قلبه على التكذيب..»(١).

٨ ـ أن حكم مرتكب الكبيرة عند أهل السنة والجماعة في الدنيا، أنه مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته، ولا يخرج من الإيمان إلى الكفر، بل يقولون: إن صاحب الكبيرة خرج من الإيمان إلى الإسلام، وأما في الآخرة فهو في مشيئة الله عز وجل، إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له (٢).

يقول المصنف كَالله: "وبتحقيق هذا المقام يزول الاشتباه في هذا الموضع، ويعلم أن في المسلمين قسماً، ليس هو منافقاً محضاً في الدرك الأسفل من النار، وليس هو من المؤمنين الذين قيل فيهم: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُوّيِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمّ لَمْ يَرْتَابُوا وَحَنهَدُوا بِالْمَوْلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ في سَجِيلِ اللّهِ أَلْكَيْنِكُ هُمُ ٱلمُوّمِنُونَ عَمّا السحجرات: ١٥]، ولا من الذين قيل فيهم: ﴿أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلمُوّمِنُونَ حَمّا الانفال: ٤]، فلا هم منافقون، ولا هم من هؤلاء الصادقين المؤمنين حقاً، ولا من الذين يدخلون الجنة بلا عقاب، بل له طاعات ومعاص، وحسنات وسيئات، ومعه من الإيمان ما لا يخلد معه في النار، وله من الكبائر ما يستوجب دخول النار، وهذا القسم قد يسميه بعض الناس: الفاسق الملى.. "(٣).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (١/٣٦٦)، وانظر: كتاب "نواقض الإيمان القولية والعملية» (٣٦٠ ٤٤) للدكتور عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف، فقد ذكر نقولاً عن جمع من العلماء تبين أن الكفر يكون بالقلب واللسان والجوارح، ومن هؤلاء: محمد بن نصر المروزي، وابن الجوزي، وابن حزم، وشيخ الإسلام ابن تيمية الإمام المصنف، وتاج الدين السبكي، وابن القيم، وابن كثير، وابن الوزير، وابن نجيم الحنفى.

<sup>(</sup>۲) شرح حدیث جبریل (۳۱۱)، الإیمان (۱۹۰) مجموع الفتاوی (۷/۳۷۳).(۳) شرح حدیث جبریل (۳۱۳)، (٤٠٤).

ويقول في موضع آخر عن حكم مرتكب الكبيرة: «وهل يطلق عليه اسم مؤمن؟ هذا فيه القولان، والصحيح التفصيل، فإذا سئل عن أحكام الدنيا، كعتقه في الكفارة، قيل: هو مؤمن، وكذلك إذا سئل عن دخوله في خطاب المؤمنين.

وأما إذا سئل عن حكمه في الآخرة، قيل: ليس هذا النوع من المؤمنين الموعودين بالجنة، بل معه إيمان يمنعه الخلود في النار، ويدخل به الجنة بعد أن يعذب في النار، إن لم يغفر الله له ذنوبه، ولهذا قال من قال: هو مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته (١).

٩ ـ أنه لا بد أن يدخل النار جمع من أهل القبلة، ثم يخرجون منها، كما تواترت بذلك الأحاديث عن النبي ﷺ (٢).

ويقول كالله: «بل السلف والأئمة متفقون على ما تواترت به النصوص، من أنه لا بد أن يدخل النار قوم من أهل القبلة، ثم يخرجون منها» (۳).

١٠ ـ أن النبي ﷺ يشفع الأهل الذنوب يوم القيامة، كما قد تواترت عنه أحاديث الشفاعة (٤).

وشفاعته ﷺ لقوم استحقوا دخول النار، فلا يدخلونها، ولقوم يخرجون منها بعد أن دخلوها(٥).

11 ـ أن الإيمان له شعب كثيرة، منها ما يزول الإيمان بزوالها، كالشهادتين (٢) ومنها من لا يزول الإيمان بزواله، كإماطة الأذى عن الطريق على سبيل المثال (٧).

ويقول كلله في موضع آخر شارحاً لحقيقة الإيمان: اللم هو في

<sup>(</sup>۱) الإيمان (۲۷۸).(۲) شرح حديث جبريل (۳۳۱).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٦١). (٤) المصدر نفسه (٣٥٨).

<sup>(</sup>٥) شرح العقيدة الطحاوية (١/ ٢٨٨، ٢٩٠).

<sup>(</sup>٦) وترك الصلاة بالكلية \_ على الصحيح \_.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (٣٧٦، ٣٧٨).

الكتاب بمعنيين: أصل وفرع واجب. . وهو مركب من أصل لا يتم بدونه، ومن واجب ينقص بقواته نقصاً يستحق صاحبه العقوبة، ومن مستحب يفوت بفواته علو الدرجة، فالناس فيه ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق، كالحج».

ويقول الحافظ ابن القيم كله: «إن الإيمان عند جمهور أهل السنة له شعب متعددة، كما أخبر بذلك أعلم الخلق على في حديث شعب الايمان»(١).

وكما أن الإيمان شعب وأجزاء، فكذلك الكفر، يقول الحافظ ابن القيم: «الكفر ذو أصل وشعب، فكما أن شعب الإيمان إيمان، فشعب الكفر كفر»(٢).

١٢ - أنه يجتمع في الإنسان إيمان ونفاق، وبعض شعب الإيمان وشعبة من شعب الكفر<sup>(٦)</sup>.

والمعنى: يجتمع إيمان مع نفاق أصغر، أي: عملي، ويجتمع إيمان وكفر أصغر لا ينقل عن الملة، أما الإيمان والكفر الأكبر، والإيمان والنفاق الأكبر، فلا يجتمعان في قلب عبد قط، لأن الإيمان والكفر الأكبر متضادان، إذا وُجد أحدهما بطل الآخر.

۱۳- ليس من شرط الإيمان وجود العلم التام (٤)، ولهذا كان الصواب أن الجهل ببعض أسماء الله وصفاته، لا يكون صاحبه كافراً، إذا كان مقراً بما جاء به الرسول على ولم يبلغه ما يوجب العلم بما جهله على وجه يقتضى كفره إذا لم يعلمه (٥).

<sup>(</sup>١) الصلاة (٥٣). : . (٢) المصدر نفسه (٥٣).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٣٩٨)، الإيمان (٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) نود أن نشير إلى وقوع خطأ كبير في المطبوع، وهو أن العبارة جاءت فيه كالتالي: «فمن شرط الإيمان وجود العلم التام»، وهو مخالف لعقيدة أهل السنة والجماعة، ولا يتلاءم مع سياق المصنف، وقد نبهنا عليه في مكانه من منن الكتاب المحقق.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٤٢٣).

١٤ ـ أن الإيمان المطلق هو الذي يتناول القول المطلق، والعمل المطلق، أي يتناول قول القلب واللسان، وعمل القلب والجوارح (١٠).
 فهو يتناول فعل الواجبات، وترك المحرمات (٢).

وهو الذي يستحق به المؤمن الثواب بلا عقاب، والوعد بالجنة (٣)، وإذا أطلق فإنه يشمل الأعمال الظاهرة والباطنة (٤).

١٥ ـ أن الإيمان الواجب يختلف باختلاف حال نزول الوحي من السماء، وبحال المكلف في البلاغ وعدمه (٥).

١٦ ـ أن العمل الظاهر لا يكون مستلزماً للإيمان، ولا لازماً له، بل يوجد معه تارة، ومع نقيضه تارة، فالعمل الظاهر ليس مستلزماً لإيمان الباطن، وذلك كما في أعمال المنافق، وعلى العكس من ذلك تماماً، فإذا وجد الإيمان الباطن وجدت الأعمال الظاهرة بحسبه (٢).

١٧ \_ أن أصل الإيمان في القلب، والأعمال والأقوال الظاهرة من لوازمه التي لا تنفك عنه، كما قال النبي في الحديث الصحيح: «ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب؛ (٧).

١٨ أن اسم الإيمان يطلق تارة على ما في القلب من الأقوال القلبة والأعمال القلبية، وتكون الأعمال الظاهرة من لوازمها التي لا تنفك عنها، وتارة يطلق اسم الإيمان على ما في القلب والبدن جميعاً.

وسبب ذلك أن الاسم الواحد تختلف دلالته بالإفراد والاقتران، فإذا أفرد اسم الإيمان دخلت فيه الأعمال الظاهرة، أما إذا قرن بالإسلام أو بالعمل الصالح فإن الإيمان يطلق في تلك الحال على ما في القلب(^).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٣٧٠). (٢) الإيمان (٣٨).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٠٦). (٤) المصدر نفسه (٤٨١).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٢٩٦)، الإيمان (١٥٦). (٦) شرح حديث جبريل (٤٩٠).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق (٤٤٢)، الإيمان (١٤٩)، مجموع الفتاوي (٧/ ٦٤٤).

<sup>(</sup>٨) شرح حديث جبريل (٤٤٢).

١٩ ـ أن من لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة عليهما، فهو كافر باطناً
 وظاهراً باتفاق المسلمين.

وفي هذا يقول المصنف كتله: "وبهذا تعرف أن من آمن قلبه إيماناً جازماً امتنع أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة، فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاء الإيمان القلبي التامة (١٠).

ويقول أيضاً: «فأما الشهادتان إذا لم يتكلم بهما مع القدرة، فهو كافر باتفاق المسلمين، وهو كافر باطناً وظاهراً، عند سلف الأمة وأثمتها، وجماهير علمائها..»(٢).

ويقول في موضع آخر: «وقد اتفق المسلمون على أنه من لم يأت بالشهادتين فهو كافر . ، (۳).

٢٠ - أن الشارع ينفي اسم الإيمان عن الشخص، لانتفاء كماله الواجب، وإن كان معه بعض أجزائه (٤).

فالزاني مثلاً حين يزني يكاد يكون عمل قلبه مفقوداً، ولكن قول القلب وهو التصديق عنده موجود<sup>(ه)</sup>.

ويقول تلله في موضع آخر: «كذلك الزاني والسارق والمنتهب، لم يعدم الإيمان الذي به يستحق أن لا يخلد في النار، وبه ترجى له الشفاعة والمغفرة، وبه يستحق المناكحة والموارثة، لكن عُدم الإيمان الذي به يستحق النجاة من العذاب، ويستحق به تكفير السيئات، وقبول الطاعات، وكرامة الله ومثبوته، وبه يستحق أن يكون محموداً مرضياً» (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٤٤٤). (٢) المصدر نفسه (٥٥١).

<sup>(</sup>٣) الإيمان (٢٣٧)، (١٧٤).

<sup>(</sup>٤) شرح حدیث جبریل (٤٠٦)، الإیمان (۳۷، ۳۸).

<sup>(</sup>٥) الإيمان (٢٤٠).

 <sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى (٧/ ٦٧٦).

تنبيه هام: يقول الحافظ ابن رجب كلله في جامع العلوم والحكم (١١١/١): وأما اسم الإسلام فلا ينتفي بانتفاء بعض واجباته، أو انتهاك بعض محرماته، وإنما ينتفي بالإتيان بما ينافيه بالكلية، ولا يعرف في شيء من السنة الصحيحة نفي =

٢١ ـ أن الرجل قد يكون مسلماً لا مؤمناً، ولا منافقاً مطلقاً، بل
 يكون معه أصل الإيمان دون حقيقته الواجبة (١).

كما قال تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ مَامَنًا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدَخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُومِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤].

وقوله ﷺ في حديث سعد بن أبي وقاص ﷺ (أو مسلم!!)، حين قال سعد: «يا رسول الله أعطيت فلاناً، وتركت فلاناً، وهو مؤمن (٢٠٠٠).

٢٢ ـ لم يثبت المدح في الكتاب والسنة إلا على إيمان معه العمل،
 لا على إيمان خال عن عمل<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - أن اسم الإسلام يجري على المنافقين في الظاهر، لأنهم استسلموا ظاهراً، بما أتوا به من الأعمال الظاهرة، وأما في الآخرة فهم في الدرك الأسفل من النار(1).

٢٤ ـ أن الكفر كفران: كفر ظاهر، وكفر باطن، أو كفر نفاق، من هنا فقد يحكم للشخص في الظاهر بالإسلام، وهو في الآخرة كافر من أهل النار، كالمنافقين (٥).

٢٥ ـ أن الدين ثلاث مراتب: أعلاها الإحسان، وأوسطها الإيمان، وأدناها الإسلام، فمن حقَّق درجة الإحسان، فهو سابق بالخيرات بإذن ربه، ومن حقَّق الدرجة الثانية، وهي الإيمان، فهو مقتصد، ومن حقَّق الإسلام فهو ظالم لنفسه: «وهكذا من أتى بالإسلام الظاهر مع تصديق القلب، لكن لم يقم بما يجب عليه من الإيمان الباطن، فإنه معرض للوعيد..»(٦).

الإسلام عمن ترك شيئاً من واجباته، كما ينفى الإيمان عمن ترك شيئاً من واجباته، وإن كان قد ورد إطلاق الكفر على فعل بعض المحرمات، وإطلاق النفاق أيضاً.

١) شرح حديث جبريل (٤٠٦). (٢) المصدر نفسه (٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) الإيمان (١٤٥).

<sup>(</sup>٤) شرح حديث جبريل (٦٧٥ ـ ٥٨٥) الإيمان (٢٧٦).

<sup>(</sup>٥) شرح حديث جبريل (٥٧٦).

<sup>(</sup>٦) شرح حديث جبريل (٣٣٠)، الإيمان (٢٩٠).

كما قبال تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَقْنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۖ فَينْهُمْ ظَالِمٌ لِيَنْفَهُمْ وَمِنْهُمْ سَائِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [فاطر: ٣٢].

71 - أن الإيسان أفضل من الإسلام، وأن الإسلام يفترق عن الإيسان، فإذا اجتمعا افترقا، وكان الإسلام هو الأعمال الظاهرة، وكان الإيسان هو الأعمال الباطنة، وإذا افترقا اجتمعا، فإذا ذكر الإسلام دخل فيه الإيمان، وإذا ذكر الإيمان دخل فيه الإسلام<sup>(۱)</sup>.

٢٧ ـ أن عقوبة الذنوب تزول عن العبد في الآخرة بنحو عشرة أسباب:

الأول: التوبة ا

الثاني: الاستغفار.

الثالث: الحسنات الماحية.

الرابع: دعاء المؤمنين للعبد، وصلاتهم على جنازته.

الخامس: ما يعمل للميت من أعمال البر، كالصدقة والحج ونحوهما.

السادس: شفاعة النبي على.

السابع: المصائب التي يكفّر الله بها الخطايا.

الثامن: ما يقع في القبر من الفتنة والضغطة والروعة.

التاسع: أهوال يوم القيامة وكربها وشدائدها.

العاشر: رحمة الله وعفوه ومغفرته بلا سبب(٢).

٢٨ ـ أن هنالك نزاعاً في تكفير تارك الأركان الأربعة (الصلاة والزكاة والصيام والحج) أو أحدها بين علماء السلف رقيم.

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبويل (٤٤٢، ٢٤٤)، الإيمان (٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٣٣٦ ـ ٣٥٩)، وانظر: موانع إنفاذ الوعيد، للدكتور عيسى بن عبد الله السعدي، رسالة ماجستير مقدمة إلى قسم العقيدة بجامعة أم القرى، عام ١٤١١هـ.

فبعضهم قال: إن الإنسان يكفر بترك واحد من الأربعة، حتى الحج إن عزم على تركه بالكلية.

وبعضهم قال: إنه لا يكفر إلا بترك الصلاة، وهذا هو أشهر الأقوال.

وقال آخرون: إنه يكفر بترك الصلاة والزكاة.

وقال غيرهم: إنه يكفر بترك الصلاة والزكاة إذا قاتل الإمام عليها.

وقال كثير من الفقهاء من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي: لا يكفر بترك شيء من ذلك ما دام مقراً بوجوبها (١١).

ونود أن نشير في هذا المقام إلى قضيتين هامتين:

الأولى: أن النزاع بين أهل السنة في تكفير تارك المباني الأربعة، أو تارك بعضها، أمر مشهور وليس كما يعتقد كثير من الناس، من أنه لا نزاع في ذلك، أو يعتقدون أن النزاع محصور فقط بين جمهور الفقهاء والحنابلة في تارك الصلاة تكاسلاً، ويعدون القول بكفر تارك الصلاة قولاً لأحمد فقط، نعم إن أرادوا بذلك من أصحاب المذاهب الأربعة فنعم، وإن أرادوا غير ذلك فباطل قطعاً، لأن جمهور السلف رضوان الله عليهم متفقون مع أحمد كثلة في ذلك.

وإلى ذلك أشار شيخ الإسلام رحمه الله تعالى بقول: «وأما الأعمال الأربعة، فاختلفوا في تكفير تاركها، ونحن إذا قلنا: أهل السنة متفقون على أنه لا يكفر بالذنب، فإنما نريد به المعاصي، كالزنى والشرب، وأما هذه المباني ففي تكفير تاركها نزاع مشهور..»(٢)، وقد ذكر مثل ذلك الحافظ ابن رجب كلله (٣).

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۵۵۶ ـ ۵۵۱)، مجموع الفتاوی (۲۰/۹۲).

<sup>(</sup>٢) الإيمان (٢٣٧).

 <sup>(</sup>٣) الفتح (١/ ٢٣)، وقال المصنف في كتابه «السياسة الشرعية لإصلاح الراعي والرعية» (٢٨/ ٣٥٩): إن المنقول عن أكثر السلف أن حكم تارك الصلاة تكاسلاً وتهواناً قتله كافراً مرتداً.

ويقول أيضاً: «أن مباني الإسلام الخمس المأمور بها، وإن كان ضرر تركها لا يتعدى صاحبها، فإنه يقتل بتركها في الجملة عند جماهير العلماء، ويكفر أيضاً عند كثير منهم، أو أكثر السلف..»(١).

وروى الخلال أن سفيان بن عيينة سئل عن الإرجاء، فقال: "يقولون: الإيمان قول وعمل، والمرجئة أوجبوا الجنة لمن شهد أن لا إله إلا الله، مصراً بقلبه على ترك الفرائض، وجعلوه ذنباً بمنزلة ركوب المحارم، وليسا سواء، لأن ركوب المحارم عن غير استحلال معصية، وترك الفرائض متعمداً من غير جهل ولا عذر كفر..»(٢).

الثانية: أن هذا دليل بقياس الأولى ـ على أن تارك جنس العمل ليس مؤمناً، لا باطناً، ولا ظاهراً، كما سبق بيانه.

٢٩ ـ أن تارك الصلاة بالكلية عند جمهور السلف الصالح كافر كفراً أكبر، يقول عبد الله بن شقيق: «كان أصحاب محمد على لا يرون شيئاً تركه كفر إلا الصلاة»(٢٠)...

وبذلك استفاضت كتب العقيدة السلفية، ككتاب الإيمان للحافظ ابن أبي شيبة (٤)، والسنة للإمام عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل (٥)، وتعظيم قدر الصلاة للإمام محمد بن نصر المروزي (٢)، والشريعة لأبي بكر الأجري (٧)، والإبانة لأبي عبد الله بن بطة (٨)، وغيرها.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۲۰/ ۹۵).

 <sup>(</sup>۲) السنة للخلال (لوحة ۱۰۹) نقلاً عن ظاهرة الإرجاء (۷۰٤/۲)، وذكره الحافظ ابن رجب في الغتج (۱/ ۲۲).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي برقم (٢٦٢٢)، ورواه الحاكم في المستدرك (٧/١) عن عبد الله بن شقيق عن أبي هريرة هيء وسكت عنه، وقال الذهبي في التلخيص: «إسناده صالح»، وصححه الشيخ ناصر الألباني كَنْهُ في سلسلته الصحيحة (١/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) الإيمان (٢٦، ٧٢، ٤٠، ٤٦، ٤٧، ٤٩).

<sup>(</sup>٥) السنّة (٢/ ٣٥٦ \_ ٣٥٩). (٦) تعظيم قدر الصلاة (٨٧٣ \_ ٩٣٦).

<sup>(</sup>٧) الشريعة (١٤٢ ـ ١٥٥).(٨) الإيانة (١/ ١٢٩ ـ ١٨٤).

وقد صار الأمر في ذلك غريباً، حين أخرجه كثير من العلماء - من كتب العقيدة إلى كتب الفقه، ولقد أثّر ذلك في الحكم على تارك الصلاة، حتى صار القول بتكفيره قولاً مخالفاً لمذهب جمهور الفقهاء، بل عدَّه بعضهم غلواً في الحكم، وإنا لنلمس أثر الإرجاء في هذه القضية، كما قال المصنف حين تحدث عن حكم تارك الصلاة فقال: "فهذا الموضع ينبغي تدبره، فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن، زالت عنه الشبهة في هذا الباب، وعلم أن من قال من الفقهاء: إنه إذا أقر بالوجوب وامتنع عن الفعل لا يقتل، أو يقتل مع إسلامه، فإنه دخلت عليه الشبهة التي دخلت على المرجئة والجهمية الله والمجمية التي دخلت على المرجئة والجهمية الله والمجمية التي دخلت على المرجئة والجهمية التي دخلت على

٣٠ ـ أن أهل السنّة لا يكفرون أحداً من الناس، إلا بعد قيام الحجة عليه، وذلك بتحقق الشروط، وانتفاء الموانع، وهم يفرقون بين التكفير المعين.

يقول كَلْله: «والتحقيق في هذا: أن القول قد يكون كفراً، كمقالات الجهمية الذين قالوا: إن الله لا يتكلم، ولا يرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه كفر، فيطلق القول بتكفير القائل، كما قال السلف: من قال: إن القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إن الله لا يرى في الآخرة فهو كافر، ولا يكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة..»(٢).

٣١ ـ أن أهل السنة والجماعة يجيزون الاستثناء في ادعاء الإيمان، ويجيزون تركه، خلافاً لمن يحرمه، وخلافاً لمن يوجبه، فيمنعونه لمن أراد الشك، ويجيزونه لعدم تزكية أنفسهم، والحكم بأنهم قد حققوا الإيمان الكامل(٣).

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۵۹۹).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٧٧٥).

<sup>(</sup>٣) الإيمان (٣٤١).

#### تاسعاً

# الآثار المترتبة على الخلاف في الإيمان

ولسنا نعني بها تلك الآثار العملية الأليمة التي أصابت حياة الأمة الإسلامية، من غلو في فكر الخوارج، وتكفيرهم للمسلمين، واستحلالهم لدمائهم وأموالهم، وإقامتهم لعدة دويلات أسست على قواعد ذلك الفكر الغالي، أو ما وقع على الطرف الآخر من تهاون وتفريط ونكوص وخور في ساحة العمل بين أبناء الأمة، نتيجة لفكر المرجئة المدمر.

ولكن الذي نعنيه في هذا المقام بالدرجة الأولى، ما يتعلق بموضوع الخلاف في حقيقة الإيمان وما ترتب على تلك القضية.

فمن شأن البدعة \_ كما هو معروف \_ أن تجر إلى بدعة مثلها، وهذا أصل يكاد يكون عاماً في جميع البدع.

ولا بد من التذكير بأن الأصل الكبير الذي قامت عليه بدع الفرق في الإيمان، هو اعتبار الإيمان شيئاً واحداً، لا يتبعض ويتجزأ، ولا يذهب بعضه، ويبقى بعضه - كما هو الحال عند أهل السنة والجماعة - وكان من الآثار التي ترتبت على هذا الأصل:

قضية زيادة الإيمان ونقصانه، ومسألة الاستثناء.

فمن جعل الإيمان شيئاً واحداً، أنكر زيادته ونقصانه، ومن جعله كذلك حرم الاستثناء فيه، وجعله شكاً، والآن نأتي إلى بيان ذلك:

# أولاً: زيادة الإيمان ونقصانه:

وتلك قضية تتمشى مع جميع طوائف المرجئة الذين اتفقت كلمتهم على إخراج الأعمال من مسمى الإيمان، إذ أن الإيمان عندهم شيء ثابت لا يتغير، ولا يزيد، ولا ينقص، وما دام أن الأعمال ليست منه، فكيف يزيد وينقص<sup>(۱)</sup>؟ لأن الإيمان عندهم إما هو التصديق، وإما التصديق والإقرار، وهذا مما يتساوى فيه الناس، كما يقولون.

<sup>(</sup>١) وعند الخوارج والمعتزلة يذهب الإيمان كله بالكبيرة.

وقد ذكر المصنف كلله عدداً لا بأس به من الأدلة المأثورة، من الكتاب والسنّة وأقوال الصحابة، ومن ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَمْران: ١٧٣].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ مَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ۞﴾ [الأنفال: ١].

وقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِيَّ أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الشَّوْمِينِينَ لِيَزْيَادُوَا إِيمَنَا مَّعَ إِيمَانِهِم ﴾ [الفتح: ٤].

وقوله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان».

وقوله ﷺ: "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان».

وقوله ﷺ: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً».

وقال عمير بن حبيب من صحابة رسول الله ﷺ: «الإيمان يزيد وينقص، قيل له: وما زيادته وما نقصانه؟ قال: إذا ذكرنا الله وحمدناه وسبحناه فتلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا فتلك نقصانه».

ولم يكتف المصنف بذلك، بل أورد وجوهاً تبين زيادة الإيمان ونقصانه وأن ذلك الحق لا ريب فيه.

وهي عبارة عن أدلة وبراهين عقلية، لها أصولها الشرعية، تثبت بما لا يدع مجالاً للشك، أن الإيمان يزيد وينقص، وأن الناس يتفاضلون فيه تفاضلاً عظيماً، وأنه لا شيء أعظم تفاوتاً من الإيمان، وهذه البراهين العقلية لها جميعاً مستندات شرعية، وقد ذكر المصنف في كتاب «شرح حديث جبريل»(١) سبعة وجوه، بينما ذكر في كتاب «الإيمان الكبير» ثمانية

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٥٨ ـ ٤٧٠).

وجوه (١٦)، وغالب هذه الوجوه قد ذكرت في الكتابين، وسنذكر خلاصة ما ذكر في كل منهما، فنقول:

أولاً: الأعمال الظاهرة، فإن الناس يتفاضلون فيها، وتزيد وتنقص، وهذا مما اتفق الناس على دخول الزيادة والنقصان فيه.

لكن وقع الخلاف في دخول هذه الأعمال في مسمى الإيمان، فالذين ينفون دخولها في الإيمان، يقولون: هي من ثمرات الإيمان، وقد يقولون: إنها تدخل في الإيمان مجازاً لا حقيقة، وهذا معنى زيادة الإيمان ونقصانه عندهم، أي زيادة ثمراته ونقصانها.

وقد تقرر أن الأعمال الظاهرة من لوازم الإيمان وموجباته، فإنه يمتنع أن يكون إيمان تام في القلب بلا قول ولا عمل ظاهر، وأما كونه لازماً أو جزءاً منه، فهذا يختلف \_ كما سبق \_ بحسب استعمال لفظ الإيمان مفرداً أو مقروناً بلفظ الإسلام والعمل، هذا من ناحية.

ومن ناحية أخرى فقولهم: إن الزيادة في العمل الظاهر لا في موجبه خطأ بين، فإن التفاضل معلول الأشياء، ومقتضاها يقتضي تفاضلها في نفسها، وإذا تماثلت الأسباب الموجبة لزم تماثل موجبها، فتفاضل الناس في الأعمال الظاهرة يقتضي تفاضلهم في موجب ذلك، وهو الإيمان الباطن (٢٠).

ثانياً: أعمال القلوب، فإن دخول الزيادة والنقصان فيها، أمر يجده كل مؤمن، فإن الناس يتفاضلون في حب الله ورسوله، وخشية الله، والإنابة إليه، والتوكل عليه، والإخلاص له، كما يتفاضلون في سلامة القلوب من الرحمة للخلق الرياء، والكبر والعجب، ونحو ذلك، كما يتفاضلون في الرحمة للخلق والنصح لهم.

وهذا أمر يجده الإنسان في نفسه، فإنه قد يكون الشيء الواحد يحبه

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٨٣ ـ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٥٨)، الإيمان (١٨٥).

تارة أكثر مما يحبه تارة، ويخافه تارة أكثر مما يخافه تارة (١).

ثالثاً: إن نفس التصديق والعلم في القلب يتفاضل ويتفاوت، ويكون بعضه أقوى من بعض، كما تتفاضل وتتفاوت سائر صفات الحي من القدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام، بل وسائر الأعراض من الحركة والسواد والبياض.

وإذا كانت القدرة على الشيء تتفاوت، فكذلك الإخبار عنه يتفاوت، وهذا أمر يشهده كل أحد من نفسه، كما أن الحس الظاهر بالشيء الواحد، مثل رؤية الهلال، وإن اشترك الناس فيها، فإن رؤية بعضهم أتم من بعض، وكذلك سماع الصوت الواحد، وشم الرائحة الواحدة، وذوق الشيء الواحد من الطعام.

والإنسان يجد في نفسه أن علمه بمعلومه يتفاضل حاله فيه، كما يتفاضل حاله في مقدوره، يتفاضل حاله في سمعه لمسموعه، ورؤيته لمرئيه، وقدرته على مقدوره، وحبه لمحبوبه، وبغضه لبغيضه، فكذلك في معرفة القلب وتصديقه، يتفاضل الناس فيها أعظم من تفاضلهم في تلك الأمور(٢).

رابعاً: أن التصديق المستلزم لعمل القلب، أكمل وأتم من التصديق الذي لا يستلزم عمله، فالعلم الذي يعمل به صاحبه، أكمل من العلم الذي لا يعمل به، وإذا كان هناك رجلان يعلمان أن الله حق، ورسوله حق، والجنة حق، والنار حق، وهذا علمه أوجب له محبة الله، وخشيته، والرغبة في الجنة، والهرب من النار، والآخر علمه لم يوجب له ذلك، فعلم الأول وتصديقه أكمل، فإن قوة المسبب دال على قوة السبب.

وذلك جاء في الحديث (ليس الخبر كالمعاينة)(٢)، فإن موسى على

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٤٥٨)، الإيمان (١٨٥).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٦٠)، الإيمان (١٨٤).

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد برقم (١٨٤٢)، وقال محققه الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح،
 ورواه ابن حبان في صحيحه برقم (٦٢١٣) ٩٦/١٤، وقال محققه: صحيح،
 ورواه الحاكم في المستدرك (٢/ ٣٢١)، وقال: على شرط الشيخين ولم يخرجاه، =

لما أخبره ربه أن قومه عبدوا العجل، لم يلق الألواح، فلما رآهم قد عبدوه القاها<sup>(۱)</sup>، وليس ذلك لشك موسى في خبر الله، لكن المخبر وإن جزم بصدق المخبر، فقد لا يتصور المخبر به في نفسه، كما يتصوره إذا عاينه، فهذا التصديق أكمل من ذلك التصديق (٢).

خامساً: أن التفاضل يحصل في هذه الأمور من جهة دوام ذلك وثباته وذكره واستحضاره، فالعالم بالشيء في حال غفلته عنه دون العالم بالشيء في حال غفلته عنه دون العالم بالشيء في حال ذكره له، والتصديق والعلم الذي يكون العبد ذاكراً له مستحضراً له، بحيث لا يكون غافلاً عنه، أكمل ممن صدق به وغفل عنه، وهذا يختلف بين الإنسان ونفسه، فإنه يجد أنه أحياناً قد قرأ شيئاً من القرآن الكريم، وظهر له في أثناء قراءته من المعاني ما لم يكن يخطر له على بال، فيؤمن بتلك المعانى، ويزداد علمه وعمله.

أما اختلاف ذلك من شخص إلى آخر فأمر واضح<sup>(٣)</sup>.

سادساً: أن التفاضل في العلم والتصديق وعمل القلب يحصل من جهة الأسباب المقتضية لها، فمن كان تصديقه ومحبته أدلة يقينية، لم يكن بمنزلة من كان تصديقه لأدلة ظنية، ولا شك أن العلم بكثرة الأدلة وقوتها، وبفساد الشبه المعارضة لها، ليس كالعلم الحاصل عن دليل واحد، من غير أن يعلم الشبه المعارضة له، فإن الشيء كلما قويت أسبابه وتعددت، وانقطعت موانعه وانتهت، كان أوجب لكماله وقوته وتمامه (أ)

سابعاً: أن الإنسان قد يكون مكذباً ومنكراً لأمور لا يعلم أن الرسول على قد أخبر بها وأمر بها، ولو علم ذلك لم يكذب ولم ينكر، بل

ووافقه الذهبي، ورواه الطبراني في المعجم الأوسط (١/ ٤٥)، وقال الشيخ ناصر الدين الألباني في تخريج أحاديث كتاب الإيمان الكبير (١٨٥): «رواه أحمد بسند جيد».

<sup>(</sup>١) هذه القصة جاءت في أكثر روايات الحديث السابق.

<sup>(</sup>٢) الإيمان (١٨٥).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٦٢)، الإيمان (١٨٥).

<sup>(</sup>٤) شرح حديث جبريل (٤٦٢).

قلبه جازم بأنه لا يخبر إلا بصدق، ولا يأمر إلا بحق، ثم يسمع الآية أو الحديث، أو يتدبر ذلك، أو يُفسر له معناه، أو يظهر له ذلك بوجه من الوجوه، فيصدق بما كان مكذباً به، ويعرف ما كان منكراً له، وهذا تصديق جديد، وإيمان جديد ازداد به إيمانه، ولم يكن قبل ذلك كافراً بل جاهلاً(۱).

ثامناً: الإجمال والتفصيل في ما أمروا به، فمعلوم أنه لا يجب في أول الأمر ما وجب بعد نزول القرآن كله، وكذلك لا يجب على من عرف ما أخبر به الرسول والله مفصلاً، ما يجب على من لم يعرف ذلك إلا مجملاً، ومعلوم أن من مات مؤمناً بالله والرسول، قبل أن يعرف شرائع الدين، أو يجب عليه شيء من الأعمال، مات مؤمناً الإيمان الذي وجب عليه شيء من الأعمال، مات مؤمناً الإيمان الذي وجب عليه، وليس إيمان هذا كإيمان من عاش حتى عرف ذلك مفصلاً، وعمل بما عرف أدلى مفصلاً،

تاسعاً: الإجمال والتفصيل فيما وقع منهم، فمن آمن بما جاء به الرسول هم مطلقاً، فلم يكذبه قط، لكن أعرض عن معرفة أمره ونهيه وخبره، وطلب العلم الواجب عليه، فلم يعلم الواجب عليه ولم يعمل به، بل اتبع هواه، وآخر قد طلب العلم الذي أمر به، فعمل به، وآخر طلب علمه فعلمه وآمن به ولم يعمل به، فهؤلاء وإن اشتركوا في الوجوب، فمعلوم أن الثاني الذي آمن وعلم وعمل إيمانه أكمل من الثالث الذي آمن وعلم ولحنه لم يعمل، كما أن الثالث أكمل من الأول الذي آمن ولم يعرف ما أمر به الرسول على لم يعمل بذلك، فكلما علم القلب ما أخبر به الرسول في فصدقه، وما أمر به فالتزمه، كان ذلك زيادة في إيمانه على من لم يحصل له ذلك، وإن كان معه التزام عام وإقرار عام (٣).

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٨٧).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٤٦٠)، الإيمان (١٨٣).

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٦٠)، الإيمان (١٨٤).

### معنى زيادة الإيمان عند طوائف من المرجئة:

ثم ذكر ما أجاب به على ذلك، وهو: «قلنا: الذي يفضل إيمانه على إيمان من عداه باستمرار تصديقه وعصمة الله إياه من مخامرة الشكوك، واختلاج الريب، والتصديق عرض من الأعراض لا يبقى، وهو متوال للنبي على ثابت لغيره في بعض الأوقات، وزائل عنه في أوقات الفترات، فيثبت للنبي على أعداد من التصديق، ولا يثبت لغيره إلا بعضها، فيكون إيمانه لذلك أكثر وأفضل!

ثم قال: «ولو وصف الإيمان بالزيادة والنقصان، وأريد به ذلك كان مستقيماً».

ثم يعقب شيخ الإسلام على هذا الكلام الفاسد بقوله: «قلت: فهذا هو الذي يفضل به النبي على غيره في الإيمان عندهم، ومعلوم أن هذا غاية في الفساد، من وجوه كثيرة»(١).

# ثانياً: الاستثناء في الإيمان:

وهو قول الرجل: أنا مؤمن إن شاء الله تعالى، وهل هذا الاستثناء جائز؟ أم لا؟.

وقبل أن نخوض في الموضوع لا بد من التذكير بأن السلف رحمهم الله تعالى قد كرهوا أن يسأل الرجل: أمؤمن، أو هل أنت مؤمن؟ واعتبروا ذلك بدعة (٢٠).

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) السنة للخلال (٢٠١ ـ ٢٠٢)، الإيمان (٣٥٠).

لم يفصل المصنف كتاب الشرح حديث جبريل الذي نعني بتحقيقه ودراسته القول في الاستثناء في الإيمان، وإنما أشار بإيجاز بالغ إلى أن أهل السنة والجماعة يجيزون الاستثناء (١)، وإلى إنكار مرجئة الفقهاء له (٢)، ثم ذكره ثانية حين تحدث عن القول المشهور لأبي الحسن الأشعري كتالله في الإيمان، وهو التصديق حيث قال: الومع هذا فهو وجمهور أصحابه على قول أهل الحديث في الاستثناء في الإيمان، والإيمان المطلق عنده ما يحصل به الموافاة، والاستثناء عنده يعود إلى ذلك (٢).

### مذاهب الناس في الاستثناء:

المذهب الأول: الذين يجعلون الاستثناء واجباً، وهؤلاء لهم مأخذان:

المأخذ الأول: أن الإيمان هو ما يموت عليه الإنسان، واعتبر هؤلاء أن الإنسان يكون مؤمناً أو كافراً بالموافاة، وما سبق في علم الله أنه يموت عليه، وقالوا: الإيمان الذي يتعقبه الكفر، فيموت صاحبه كافراً ليس بإيمان، كالصلاة التي يفسدها صاحبها قبل الكمال، وكالصيام الذي يفطر صاحبه قبل الغروب، وهذا مأخذ كثير من الكلابية، وعندهم: أن الله عزّ وجلّ يحب في أزله من كان كافراً، إذا علم أنه يموت مؤمناً، فالصحابة ما زالوا محبوبين لله، وإن كانوا قد عبدوا الأصنام مدة من الدهر، وإبليس ما زال الله يبغضه، وإن كان لم يكفر بعد (3)، وهذا هو مأخذ الأشاعرة.

وقد أنكر شيخ الإسلام أن يكون أحد من السلف الصالح رضوان الله عليهم قد علل بالموافاة الاستثناء (٥).

المأخذ الثاني: أن الإيمان المطلق يتضمن فعل المأمورات كلها،

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٣٤٩، ٣٦٦). (١) المصدر نفسه (٣٧٢).

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٨٠)، ونود أن نوضح إلى أننا أثناء تحقيق المتن قد نقلنا نصوصاً بالكامل من كتاب «الإيمان الكبير» للمصنف، حول هذا الموضوع، ووضعناها في حاشية الكتاب، تتمة للفائدة.

<sup>(</sup>٤) الإيمان (٣٣٥). (٥) الإيمان (٣٤١).

وترك المحرمات جميعها، فإذا قال الرجل: أنا مؤمن بهذا الاعتبار، فقد شهد لنفسه بأنه من الأولياء الأبرار المتقين، القائمين بفعل جميع ما أمروا به، وترك كل ما نهوا عنه، وهذه من تزكية الإنسان لنفسه، وشهادته لنفسه بما لا يعلم، ولو صحت هذه الشهادة، لكان يحق له أن يشهد لنفسه بالجنة إن مات على هذه الحال، ولا أحد يشهد لنفسه بالجنة، وهذا مأخذ عامة السلف الذين كانوا يستثنون في الإيمان، مع أنهم يجوزون ترك الاستثناء لسبب آخر، كما سيأتي إن شاء الله تعالى (١).

المذهب الثاني: الذين يجعلون الاستثناء محرماً، وهم المرجئة والجهمية، ومأخذهم في ذلك أنهم جعلوا الإيمان شيئاً واحداً، يعلمه الإنسان من نفسه، كالتصديق بالرب، فيقول أحدهم: أنا أعلم أني مؤمن، كما أعلم أني تكلمت بالشهادتين، وكما أعلم أني قرأت الفاتحة، وكما أنه لا يجوز أن يقال: لا يجوز أن يقال: أنا قرأت الفاتحة إن شاء الله، كذلك لا يجوز أن يقال: أنا مؤمن إن شاء الله، وقالوا: من استثنى في إيمانه فقد شك فيه، وسموا من يستثنى في الإيمان بالشكاكة (٢).

الملهب الثالث: من يجعل الاستثناء وتركه جائزاً، فمأخذهم حين أجازوا الاستثناء - كما سبق - أن الإيمان المطلق يتضمن فعل جميع المأمورات، وترك جميع المحرمات، فلا يشهدون لأنفسهم بذلك، كما لا يشهدون لها بالبر والتقوى، لأن ذلك من تزكية النفس بلا علم (٣).

أما مأخذهم حين أجازوا ترك الاستثناء، فالمنع من الشك في أصل الإيمان، وليس يعني ذلك أن من ترك الاستثناء يكون إيمانه كاملاً، كالمرجئة (٤).

ويتبين بعد كل ما سبق، أن هذا المذهب هو أصح المذاهب(٥).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۳٤۸). (۲) المصدر نفسه (۳۳۶).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٤١). (٤) المصدر نفسه (٣٥٠).

 <sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٣٣٤)، وما من قول من هذه الأقوال الثلاثة إلا قال به بعض أهل السنّة، ولكن القول الثالث هو الذي ذهب إليه الأكثرون منهم، والله أعلم، وإلى ذلك أشار المصنف في مجموع الفتاوى (٢٧٨/١٨).

#### حكم الاستثناء في الإسلام:

وهو قول الإنسان: أنا مسلم إن شاء الله تعالى، وفيه قولان:

الأول: الجواز.

والثاني: المنع.

يقول شيخ الإسلام كلله تعالى: «والمشهور عند أهل الحديث أنه لا يستثنى في الإسلام، وهو المشهور عن أحمد الله وقد روي عنه فيه الاستثناء.. ه(١).

والراجح في هذه المسألة التفصيل.

فالاستثناء الممنوع هو الاستثناء في أصل الإسلام، الذي يتحقق بالشهادتين، وبهما يتم الدخول في الإسلام.

وأما الاستثناء الجائز فهو الاستثناء في الإسلام الكامل (المطلق)، وهو الإتيان بالأركان الخمسة.

وفي ذلك يقول كلله: "بل المراد أنه إذا أتى بالكلمة دخل في الإسلام، وهذا صحيح، فإنه يشهد له بالإسلام، ولا يشهد له بالإيمان الذي في القلب، ولا يستثنى في هذا الإسلام، لأنه أمر مشهور، لكن الإسلام الذي هو أداء الخمس كما أمر به يقبل الاستثناء، فالإسلام الذي لا يستثنى فيه الشهادتان باللسان فقط، فإنها لا تزيد ولا تنقص، فلا استثناء فهه (٢).

ويقول في موضع آخر: الوتعليل أحمد وغيره من السلف ما ذكروه في اسم الإيمان يجيء في اسم الإسلام، فإذا أريد بالإسلام الكلمة فلا استثناء، كما نص عليه أحمد وغيره، وإذا أريد به من فعل الواجبات الظاهرة كلها، فالاستثناء في كالاستثناء في الإيمان. "(٢).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٣/١٣). (٢) الإيمان (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٢٤).

#### المسألة السادسة

# الفرق بين الإيمان والإسلام<sup>(۱)</sup>

هذه المسألة وقع فيها شيء من الخلاف بين أهل السنة والجماعة، وإن كان جمهور أهل السنة يقولون بالفرق بينهما، حتى قيل: "إن السلف لم يرو عنهم غير التفريق" (٢).

وممن روي عنهم عدم التفريق البخاري ومحمد بن نصر وابن منده، ونصر هذا القول ابن حزم<sup>(٣)</sup>.

وممن نصر القول بأن الإسلام يفترق عن الإيمان الإمام الخطابي في معالم السنن، وفي أعلام الحديث (٤)، والإمام البغوي في شرح السنة (٥)، والحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم (٦).

وقد تصدى المصنف كثلث تعالى في كتاب «شرح حديث جبريل» لهذه المسألة وأورد من الأدلة الظاهرة من الكتاب والسنّة ما يبين أن الفرق بين الإسلام والإيمان هو القول الصواب، ولكن على أي حال فهذه المسألة ليست من المسائل التي يبدع فيها المخالف، والخطب فيها هين

ومن الأدلة التي تدل على أن هناك فرقاً بين الإسلام والإيمان في القرآن الكريم ـ كما ذكر المصنف ـ ما يلي:

١ ـ قوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلأَغْرَابُ مَامَنًا ۚ قُل لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا
 يَدْخُل ٱلْإِينَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤].

٢ ـ قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَيَعَدْنَا فِيهَا غَيْرَ
 بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ [الذاريات: ٣٥\_ ٣٦].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب السنة للخلال (٢٠٢ ـ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) الفتح لابن رجب (١/ ١٣٠). (٣) الدرة فيما يجب اعتقاده (٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) معالم السنن في تفسير كتاب السنن لأبي داود (٣١٥/٤)، أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري (١٦٠/١).

<sup>(</sup>٥) شرح السنّة (١٠/١).

<sup>(</sup>٦) جامع العلوم والحكم (١٠٦/١ ـ ١٠٧).

٣ ـ قــولــه تــعــالــى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾
 [الأحزاب: ٣٥].

وأما السنة فقد ثبت في الصحيحين عن سعد بن أبي وقاص هله قال: «أعطى رسول الله هله رجالاً ، ولم يعط رجلاً ، فقلت: يا رسول الله ، أعطيت فلاناً ، وتركت فلاناً وهو مؤمن ، فقال: أو مسلم قال: ثم غلبني ما أجد ، فقلت: يا رسول الله ، أعطيت فلاناً وفلاناً ، وتركت فلاناً وهو مؤمن ، فقال: أو مسلم مرتين أو ثلاثاً ، وذكر في تمام الحديث أنه يعطي رجالاً ، ويدع من هو أحب إليه منهم ، خشية أن يكبهم الله في النار على مناخرهم »

فالنبي ﷺ أجاب عن عدم إعطاء الرجل الذي كلمه فيه سعد يجوابين:

الأول: أن هذا الرجل قد يكون مسلماً لا مؤمناً.

الثاني: أنه ﷺ وإن كان هذا الرجل مؤمناً \_قد يعطي من هو أضعف إيماناً منه، لئلا يحمله منع العطاء على الردة، فيكون من أهل النار.

والجواب الأول هو المطلوب، وهو إثبات الفرق بين الإسلام والإيمان.

وعلى هذا فالإسلام أوسع من الإيمان، فكل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمناً.

"ويقولون في قول النبي ﷺ: "لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن» أنه يخرج من الإيمان إلى الإسلام، ودوروا للإسلام دارة (يعني دائرة)، ودوروا للإيمان دارة أصغر منها في جوفها، وقالوا: إذا زنى خرج من الإيمان إلى الإسلام، ولا يخرجه من الإسلام إلى الكفر»(١).

والإحسان كذلك عبارة عن دائرة أصغر من دائرة الإيمان تقع في
 جوفها أيضاً، فكل محسن مؤمن، وليس كل مؤمن محسناً.

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۳۱۰).

ومثال ذلك أن الإسلام والإيمان والإحسان كمثل بيت واحد من ثلاث طبقات، فالطبقة العليا هي الإحسان، والطبقة الوسطى هي الإيمان، والطبقة الدنيا هي الإسلام، فإذا خرج من الإحسان لم يخرج من الإيمان، وإذا خرج من الإيمان.

والأقوال في الإسلام والإيمان والفرق بينهما أربعة أقوال:

القول الأول: أن الإسلام هو الإيمان.

القول الثاني: أن الإسلام هو الكلمة، والإيمان العمل، ونقل هذا القول عن الإمام الزهري.

القول الثالث: أن الإيمان خصلة من خصال الإسلام، وهذا قول الأشاعرة (٢).

القول الرابع: أن الإسلام والإيمان، كالشهادتين، وكاسم الفقير والمسكين، إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا.

فإذا اجتمعا افترقا، وصار الإيمان هو الأعمال الباطنة، والإسلام هو الأعمال الظاهرة.

وإذا افترقا اجتمعا، فإذا ذكر الإسلام مفرداً، دخل فيه الإيمان، وإذا ذكر الإيمان مفرداً دخل فيه الإسلام.

وهذا القول هو الذي نصره المصنف كله في كتاب «شرح حديث جبريل» (٢) وكذلك في كتابه «الإيمان الكبير» (٤)، وهو القول الراجح الذي تؤيده الأدلة الصحيحة الصريحة من الكتاب والسنة، وهو ما عليه جمهور السلف الصالح رضوان الله عليهم.

<sup>(</sup>١) الإيمان (١٨٢).

<sup>(</sup>٢) قال القاضي أبو بكر الباقلاني في تمهيد الأوائل (٣٩٠): «فإن قال قائل: ما الإسلام عندكم؟ قيل له: الإسلام هو الانقياد والاستسلام، وكل طاعة انقاد العبد بها لربه تعالى، واستسلم فيها لأمره فهي إسلام، والإيمان خصلة من خصال الإسلام، وكل إيمان إسلام، وكل إيمان إسلام، وكل إيمان إسلام، وليس كل إسلام إيماناً».

<sup>(</sup>٣) شرح حديث جبريل (٤٨٦ ـ ٤٨٣). (٤) الإيمان (٢٠٤).

ولشيخ الإسلام كلله تفريق بين الإسلام والإيمان من حيث الأفضلية، يقول كلله: «ولهذا صار الناس في الإيمان والإسلام على ثلاثة أقوال:

فالمرجئة يقولون: الإسلام أفضل، فإنه يدخل فيه الإيمان.

وآخرون يقولون: الإيمان والإسلام سواء، وهم المعتزلة والخوارج، وطائفة من أهل الحديث والسنّة، وحكاه محمد بن نصر عن جمهورهم، وليس كذلك.

والقول الثالث: أن الإيمان أكمل وأفضل، وهذا هو الذي دل عليه الكتاب والسنّة في غير موضع، وهو المأثور عن الصحابة، والتابعين لهم بإحسان (١).

ويفرق المصنف بين الإسلام والإيمان بقوله: الوحقيقة الفرق أن الإسلام دين، والدين مصدر دان يدين ديناً، إذا خضع وذل، ودين الإسلام الذي ارتضاه الله، وبعث به رسله هو الاستسلام لله وحده، فأصله في القلب هو الخضوع لله وحده، بعبادته وحده دون ما سواه، فمن عبده وعبد معه إلها آخر، لم يكن مسلماً، ومن لم يعبده بل استكبر عن عبادته لم يكن مسلماً، والإسلام هو الاستسلام لله، وهو الخضوع له، والعبودية له، هكذا قال أهل اللغة: أسلم الرجل إذا استسلم، فالإسلام في الأصل من باب العمل، عمل القلب والجوارح. وأما الإيمان فأصله تصديق وإقرار ومعرفة، فهو من باب قول القلب المتضمن عمل القلب، والأصل فيه التصديق، والعمل تابع له، فلهذا فسر النبي على الإيمان بإيمان القلب وبخضوعه، وهو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، وفسر الإسلام وبخضوعه، وهو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، وفسر الإسلام باستسلام مخصوص هو المباني الخمس. هوله.

فأما القول الأول: فقد رد المصنف عليه، ومن ذلك أن الله عزّ وجلّ لم يعلق دخول الجنة إلا باسم الإيمان، لا باسم الإسلام، وإخباره أنه دينه الذي ارتضاه، وأنه لا يقبل ديناً غيره، ومع هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٢٣). (٢) المصدر السابق (٢٠٧).

فما قال: إن الجنة أعدت للمسلمين، ولا قال: وعد الله المسلمين بالجنة، بل إنما ذكر ذلك باسم الإيمان. . »(١).

ولتوضيح العلاقة المتلازمة بين الإسلام والإيمان يشبه المصنف الإسلام والإيمان في تلازمهما بالروح والبدن، وليس يلزم من تلازمهما أن يكون أحدهما هو الآخر، "إذا قيل: إن الإسلام والإيمان التام متلازمان، لم يلزم أن يكون أحدهما هو الآخر، كالروح والبدن، فلا يوجد عندنا روح إلا مع البدن، ولا يوجد بدن حي إلا مع الروح، وليس أحدهما الآخر، فالإيمان كالروح، فإنه قائم بالروح ومتصل بالبدن، والإسلام كالبدن، ولا يكون البدن حياً إلا مع الروح، بمعنى أنهما متلازمان، لا أن مسمى أحدهما هو الآخر، "().

ويذكر لذلك تشبيها آخر فيقول: «وليس كل من صلى ببدنه يكون قلبه منوراً بذكر الله والخشوع وفهم القرآن، وإن كانت صلاته يثاب عليها، ويسقط عنه الفرض في أحكام الدنيا، فهكذا الإسلام الظاهر بمنزلة الصلاة الظاهرة، والإيمان بمنزلة ما يكون في القلب حين الصلاة من المعرفة بالله والخشوع وتدبر القرآن، فكل من خشع قلبه خشعت جوارحه، ولا ينعكس..»(٣).

وأما القول الثاني: وهو قول من يقول: الإسلام الكلمة، والإيمان العمل، فينظر في المراد بذلك، فإن كان مراد من قال ذلك أنه بالكلمة يدخل في الإسلام، ولم يأت بتمام الإسلام فنعم، وإن كان مراده أنه أتى بجميع الإسلام فهذا غلط قطعاً.

فمن قال: إن الأعمال الظاهرة ليست من الإسلام فقوله باطل أيضاً (٤).

وأما القول النالث: وهو قول الأشاعرة الذين جعلوا الإيمان خصلة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۲۷۲). (۲) المصدر السابق (۲۸۸)

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٨٨). (٤) المصدر السابق (٢٩٠).

من خصال الإسلام، فقد تصدى له المصنف بالرد والإبطال، وبين تناقضهم، حيث قال بعد أن أورد كلام الباقلاني الذي تقدم قريباً: "وهذا الذي ذكروه مع بطلانه ومخالفته للكتاب والسنة هو تناقض، فإنهم جعلوا الإيمان خصلة من خصال الإسلام، فالطاعات كلها إسلام، وليس فيها إيمان إلا التصديق، والمرجئة وإن قالوا: إن الإيمان يتضمن الإسلام، فهم يقولون: الإيمان هو تصديق القلب واللسان، وأما الجهمية فيجعلونه تصديق القلب، فلا تكون الشهادتان، ولا الصلاة ولا الزكاة ولا غيرهن من الإيمان، وقد تقدم ما بينه الله ورسوله، من أن الإسلام داخل في الإيمان، فلا يكون الرجل مؤمناً حتى يكون مسلماً، كما أن الإيمان داخل في الإحسان، فلا يكون محسناً حتى يكون مؤمناً.

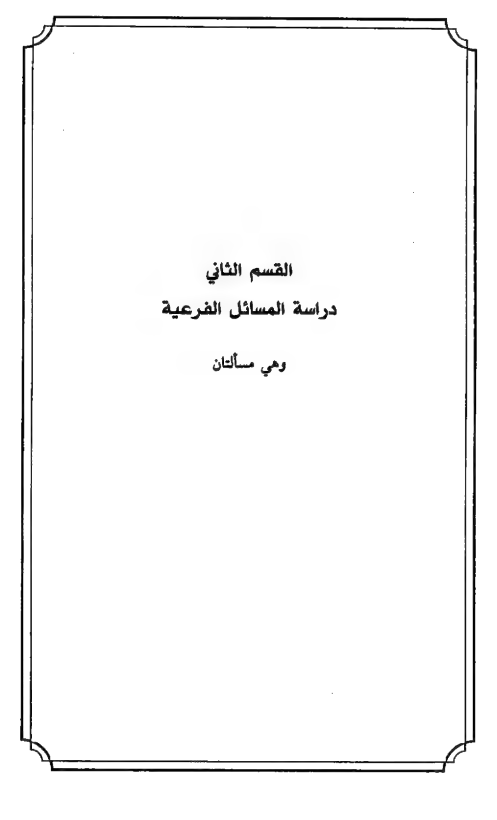
وأما التناقض، فإنهم إذا قالوا: الإيمان خصلة من خصال الإسلام، كان من أتى بالإيمان إنما أتى بخصلة من خصال الإسلام، لا بالإسلام الواجب جميعه، فلا يكون مسلماً حتى يأتي بالإسلام كله، كما لا يكون عندهم مؤمناً حتى يأتي بالإيمان كله، وإلا فمن أتى ببعض الإيمان عنده لا يكون مؤمناً، ولا فيه شيء من الإيمان، فكذلك يجب أن يقولوا في الإسلام، وقد قالوا: كل إيمان إسلام، وليس كل إسلام إيماناً، وهذا إن أرادوا به أن كل إيمان هو الإسلام الذي أمر الله به، ناقض قولهم: إن الإيمان خصلة من خصاله، فجعلوا الإيمان بعضه ولم يجعلوه إياه، وإن قالوا: كل إيمان فهو إسلام، أي هو طاعة لله، وهو جزء من الإسلام الواجب، وهذا مرادهم، قيل لهم: فعلى هذا يكون الإسلام متعدداً بتعدد الطاعات، وتكون الشهادتان وحدهما إسلاماً، والصلاة وحدها إسلاماً، والزكاة إسلاماً، وكل تسبيحة في الصلاة أو غيرها إسلاماً.

ثم المسلم إن كان لا يكون مسلماً إلا بفعل كل ما سميتموه إسلاماً، لزم أن يكون الفساق ليسوا مسلمين، مع كونهم مؤمنين، فجعلتم المؤمنين الكاملي الإيمان عندكم ليسوا مسلمين، وهذا شر من قول الكرامية، ويلزم أن الفساق من أهل القبلة ليسوا مسلمين، وهذا شر من قول الخوارج

والمعتزلة وغيرهم، بل وأن يكون من ترك التطوعات ليس مسلماً، إذ كانت التطوعات طاعة لله، إن جعلتم كل طاعة فرضاً أو نفلاً إسلاماً...

وإن قلتم: بل كل من فعل طاعة سمي مسلماً، لزم أن يكون من فعل طاعة من الطاعات ولم يتكلم بالشهادتين مسلماً، ومن صدق بقلبه ولم يتكلم بلسانه أن يكون مسلماً عندكم، لأن الإيمان عندكم إسلام، فمن أتى به فقد أتى بالإسلام، ويكون مسلماً عندكم من تكلم بالشهادتين وما أتى بشيء من الأعمال»(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٢٦ـ ١٢٧).





## المسألة الأولى

### مناقشات المصنف لبعض أقوال الفلاسفة وغلاة المتصوفة:

والداعي إلى هذه المناقشات عند المصنف، ليس الاستطراد الذي ينطلق بلا غاية أو هدف، ولكنه كما قال كلله: «التنبيه على تشابه رؤوس الضلال، حتى إذا فهم المؤمن قول أحدهم، أعانه على فهم قول الآخر، واحترز منهم، وبين ضلالهم، لكثرة ما أوقعوا في الوجود من الضلالات.»(١).

ولا بد أن نشير إلى أن هذه المناقشات جاءت سريعة موجزة في الغالب، لأنها جاءت من باب الاستطراد.

والذي حدا به إلى ذكر قول الفلاسفة في سبب تحقيق السعادة \_ على سبيل المثال \_ هو تشبيهه لقول الجهمية ومن اتبعهم في الإيمان \_ حين قالوا: إن مجرد المعرفة والتصديق هي الإيمان \_ بقول الفلاسفة في السعادة إنها في المعرفة فقط.

## أولاً: مناقشة الفلاسفة:

من أهم القضايا التي ناقش المصنف فيها الفلاسفة قولهم: "إن سعادة الإنسان أن يعلم الوجود على ما هو عليه" (٢)، "حتى يصير الإنسان عالماً مطابقاً للعالم الموجود" فالعلم هو الذي تتحقق به السعادة عند الفلاسفة، وليس هو العلم الشرعي المأثور عن الأنبياء والمرسلين، ولكنها الفلسفات العقيمة التي تورث الحيرة والشك.

وبين كِلَلَهُ أن العلم وحده لا يكفي أبداً في تحقيق السعادة، دون أن يقود صاحبه إلى محبة الله عزّ وجلّ، والعمل بمرضاته.

وفي هذا يقول كالله: قوليس صلاح الإنسان ونفسه في مجرد أن يعلم الحق دون أن لا يحبه ويريده ويتبعه.

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٥١٤). (٢) المصدر نفسه (٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٤٩٨).

كما أنه ليست سعادته في أن يكون عالماً بالله مقراً بما يستحقه، دون أن يكون محباً لله عابداً لله مطيعاً لله، بل أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه، فإذا علم الإنسان الحق وأبغضه وعاداه كان مستحقاً من غضب الله وعقابه ما لا يستحقه من ليس كذلك، كما أن من كان قاصداً للحق طالباً له \_ وهو جاهل بالمطلوب وطريقه \_ كان فيه من الضلال، وكان مستحقاً من اللعنة \_ التي هي البعد عن رحمة الله \_ ما لا يستحقه من ليس مثله.

ولهذا أمرنا الله تعالى أن نقول: ﴿ أَهْدِنَا ٱلْصِّرَطَ ٱلْمُتَقِيعَ ۞ صِرَطَ ٱلْدِينَ آنِعُمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمُغْضُونِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّآلِينَ ۞ النفاتحة: ٦-٧]، والمغضوب عليهم علموا الحق فلم يحبوه ولم يتبعوه، والضالون قصدوا الحق لكن بجهل وضلال به وبطريقه، فهذا بمنزلة العالم الفاجر، وهذا بمنزلة العابد الجاهل، وهذا حال اليهود فإنهم مغضوب عليهم، وهذا حال النصارى فإنهم ضالون. "(١).

بل إن المصنف \_ كعادته دائماً \_ حين يقارن بين المذاهب والنحل والأديان والفرق، ويذكر أيها أقرب إلى الحق، ينتقد الفلاسفة انتقاداً عنيفاً، ويقول عنهم: إنهم أسوأ حالاً من اليهود والنصارى، لأنهم جمعوا بين جهل النصارى وضلالهم، وبين فجور اليهود وظلمهم.

ثم يُذكّر أن هؤلاء الفلاسفة بمعزل عن العلم الإلهي الذي تنال به السعادة، الذي جاء به الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وأن جهلهم أكبر من هداهم (٢).

ومن المسائل الهامة التي عرض لها المصنف خلال مناقشته، مسألة وجود الله، التي يسميها الفلاسفة واجب الوجود، ولم يفته وهو العالم المنصف أن يذكر أن كلامهم في هذا المقام لم يخل من بعض الحق رغم قلته، ولكن الباطل فيه أكثر، والفساد عليه مهيمن.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٩٨)،

ولقد أماط المصنف اللثام عن حقيقة كلام الفلاسفة في كثير من القضايا التي تكلموا فيها، وبين أن كلامهم لا حقيقة له في الواقع البتة، وإنما هو أفكار وأوهام تدور في العقول، ويظن أصحابها خطاً أنها واقعة في الوجود.

وذكر أن كلامهم: «يعود عند التحقيق إلى أمور مقدرة في الأذهان، لا حقيقة لها في الأعيان»(١).

كما نبَّه المصنّف على أن كلام الفلاسفة . في العقول والنفوس<sup>(۲)</sup> . فيه من الشرك واتخاذ الأنداد، ما هو أقبح من كلام النصارى في التثليث بكثير<sup>(۳)</sup>.

أما النبوات، فيذكر المصنف أن المتقدمين منهم ليس لهم كلام فيها، وأما المتأخرون منهم فحائرون فيها، فبعضهم يكذب بها، وبعضهم يصدق بها، ومن هؤلاء مقدمهم ابن سينا، ولكنهم يجعلون النبي بمنزلة ملك عادل، ويجعلون الوحي الذي تكون به النبوة من جنس ما يقع لبعض الصالحين من الكشف والتأثير والتخيل (3).

وعند كثير من الفلاسفة يكون الفيلسوف أفضل من النبي كما قال الفارابي، وقد يقول بعض هؤلاء: إن النبوة قد تكون أفضل بالنسبة للجمهور والعامة، لا عند الخاصة (٥٠).

وعند هؤلاء أن الرسل على: «خاطبوا الناس بإظهار أمور من الوعد والوعيد لا حقيقة لها في الباطن، وإنما هي أمثال مضروبة لتفهيم حال النفس بعد المفارقة، وما أظهروه لهم من الوعد والوعيد، وإن كان لا حقيقة له، فإنما تعلق لمصلحتهم في الدنيا، إذ كان لا يمكن تقويمهم إلا بهذه الطريق..»(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٩٩).

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام عنها عند تحقيق منن الكتاب إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٤٩٩)، (٤) المصدر السابق (٥٠٠).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٥٠٨). (٦) المصدر السابق (٣٦٢).

وأخيراً يصف المصنف كلله كلامهم بأنه عبارة عن: «لحم جمل غث، على رأس جبل وعر، لا سهل فيرتقى، ولا سمين فينتقل .»(١). ثانياً: مناقشة غلاة المتصوفة:

من العقائد الكفرية التي يعتقد بها بعض المتصوفة، اعتقادهم أن المرء إذا وصل إلى درجة من العبادة والرياضة الروحية، تسقط عنه التكاليف، ولم يعد يخاطب بحلال ولا بحرام، ويستدلون بقوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْنِكَ الْيَقِينُ ﴿ وَالْحَجَرِ: ٩٩].

وقد رد المصنف على هؤلاء بأن اليقين في هذه الآية هو الموت، واستدل على ذلك، واعتبر هذا القول من أقوال ملاحدة الفلاسفة (٢).

وحين عرج المصنف على موقف الفلاسفة من النبوات، عرج أيضاً على مواقف بعض غلاة المتصوفة الذين صدقوا بالنبوة، ولكن كان ذلك لغايات خبيثة في نفوسهم، وهي تواطؤهم على إلغاء عقيدة ختم النبوة، وإن اختلفت أساليبهم في ذلك.

فبينما كان يحاول ويجهد ابن سبعين المغربي - وأمثاله - في الرياضات الشاقة، ويخلو في غار حراء، طالباً للنبوة، وساعياً في اكتسابها، حيث إن النبوة عند هؤلاء ليست اصطفاءاً واختياراً، وإنما هي رياضة ومجاهدة واكتساب، نرى إمام الغلاة محيي الدين ابن عربي يلجأ إلى أسلوب آخر، أشد خطورة، وأخبث مسلكاً.

وذلك باختراعه خاتم الأولياء بزعمه، فابن عربي يقر أن محمداً على هو خاتم الأنبياء والمرسلين، ولكنه يقول: إن الأولياء كالأنبياء لهم خاتم، وكما أن خاتم الأنبياء هو أفضل الأنبياء، فكذلك خاتم الأولياء هو أفضل الأنبياء، فكذلك خاتم الأولياء هو أفضل الأنبياء، لأن وليس ذلك فحسب، بل إن خاتم الأولياء أفضل وأعظم من خاتم الأنبياء، لأن النبي يأخذ بواسطة الملك، وأما الولي فيأخذ عن الله من غير واسطة، وقد ادعوا أن جميع الأنبياء والمرسلين يستفيدون العلم بالله من مشكاة خاتم الأولياء (٣).

(٢) المصدر نقشه (٣٦٥)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٩٩).

<sup>(</sup>٣) فصوص الحكم (٦٢).

وقد بين المصنف أن حقيقة قول هؤلاء الغلاة من المتصوفة ـ وقول الفلاسفة الذي سبق ذكره ـ هو قول الدهرية الطبعية، الذين ينكرون واجب الوجود، ويقولون: إن العالم نفسه هو واجب الوجود (١٠).

ثم أطال المصنف النفس قليلاً لمناقشة مذهب ابن عربي، وبيَّن أن مذهبه يجمع بين التعطيل والاتحاد، وذكر أن حقيقة الرب عنده «وجود مجرد لا اسم له ولا صفة، ولا يمكن أن يرى في الدنيا ولا في الآخرة، ولا له كلام قائم به، ولا علم، ولا غير ذلك، ولكن يرى ظاهراً في المخلوقات، متجلياً في المصنوعات، وهو عنده عين وجود الموجودات» (۴).

ويذكر المصنف أن الأصل الفاسد الذي بنى عليه ابن عربي مذهبه في وحدة الوجود، هو غلط المناطقة الذين اعتمد كلامهم.

وبين أن قولهم في هذا المقام على عكس قولهم في النبوات.

يقول عن ذلك: «وإنما أتي فيه هؤلاء من حيث إنهم تصوروا في أنفسهم معاني كلية مطلقة، فظنوا أنها موجودة في الخارج، فضلالهم في هذا عكس ضلالهم في أمر الأنبياء، فإن الأنبياء شاهدت أموراً خارجة عن أنفسهم، فزعم هؤلاء الملاحدة أن تلك كانت في أنفسهم.

وهؤلاء الملاحدة شهدوا في أنفسهم أموراً كلية مطلقة فظنوا أنها في الخارج، وليست إلا في أنفسهم، فجعلوا ما في أنفسهم في الخارج وليس فيه، وجعلوا ما أخبرت به الأنبياء في أنفسهم، وإنما هو في الخارج، فلهذا كانوا مكذبين بالغيب الذي أخبرت به الأنبياء مدعين أن ما يبصرونه في خيالهم هو من جنس الغيب الذي أخبرت به الأنبياء..»(٢).

وهذا ملحظ رائع مهم في تناقض هؤلاء وعكسهم للحقائق، فقد تخيلوا أشياء في أنفسهم ظنوها حقائق خارجية.

<sup>(</sup>۱) شرح حديث جبريل (۵۰۸). (۲) المصدر السابق (۵۱۰).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٥١١).

ولهم تشبيهات - أعني غلاة المتصوفة من أصحاب الحلول وأصحاب عقيدة وحدة الوجود - لوجود الله عزّ وجلّ بالنسبة لوجود المخلوقات، حيث يقول المصنف: «ثم جعلوا وجود الرب الخالق للعالمين، البائن عن مخلوقاته أجمعين، هو من جنس وجود الإنسانية في الأناسي، والحيوانية في الحيوان، أو ما أشبه ذلك، كوجود المادة في الصورة، أو الصورة في المادة، أو كوجود الوجود في الثبوت - عند من يقول: المعدوم شيء - فإنهم أرادوا أن يجعلوه شيئاً موجوداً في المخلوقات مع مغايرته لها، فضربوا له مثلاً تارة بالكليات، وتارة بالمادة أو الصورة وتارة بالوجود المغاير للثبوت، وإذا مثلوه بالمحسوسات مثلوه بالشعاع في الزجاج، أو بالهواء في الصوفة، فضربوا لرب العالمين الأمثال، فضلوا فلا يستطيعون سيبلاً»(١).

ثم يبين ضلالهم وانحرافهم عن الحق من عدة وجوه:

الأول: إن تمثيلاتهم السابقة \_ سواء تمثيلهم المادة مع الصورة، أو الكليات مع الجزئيات، أو الوجود مع الثبوت \_ ترجع عند التمحيص والتحقيق إلى شيء واحد، لا شيئين، فجعلوا الواحد اثنين، والاثنين واحداً (۲).

أي أنهم جعلوا المادة والصورة، أو الكليات والجزئيات \_ وهي في الحقيقة شيء واحد \_ شيئين اثنين، وجعلوا وجود الله عزّ وجلّ ووجود مخلوقاته \_ وهما شيئان مختلفان \_ شيئاً واحداً.

الثاني: أنهم جعلوا وجود الله عزّ وجلّ ـ من خلال التمثيلات السابقة ـ مشروطاً بوجود غيره الذي ليس مبدعاً له، فإن وجود المادة مشروط بالصورة والعكس، ووجود الكليات مشروط في الخارج بالجزئيات، ووجود الأعيان مشروط بثبوتها المستقر في العدم، فيلزمهم على كل هذه التقديرات والتمثيلات أن يكون واجب الوجود مشروطاً بما ليس هو من مبتدعاته، ومعلوم أن ما كان وجوده موقوفاً على غيره الذي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١١٥).

ليس هو مصنوعاً له لم يكن واجب الوجود بنفسه (١).

الثالث: أن كلامهم يعود عند التحقيق إلى أن يكون وجود الخائق - جل وعلا - عين وجود المخلوقات، وهم يصرحون بذلك، لكنهم يقولون: إن هناك تغايراً بين الوجود والثبوت، أو بين الكل والجزء، أو المطلق والمعين، ولذلك كانوا يقولون بالحلول، فيجعلون الخالق تارة حالاً في المخلوقات، وتارة محلاً لها، وعند التحقيق في قولهم وإبطال هذه المغايرة، يكون معنى قولهم وحقيقته أن الخالق هو نفس المخلوقات، فلا خالق ولا مخلوق، وإنما العالم واجب الوجود بنفسه (٢).

الرابع: أن هؤلاء يقرون بما يزعمونه من التوحيد عند التعدد في صفاته الواجبة وأسمائه، وقيام الحوادث به، وعن كونه جسماً أو جوهراً، ولكنهم عند التحقيق يجعلونه عين الأجسام المتخيلة الكائنة الفاسدة المتقذرة، ويصفونه بكل نقص كما صرحوا بذلك.

وقالوا: إنه يظهر بصفات المحدثات، وبصفات النقص، وبصفات الذم.

وقالوا: العلي لذاته هو الذي يكون له الكمال، ولكن ما هو الكمال يا ترى عند هؤلاء الغلاة من المتصوفة؟.

قالوا: إنه الكمال الذي يستغرق به جميع الأمور الوجودية والنسب العدمية، سواء كانت محمودة عرفاً وعقلاً وشرعاً، أو مذمومة عرفاً وعقلاً وشرعاً، وليس ذلك إلا لمسمى الله خاصة، فهو متصف عندهم بكل صفة مذمومة، كما هو متصف بكل صفة محمودة (٣).

وفي الختام فإن المصنف يرى أن دابر هؤلاء وكفرهم وضلالهم لا يقطعه إلا المباينة بين الخالق والمخلوق، وأن هناك خالقاً منفصلاً عن المخلوق ترفع إليه الأيدي بالدعاء، وإليه كان معراج خاتم الأنبياء(1).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۵۱۲). (۲) المصدر السابق (۵۱۳).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٥١٣). (٤) المصدر السابق (٥١٧).

#### المسألة الثانية

## الكلام على الأحاديث التي ذكر فيها الإسلام والإيمان

يذكر المصنف بادىء ذي بدء أن حديث جبريل على في تعريف الإسلام، وهو قوله: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، متفق مع حديث ابن عمر الذي جاء فيه: (بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سبيلاً).

وقد تكلم المصنف كالله عن السبب في وقوع الاختلاف في بعض الأحاديث في هذا الباب، وكيف أن بعضها ذكرت بعض الأركان دون بعض، وتكلم في سبب ذلك.

والعمدة في السبب عند المصنف في هذا المجال هو تاريخ فرض هذه الأركان، وزمن وجوبها، وفي ذلك يقول: «فإن الله تعالى لما بعث محمداً ورسولاً إلى الخلق، كان الواجب على الخلق تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، ولم يأمرهم حينئذ بالصلوات الخمس، ولا صيام شهر رمضان، ولا حج البيت، ولا حرم عليهم الخمر والربا، ونحو ذلك، ولا كان أكثر القرآن قد نزل، فمن صدقه حينئذ فيما نزل من القرآن، وأقر بما أمر به من الشهادتين وتوابع ذلك، كان ذلك الشخص حينيد مؤمناً تام الإيمان الذي وجب عليه، وإن كان مثل ذلك الإيمان لو أتى به بعد الهجرة لم يقبل منه، ولو اقتصر عليه كان كافراً.

قال الإمام أحمد: «كان بدء الإيمان ناقصاً فجعل يزيد حتى كمل ((1). ولهذا قال تعالى عام حجة الوداع: ﴿ اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وَيَنَكُمْ وَأَقَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ [المائدة: ٣] (٢).

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه أثناء تحقيق المتن إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣٩٦).

ويقول في موضع آخر: «ومعلوم أن الخمس المذكورة في حديث جبريل، لم تجب في أول الأمر، بل الصيام والحج وفرائض الزكاة، إنما وجبت بالمدينة، والصلوات الخمس إنما وجبت ليلة المعراج، وكثير من الأحاديث ليس فيها ذكر الحج لتأخر وجوبه إلى سنة تسع أو عشر على أصح القولين، ولما بعث الله محمداً في كان من اتبعه وآمن بما جاء به، مؤمناً مسلماً، وإذا مات كان من أهل الجنة، ثم إنه بعد هذا زاد الإيمان والإسلام، حتى قال تعالى: ﴿ اَلَوْمَ أَكُلَتُ لَكُمٌ وِينَكُمُ ﴾ (١).

فالمصنف يريد من ذكر الكلام على هذه الأحاديث أموراً منها:

أولاً: الرد على طوائف المرجئة \_ وقد سبق هذا في أثناء الرد عليهم \_ الذين يعتقدون أن الإيمان لا يتبعض، أي يذهب بعضه ويبقى بعصه، ومعلوم أن التدرج في فرض شرائع الإسلام والإيمان لمن أعظم الردود عليهم.

ثانياً: إثبات أن الإيمان كان في أول الأمر ناقصاً، ثم جعل يكتمل حتى صار كاملاً، ونزل قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّتُ عَلَيْكُمْ وَالْمَتْ عَلَيْكُمْ وَرَضِيتُ لَكُمْ الْإِسْلَمَ دِيناً ﴾ وحديث كل من جبريل الله وابن عمر كانا في آخر الأمر، حيث اتفقا على ذكر المباني الخمسة، ومن أجل ذلك فهذا الأمر يعد رداً أيضاً على المرجئة الذين أخرجوا الأعمال من مسمى الإيمان، وقالوا: إن الإنسان يكون مؤمناً كامل الإيمان، ولو لم يعمل خيراً قط، فإن من أخل بشيء من هذه الأمور فإيمانه ناقص أو معدوم، وقد مر أن كثيراً من السلف الصالح رضوان الله عليهم أجمعين قد حكموا بكفر من ترك شيئاً من الأركان الأربعة \_ مع خلافهم في ذلك \_ وأما الشهادتان فهم متفقون على كفر تاركها إذا كان قادراً، ولم يتلفظ بها.

وكذلك رد على شبهة المرجئة حين قالوا: إن الله قد خاطب بالإيمان قبل نزول الأعمال، فدل على أنها ليست من الإيمان.

<sup>(</sup>١) الإيمان (٣٣٤).

ثالثاً: إزالة اللبس والغموض، وكشف ما يبدو من خلاف في الأحاديث التي ورد فيها ذكر الإسلام والإيمان، وبيان أنه لا تناقض بينها الشكال وحوامه:

ذكر المصنف إشكالاً مفاده: لماذا ذكرت بعض الأركان في بعض الأحاديث دون بعض؟.

فذكر أولاً: أن بعض الناس قد أجاب على هذا الإشكال بأن ذلك وقع من اختصار الرواة في متون بعض الأحاديث!!.

وضعف المصنف هذا القول، ورد عليه بأمرين:

الأول: أن هذا طعن في الرواة، ونسبة لهم إلى الكذب.

الثاني: أن هذ الجواب قد يسلم به في الحديث الواحد، مثل حديث وقد عبد القيس، حيث ذكر بعضهم الصيام، ولم يذكره بعضهم

وذكر ثانياً: أن الاختصار لا يمكن أن يقع في الحديثين المنفصلين، لاسيما \_ كما يقول \_ والأحاديث قد تواترت بكون الأجوبة كانت مختلفة، وفيها ما يبين قطعاً أن النبي على قد تكلم بهذا تارة وبهذا تارة (١).

أما حل المصنف لهذا الإشكال فمن جوابين:

الجواب الأول: أن النبي على قد أجاب بحسب نزول القرائض، وأول ما فرض الله الشهادتين، ثم الصلاة، حيث روي أنها فرضت في بادىء الأمر ركعتين بالغداة، وركعتين بالعشي، ثم فرضت الصلوات الخمس ليلة المعراج، فلما هاجر النبي على زيد في صلاة الحضر، وأقرت صلاة السفر، وكانت الصلاة تكمل شيئاً فشيئاً، وإن كانوا قد أمروا بالزكاة والإحسان في المدينة، لكن فرائض الزكاة ونصبها إنما شرعت في المدينة

وأما صوم شهر رمضان فقد فرض في السنة الثانية من الهجرة، وأما الحج فقد فرض على الصحيح سنة عشر للهجرة (٢).

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (٥٤١). (٢) المصدر السابق (٥٤٧).

الجواب الثاني: أن النبي على كان يذكر في كل مقام ما يناسبه، فيذكر تارة الفرائض الظاهرة التي تقاتل عليها الطائفة الممتنعة، كالصلاة والزكاة، ويذكر تارة ما يجب على السائل، فمن أجابه بالصلاة والصيام مثلاً، لم يكن عليه زكاة يؤديها، ومن أجابه بالصلاة والزكاة والصيام، فإما أن يكون هذا قبل فرض الحج، وإما أن يكون السائل ممن لا حج عليه (١).

ولكن قد يرد على هذين الجوابين مثل حديث معاذ رهو من آخر الأحاديث، ولا شك في ذلك، فإن النبي رهم مات ومعاذ في اليمن، ومع ذلك فلم يذكر في حديثه لا الصيام ولا الحج!!!.

وقد أجاب المصنف بعدم ذكر الصيام لأنه تبع وهو باطن، ولم يذكر الحج لأن وجوبه خاص ليس بعام، وهو لا يجب في العمر إلا مرة واحدة (٢).

والقول المتوجه في حديث معاذ رفي أن المقام لم يكن مقام فرض وتشريع، ولكنه كان مقام دعوة وتعليم، وأسلوب الحديث ينبىء عن صحة هذا القول، وبالله التوفيق (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٥٥٠).

 <sup>(</sup>٣) وسيرد إن شاء الله تعالى مزيد من التوضيح عند الكلام على حديث معاذ الله تحقيق من الكتاب.

## المسألة السابعة (تابع المسائل الأصلية) الإحسان والكلام عليه

هذا الباب يعد بحق من أكثر أبواب الكتاب شفافية وإمتاعاً، فلئن كان النقاش والاستدلال والحجاج هو الرائد فيما مضى من موضوعات الكتاب، فإن أسلوب المصنف في هذا الباب ليعتمد على الهدوء والتأصيل والتقرير.

ولئن كان الكلام هناك في الغالب مع المخالفين، فإن الكلام هنا توجيهات للمؤمنين ووقفات مع المحسنين.

وإن كلام المصنف في هذا الباب بالإضافة على أنه تأصيل لدرجة الإحسان العليا من الدين، ليعد - بلا مبالغة - مرجعاً أصيلاً في التربية السليمة الشاملة على ضوء هذه الدرجة الرفيعة، وهي الإحسان. وسوف نرى ذلك واضحاً في الصفحات التالية.

#### تعريف الإحسان:

يذكر المصنف أن بعض العلماء قد عرف الإحسان بأنه الإخلاص، وقال بعد ذلك: «والتحقيق أن الإحسان يتناول الإخلاص وغيره، والإحسان يجمع كمال الإخلاص لله، ويجمع الإتيان بالفعل الحسن الذي يحبه الله» (۱).

وبعد أن ذكر جواب النبي على الجبريل على عن الإحسان، وهو قوله: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

قال: «ومراقبة الله هي السر المطلوب في جميع أحوال العبد».

وهذا الكلام يعد أيضاً تعريفاً للإحسان، وحين يرى المصنف أن الإحسان يجمع الإخلاص في العمل، والإتيان به على الوجه الحسن، فإنه يستشهد بتفسير الإمام الفضيل بن عياض كِلله تعالى لقول الله تعالى: ﴿ اللَّذِي النَّا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٩٧٨).

وذلك حين قال: أخلصه وأصوبه.

#### تعريف الإخلاص:

ذكر المصنف تعريفين للإخلاص، أحدهما لأبي القاسم القشيري وهو قوله: الإخلاص إفراد الحق بالطاعة في القصد(١).

وعقب المصنف على هذا بقوله: ويصح أن يقال: الإخلاص هو تصفية الفعل عن ملاحظة المخلوقين (٢).

ويقدم المصنف بين يدي هذا الباب نبذة عن فضل الإحسان وأهميته، وأن استصحابه مطلوب في جميع الأعمال القلبية والبدنية والمالية (٣) مستشهداً بالحديث الصحيح الذي جاء فيه: "إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته».

كما يذكر تتله أن من عمل من الأعمال الصالحة التي يبتغى بها وجه الله، وأراد بذلك عرضاً من عرض الدنيا، لا يعد محسناً، بل يكون متعرضاً لسخط الله.

إذ الإحسان \_ كما سبق \_ هو إخلاص العمل لله مقروناً بالإتيان بالفعل على الوجه الحسن، أو اتباع النبي ﷺ.

## الإحسان في العلم:

ويبدأ المصنف بالإحسان في العلم، ويعرف المصنف العلم بأنه كل ما قام عليه الدليل، وأن النافع منه ما كان عن رسول الله على ثم يذكر أن من الأمور التي يتحقق بها الإحسان في العلم ما يلي:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٨٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٥٨٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٥٨٣).

أولاً: ابتغاء وجه الله عزّ وجلّ بهذا العلم، والإخلاص فيه، وطلب مرضاته به، فإن أول من تسعر به النار يوم القيامة رجل تعلم حتى يقال عنه: عالم، وقد قيل، كما جاء في الحديث الصحيح، أو الحديث الذي في السنن وفيه: «من تعلم علماً مما يبتغى به وجه الله، ولم يتعلمه إلا ليصيب به عرضاً من عرض الدنيا، لم يجد عرف الجنة يوم القيامة» (١).

ثانياً: أن يستعمل العدل في علمه الذي هو ميزان الأعمال، وفي ذلك يقول المصنف: «فينبغي لمن علم علماً أن يستعمل في علمه العدل الذي هو ميزان الأعمال، ولا ينسى حظه من الإحسان الذي به يستحق القرب والرضوان»(٢).

واستعمال العدل في العلم - كما أشار المصنف - من أعلى درجات الإحسان فيه، ويمكننا أن نستخرج منه بعض الفوائد، منها على سبيل المثال: ما ينبغي على طالب العلم أن يكون عادلاً مع الله قبل أي شيء آخر، فلا يطلب بعلمه أحداً غيره، ومن ذلك أن يبلغ ما تعلمه إلى الناس، ولا يخشى أحداً إلا الله.

ومنها: أن يكون طالب العلم عادلاً مع نفسه، وذلك بأن يختار من الشيوخ والعلوم ما يكون به صلاح أمره في دينه ودنياه، وأن يكون منصفاً لشيوخه.

ومنها: أن يعمل بما تعلم، وهذا الأمر ـ وهو العمل بالعلم ـ من أهم جوانب استعمال العدل في العلم.

ومنها: أن يكون عادلاً مع إخوانه الآخرين من طلبة العلم، فلا يحسدهم ولا يزدريهم.

ومنها: أن يكون عادلاً مع الناس، فيعلمهم ويدعوهم بكل رفق ولين، ولا يتعالى عليهم، ويحتمل خطأهم، وغير ذلك من الفوائد.

ثالثاً: أن يحسن الطالب ظنه بمن يتعلم منه العلم، وفي ذلك يقول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٨٤). (٢) المصدر السابق (٥٨٣).

المصنف: «فمن الإحسان: أن يحسن الطالب ظنه بمن يتعلم منه العلم، أو يسمع عليه الحديث، لينال بذلك بركة العلم، فقد كان بعض المتقدمين إذا خرج إلى شيخه تصدق في طريقه بشيء من المال، وقال: اللهم استر عيب معلمي عني، ولا تذهب بركة علمه مني»(١).

إن إحسان الظن بالمعلم أو الشيخ لمن الإحسان في العلم، وكيف يرجو طالب النفع والبركة في العلم، وهو سيىء الظن بشيخه، رديء الاعتقاد فيه، وليس معنى هذا أن يهرع الطالب إلى كل من قيل عنه: شيخ، ويتعامى عن بدعه ومخالفاته، بحجة حسن الظن بالشيخ، وحسن الظن في هذا المقام ليس هو ما يعنيه المتصوفة حين يقول بعضهم: كن بين يدي الشيخ كالميت بين يدي المغسل(٢)، ولكنه اختيار المعلم الصالح، واصطفاء الشيخ العالم العامل، عند ذلك يأتي حسن الظن مع حسن الاختيار.

وفي إشارة المصنف كثلثه إلى البركة في العلم تنبيه لطيف، يغفل عنه كثير من الشيوخ والطلبة، فإن البركة تزيد في العلم وتنميه، وترسخه وتقويه، فلا ينساه صاحبه، ويعمل بما فيه، ويعلمه الله سواه.

لأن كثيراً منهم يعتمد على قدرته وحوله وحفظه ونشاطه ومذاكرته، ويغفل عن الله عزّ وجلّ إن لم يهبه البركة في علمه وتعليمه، فكل ذلك إلى ضياع.

وإن الناظر إلى حال الناس اليوم ليرى أن البركة قد انتزعت من العلم ـ إلا من رحم الله وقليل ما هم ـ كما نزعت في الأرزاق والأقوات والأولاد والأموال والثروات والأوقات.

وإنه يخشى والله أن تكون شهادات زماننا هذا هي الآفة الكبرى لذهاب البركات من العلم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٨٧).

<sup>(</sup>٢) دراسات في الفرق: الصوفية (٧٨) محمد العبدة وغيره.

ويعد أن ذكر المصنف أن من الإحسان في العلم أن يحسن الطالب ظنه يمن يتعلم منه العلم، ذكر ببعض الآداب والتوجيهات والوصايا التي ينبغي لطالب العلم أن يتخلق بها مع شيخه، والتي تعد من حقوق العالم على المتعلم، ومنها:

- ١ \_ التسليم على الشيخ خاصة.
  - ٢ ـ الجلوس أمامة.
  - ٣ \_ عدم الإشارة باليد عنده.
- ٤ \_ عدم الغمز بالعين في حضرته.
  - ٥ \_ عدم الغيبة في مجلسه.
  - ٦ ـ عدم المساررة في مجلسه . .
  - ٧ \_ عدم الإلحاح عليه إذا تعب.
  - ٨ ـ عدم الملل من طول صحبته.
- ٩ ـ رد الغيبة عنه مع القدرة على ذلك<sup>(١)</sup>.

ولو تأملنا هذه الآداب جميعاً لوجدنا جلها آداباً عامة، ينبغي على المسلم أن يتأدب بها مع إخوانه المسلمين، ولكنها مع أهل العلم والعلماء أحرى بأن يعمّل بها، وأولى من أن تنسى.

رابعاً: أن يقف عندما يسمع ويكتب، وفي ذلك يقول كتَّلله: "ومن حقَّ العلم لمن استعمل الإحسان فيه أن يقف عندما يسمع ويكتب، فإذا بلغ فضيلة أخذ بحظه منها، فإن كانت نافلة عمل بها ولو مرة في عمره.. وإن كان أدباً من آداب السنَّة أخذ نفسه بذلك، فقد قال تعالى: ﴿وَٱتُّــُوا ٱللَّهُ ۗ رُنُعُكُمُ مُنَّلَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٢]» (٢).

ووقوف المتعلم عند ما يسمعه أو يكتبه والعمل بذلك، ثمرة العلم والتعليم، وما فائدة علم لا يعمل به؟ وكم من الطلبة الذين يعلمون كثيراً

<sup>(</sup>۱) شرح حدیث جبریل (۵۸۷). (٢) المصدر السابق (٥٨٧).

من الفضائل والسنن والمستحبات، ولكنهم لا يعملون بها، حتى ولو مرة واحدة في حياتهم.

خامساً: محاسبة النفس، وفي ذلك يقول 磁؛ «وأن يحاسب نفسه، ويطالبها بالخثية لله والحذر والمراقبة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أَ﴾ [فاطر: ٢٨].

وقال عبد الله بن مسعود: من ازداد علماً ولم يزدد هدى، لم يزدد من الله إلا بعداً. وهذا باب واسع<sup>(١)</sup>.

## الإحسان في أعمال الجوارح:

يقسم المصنف الإحسان في أعمال الجوارح إلى فرض عين، وفرض كفاية، وسنة مؤكدة، وفضيلة، وفي ذلك يقول: «وأما الإحسان في أعمال الجوارح بعد إحكام قاعدة العلم فعلى أنواع: منه فرض عين، ومنه فرض كفاية، ومنه سنة مؤكدة، ومنه فضيلة لا يسع من له عقل ومروءة أن يفوت نفسه حظها من ذلك، وذلك يختلف باختلاف الأحوال.

قَــال الله عــزّ وجــلّ: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْفَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيَّآيِ ذِى الْفَرْفَ وَيَنْعَلَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكِرِ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠- ٩١]» (٢).

ثم شرع المصنف كله في بيان التعاون بين المسلمين الذي هو من الإحسان في أعمال الجوارح، فتحدث عن وجوب بذل المسلم بعض المنافع التي لا يضره بذلها، ويحتاج غيره إليها، ومن ذلك الدلو والفأس والقدر، وما إلى ذلك، وذكر أن هناك خلافاً في بذلها، هل يكون بأجرة المثل، أو يكون تبرعاً مجاناً، ورجح القول الثاني، وقال: إنه مذهب الصحابة والتابعين وأهل الحديث، وما عليه الكتاب والسنة.

وقد استدل المصنف على ما رجحه بما يلي:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٨٨٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٨٩٥).

قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ بُرَايُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ۞ [الماعون: ٤- ٧].

وفي السنن عن ابن مسعود ﷺ: «كنا نعد ذلك على عهد النبي ﷺ عارية، الدلو والقدر والفأس ونحوهن» وفي الصحيح مرفوعاً إلى النبي ﷺ لما ذكر الخيل قال: «هي لرجل أجر، ولرجل ستر، فأما الذي هي له أجر، فرجل ربطها في سبيل الله، فشبعها وريها وبولها وروثها حسنات، وأما الذي هي له ستر، فرجل ربطها تعففاً وتغنياً، فهو يرى حق الله في بطونها وظهورها».

وفي الصحيح خرجه البخاري مرفوعاً إلى النبي ﷺ: «ومن حق الإبل إعارة ذكرها، وإطراق فحلها».

ثم قال: فلا يمنع المعروف من الناس بطلب الأجرة على مثل هذه الأشياء، فإن الله يأمر بالعدل والإحسان»(١).

وصدق ﷺ، فلو قيل بوجوب دفع أجرة المثل، لاتقطع المعروف بين الناس، وقل الإحسان فيهم، وسادت المادية بينهم.

ومن ذلك سماح الرجل لغيره بأن يجري ماؤه في أرضه ليصل إلى أرض صاحبه، من غير إضرار بصاحب الأرض، والراجح وجوب ذلك.

ومن ذلك أيضاً إعارة الحلي للمحتاجة من النساء، في نكاح أو عيد أو مناسبة، واستدل المصنف لذلك بقول عدة من أصحاب النبي الله أن زكاة الحلى عاريته (٢).

وبعد ذلك يأتي المصنف بقاعدة عظيمة شاملة لكل ما سبق، وهي ما عبر عنها بقوله: «وبذل هذه الأشياء يستحب تارة، ويجب أحرى بحسب الحاجة إليها، وكذلك بذل منافع البدن يجب تارة، فلا يحل منعها، كنصر المظلوم باللسان وباليد.

كما يجب بذل العلم، وإفتاء الناس، وتعليم الأمي ما وجب عليه،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٩٣)، (٢) المصدر السابق (٥٩٣).

والحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد، وغير ذلك من منافع الأبدان...».

ويفرع المصنف على منافع الأبدان منافع اللسان، ويذكر أن من منافع اللسان الشهادة بالحق، ويستطرد - حتماً - إلى خلاف العلماء في جواز أخذ الأجرة على الشهادة، والأقوال في ذلك، ويختم بقوله عن الشهود: «وعلى الجملة فإنهم يكرمون، لأن الله بهم حفظ الحقوق، وأقام الحدود، وصان بهم الفروج والأنساب..»(١).

#### فروض الكفاية:

ومن الإحسان في أعمال الجوارح ما ذكره المصنف وعده فرض كفاية، ومن ذلك:

الفلاحة والزراعة، والصناعة، والنساجة، والبناية، والعمران، وكذلك الحرف اليدوية والمهنية، كالطحن، والعجن، والخبز وغير ذلك، وكذلك طلب العلم والجهاد في سبيل الله إذا لم يتعين، وكذلك غسل الموتى وتكفينهم والصلاة عليهم، وكذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكذلك الولايات الدينية كإمرة المؤمنين، وما دونها من وزارة، وديونة، وإمرة حرب، وقضاء، وحسبة، وغير ذلك.

وقد استدل المصنف على وجوب ذلك بأن النبي على كان يتولى الأحكام والفتاوى والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإقامة الحدود.

وكان يقوم بكل ما يتعلق بالولايات الدينية، ويولي ما بعد عنه، ويؤمر على السرايا، ويبعث على الصدقة السعاة الذين يجبونها ممن هي عليه، ويدفعونها إلى مستحقيها، وكان عليه يحاسب العمال(٢).

#### قاعدة:

يذكر المصنف قاعدة مفادها أن فروض الكفايات قد تنقلب إلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥٩٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩٩٦ \_ ٥٩٩).

فروض أعيان متى ألجأت الضرورات إليها، وفي ذلك يقول: «والمقصود هنا أن هذه الأعمال التي هي فرض كفاية متى وقعت الضرورات إلى شيء منها تعينت، وصارت من الواجبات، لا سيما إن كان الذي تلجئ الضرورة إليه غير عاجز عن القيام بالقدر المطلوب من ذلك. »(١).

ويضرب لتلك القاعدة مثالاً يقول فيه: «فإذا كان الناس يحتاجون إلى نساجة قوم، أو فلاحتهم، صار ذلك العمل واجباً عليهم، يجبرهم ولي الأمر عليه. فإذا قاموا بما وجب عليهم من الفلاحة، وجب عليه منعهم أن يظلموا، ولا يمكن الجند من انتقاصهم من حقهم، فإن الجند لا بد لهم من الفلاحين، فيلزمون أن لا يمنعوا الفلاح حقه، كما أنهم يلزمون أن يقوموا بالفلاحة. .».

ثم تحدث المصنف عن المزارعة وأنها سنة صحيحة ماضية، باعتبارها من الإحسان في أعمال الجوارح، لأنها تعاون بين صاحب الأرض من جهة، وبين من يزرع الأرض ويقوم عليها من جهة أخرى.

وفي أثناء الاستدلال لصحتها ذكر كلله انشغال الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين بالجهاد ونشر الإسلام، ولذا فقد عهد بزراعة خيبر بعد فتحها \_ على سبيل المثال \_ إلى أهلها. مع أن المصنف ينبه على ضرورة الاستغناء عن الكفار في كل ما يحتاجه المسلمون، إذا كانوا قادرين على القام به.

ثم تحدث المصنف عن وجوب الجهاد ووجوب صناعة آلاته، ووجوبه على كل مسلم حسب طاقته، وفي ذلك يقول: «فكما أن الجهاد واجب، فعمل آلاته وبيعها إذا اضطر إليها عند قوم تعين وجوب العمل بأجرة المثل، وبدل الآلة بثمن المثل، أو بالمشترى الأول، وما يقع عليه الرضا من الكسب، فإنه إن بذل ذلك تبرعاً كان مجاهداً، فإن المؤمن عليه أن يجاهد بيده وبلسانه وبقلبه، وعليه النفقة في عسره ويسره، ومنشطه

<sup>(</sup>١) المضدر السابق (٦٠٠).

ومكرهه، وأثرة عليه، فمن عجز عن الجهاد ببدنه، لم يسقط عنه الجهاد بماله، وعكس ذلك، ومن لم يطق أن يجاهد بيده، فليس بمعذور إن ترك الجهاد بلسانه وقلبه. . (1).

ويقول المصنف معقباً على ما ذكره من فروض الكفايات، وأن القيام به من الإحسان: الوالغرض هنا إذا كان الكافر الذي هو عدو الملة، يجاور ويعامل ويعطى أجرة المثل عند الحاجة، ولا يحل ظلمه في شيء، فكيف المسلم إذا قام بما يجب عليه من مصالح إخوانه، من طحن بر وإصلاح خبر وتسوية طعام، وإحكام بناء، ونسج ثوب، وغير ذلك، مما هو فرض كفاية، فحقه أن من احتاج إلى أخيه في شيء من ذلك الإحسان إليه، يدفع ما يتعين له من أجرة أو ثمن أو قرض أو عوض "".

## الإحسان في أعمال القلوب والجوارح:

ويذكر المصنف في ذلك المقام ثلاثة أمور:

1⁄ الأول: نية نفع الخلق في كل يوم.

الثاني: طاعة الله ﷺ بأخذ ما حل، وترك ما حرم.

الثالث: التورع عن الشبهات ما استطاع.

يقول كلله: «ومن أحب أن يلحق بدرجة الأبرار، ويتشبه بالأخيار، فلينو في كل يوم تطلع فيه الشمس نفع الخلق، فيما يسر الله من مصالحهم على يديه، وليطع الله في أخذ ما حل، وترك ما حرم، وليتورع عن الشبهات ما استطاع..» (٣).

ثم شرع المصنف في بيان أهمية النفقة الحلال على الأهل والعيال، ويرى أنه باب عظيم، لا يعدله شيء من أعمال البر.

ثم ذكر فضيلة من يأكل من عمل يده، وأنه صنيع داود ﷺ.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٠٥). (٢) المصدر السابق (٦٠٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦٠٩).

## الإحسان في المعاملات:

ومن الإحسان في المعاملات ما أوجزه المصنف في بعض الوصايا النافعة، ومنها:

- ١ ـ اجتناب البيوغ الفاسدة.
- ٢ تنزيه اللسان عن الحلف في البيع.
  - ٣ حفظ المعاملة عن المخادعة.
  - ٤ \_ حفظ المعاملة عن خلف الوعد.
    - ٥ \_ القناعة.
    - ٦ حسن الظن بالله.
    - ٧ الثقة بما قسمه الله من الرزق.
      - ٨ ـ خوف الحساب يوم القيامة.
        - ٩ ـ مراقبة الله ١١١٤ .
- وأيم الله لو سار الناس في معاملاتهم وشؤون حياتهم على ضوء هذه الوصايا التي أصولها في الكتاب والسنة لما ضاقوا ذرعاً من سوء المعاملات بينهم، ومن تفشي الخداع والغش والمكر والتدليس بين صفوفهم، ولتحسنت أحوالهم، وتباركت أرزاقهم، وعم الرخاء أوطانهم.

## الإحسان في البيوع:

لقد ذكر المصنف جملة من الأمور الهامة التي ينال بها الإحسان في البيوع، هذه الأمور تدور بين مأمورات ينبغي أو يجب العمل بها، وبين منهيات يكره عملها، أو لا يجوز ارتكابها، ومن هذه الأمور:

١ - حاجة البيوع إلى الصدق، وهو محض الحق، وبذل النصح.
 ٢ - فسادها بالكذب.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١١).

٣ \_ فسادها أيضاً بكتمان العيب.

وهو ما عبر عنه بقوله: «فعامة البيوع المباحة تحتاج إلى الصدق، وهو محض الحق، وبذل النصح، وتفسد بالكذب، وكتمان العيب أو النقص، وهذا عين الخيانة، وأصل الغش. »(١).

- ٤ \_ النهي عن تلقى الركبان.
- ٥ ـ النهي أن يبيع حاضر لباد.
  - ٦ \_ إثبات الخيار للمغبون.

وفي ذلك يقول المصنف عارضاً لخلاف الفقهاء رحمهم الله: «ولهذا: (نهي عن تلقي الركبان) الحديث، وأثبت له الخيار إذا بلغ السوق.

ولهذا كان مذهب أكثر الفقهاء على أنه نهي عن ذلك من أجل ضرر البائع هنا، لأنه إذا لم يكن عرف قيمة المثل، ولا درى السعر بالحاضر، وتلقيت منه السلعة، فاشتريت بمبلغ لعله دون القيمة، فأثبت له الخيار إذا بلغ السوق.

وفي الخيار هنا أقوال: منها أنه يثبت له الخيار إذا غبن في البيع، وإليه ذهب أحمد، والثاني: أنه يثبت مطلقاً، وبه قال الشافعي وأكثر أهل العلم، وهو أظهر قوليه.

وقال طائفة: إنما نهى من أجل ضرر المشتري، لأنه إذا اشتراه بثمن لا يبيعه في السوق إلا بزيادة، فيغلو على المحتاج إليه، فكأنه ﷺ أراد أن يشتريه من يحتاجه بغير واسطة، لئلا يتضاعف الربح فيغلو.

وفي الجملة فقد نهى فضلاً للمصلحة، فإذا كان رسول الله ﷺ نهى عن البيع الذي هو حلال الجنس، حتى يعرف السعر البائع، ويتحقق المشتري السلعة، وصاحب القياس الفاسد يقول للمشتري: أن يشتري ما شاء أين شاء!! وقد اشترى برضى البائع.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦١١).

والشارع رعى المصلحة العامة، لأن الجالب إذا لم يعرف السعر، ولا أخبر بثمن المثل، كان المشتري قد غره، وليس ذلك من الصدق والنصح في شيء، إنما هو خيانة وغش، فإن أضاف إليها كذباً صريحاً مثل أن يقول: قد أعطيت فوق ما يساوي في سوقه، لأجل حاجتي إلى ذلك ونحو هذا مما يستعمله من لا عناية له بمطعمه ومشربه، ومن جل قصده تثمير المال، والمفاخرة والمكاثرة بحسن المخادعة في البيوع، وكل ذلك محرم محذور..»(١)

ويلاحظ في هذا المقام أن المصنف حين يطرق هذه القضايا الفقهية البحتة، لا يسلك في ذلك سبيل الفقهاء الذي ينصب في الغالب على بيان المسألة وصورها وأحكامها والاستدلال لها، بل إنه ليأتي به في ثوب جميل من النصح والتوجيه والتربية، والتذكير بأهمية الإحسان والتعاون بين المسلمين، والإشادة بالمحسنين، والتثريب واللوم على الذين ليس همهم في هذه الحياة إلا جمع المال من أي طريق كانت (٢).

وانظر إلى قوله كتله: "وليس ذلك من الصدق والنصح في شيء، إنما هو خيانة وغش، فإن أضاف إليها كذباً صريحاً مثل أن يقول: قد أعطيت فوق ما يساوي في سوقه، لأجل حاجتي إلى ذلك، ونحو هذا مما يستعمله من لا عناية له بمطعمه ومشربه، ومن جل قصده تثمير المال، والمفاخرة والمكاثرة بحسن المخادعة في البيوع، وكل ذلك محرم محذور. "(")

٧ - اجتناب البيوع الفاسدة، وينقل جملة كبيرة منها عن ابن عقيل الحنبلي، ويقول كَنْكُ: "ومن الإحسان في البيوع، والتزام العقود الشرعية، والورع في المعاملات المباحة، ما ذكره الإمام أبو الوفا بن عقيل البغدادي في كتاب التذكرة، في باب ما يجتنب من البيوع الفاسدة، فقال:

يجتنب منها خمسة وعشرون شيئاً، كلها كانوا في الجاهلية يجيزونه،

المصدر السابق (۲۱۶: ۲۱۳).

<sup>(</sup>٢) وسيأتي مزيد بيان لهذه القضية أثناء تحقيق متن الكتاب إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦١٣).

قجاء الإسلام برده وبيان تحريمه، فمنها: تلقي الركبان، وأن يبيع حاضر لباد، والنجش هو من شرها موقعاً، وأذرعها للحق وفي القلوب، وأن يسوم الرجل على سوم أخيه المسلم، ونهى عن بيع الملامسة، وعن بيع المنابذة، ونهى عن المحاقلة، وهي مما يقع فيه كثير من الجند، الذين يعاملون الفلاحين، ولا يعرفون شرطه، ونهى عن المزابنة، وعن بيع الحصاة، وعن بيع الكلب، وعن بيع نقع البئر يعني: ماءه، وعن بيع وسلف، وعن بيع ما لم يقبض، وعن بيع ما ليس عندك، وعن بيع الحب حتى يفرك، وعن بيع الممرة حتى تزهي، أي: يبدو صلاحها، وهو أن تحمر أو تصفر، وعن بيع الحنطة في سنبلها، وربح ما لم يضمن خسارته، ونهى عن بيعين في بيعة، وعن بيع المضامين، وحرم بيع الملاقيح، ونهى عن بيع وشرط، ونهى عن بيع الغرر، وعن بيع حبل الحبلة، وعن بيع اللحم بالحيوان، وعن عسب الفحل، وعن بيع الرطب بالتمر، ورخص في العرايا من أجل الفقراء، وعن بيع المجر، وعن بيع الكالئ بالكالئ الكالئ "

وكما قلنا قبل ذلك: إن المصنف ينهج نهجاً ليس كنهج الفقهاء في تعامله مع تلك القضايا الفقهية، ومن أجل ذلك فهو يعقب على ما ذكره ابن عقيل من بيوع فاسدة بقوله: «فهذه بيوع كثيرة عرف تفصيلها، ووجه الاحتراز منها، من مشهور الأحاديث، وجملة أحاديث النهي عن البيوع الفاسدة ثلاثة وخمسون حديثاً.

وقد بوب العلماء على أكثرها، وأحسنوا التنبيه على ذلك، لئلا يكون للآكل حجة إذا أخذ الحرام، وسماه بغير اسمه، واحتج لغلبة هواه، ورغبته في تثمير المال بقوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَيْمَ وَحَرَّمَ الرَّهَ أَلَى اللَّهُ الْبَيْمَ وَحَرَّمَ الرَّهَ أَلَى اللهُ اله

وأعجب من ذلك قوله بعد ذلك: «وللعلماء من التصانيف الجليلة في

 <sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٣٠ ـ ٦٣٨)، وسيأتي التعريف بهذه البيوع مقرونة بأدلتها أثناء تحقيق المتن إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٦٣٨).

البيوع ما بين الحالي من العاطل<sup>(۱)</sup>، وأوضح الحق من الباطل، وليس هذا مما يستغني عنه العوام، بل هو مما لا يسعهم جهله، ولا يعذر التجار في التساهل في حفظه»(۲).

وانظر إلى قوله كتله: وليس هذا مما يستغني عنه العوام، بل هو مما لا يسعهم جهله، ولا يعذر التجار في التساهل في حفظه.

وهل انتشر الربا والمعاملات الربوية، وفشا الغش والخداع، وظهرت المعاملات الفاسدة والبيوع الفاسدة بين الناس، وضج الأخيار، واشتكى الصالحون إلا يوم فرط المسلمون في معرفة أبواب الحلال والحرام، وصارت عند كثير منهم – على أحسن حال – نافلة وفضلة، وظن العوام الذين يتعاملون بالبيع والشراء وسائر المعاملات أنهم مستغنون عنها، وحسب التجار أنهم معذورون يوم تساهلوا في حفظها.

## إزالة الضرر من الإحسان الواجب:

وهذه من القواعد الفقهية الهامة التي تعد من مفاخر الفقه في الإسلام، والمصنف أشار إلى هذه القاعدة، واستدل لها بقصة صاحب الشجرة التي كانت في أرض غيره، وكان صاحب الأرض يتضرر بدخول صاحب الشجرة، والقصة في ذلك معروفة (٣).

## إطعام الطعام من الإحسان:

وذكر كلفة إن إطعام الطعام للمحتاج إليه فرض كفاية باتفاق أئمة المسلمين، واستدل على ذلك بما يلى:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَيُطْلِمُونَ ٱلظَّمَامَ عَلَىٰ حُيِّهِ مِسْكِمَا وَيَتِمَا وَآلِيهِا ﴾ [الإنسان: ٨، ٩].
 تُطْلِمْكُو لِوَجْهِ ٱللهَ لَا زُبِدُ مِنكُرْ جَزَلُهُ وَلَا شَكُونًا ۞ ﴾ [الإنسان: ٨، ٩].

<sup>(</sup>۱) الحالي: اسم فاعل من الحلي، قال صاحب القاموس المحيط (١٦٤٧): «الحلي بالفتح: ما يزين به من مصوغ المعدنيات أو الحجارة، جمعه حلي». والعاطل قال في القاموس (١٣٣٥): «عطلت المرأة... وتعطلت: إذا لم يكن عليها حلى، فهي عاطل وعطل».

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل (٦٤٠). (٣) المصدر السابق (٦١٤)

٢ ـ وفي البخاري أنه قال ﷺ: «عودوا المريض، وأطعموا الجائع،
 وفكوا العاني».

٣ ـ وفي المسند: «أيما رجل مات في قوم جوعاً، فقد برئت منهم
 ذمة الله وذمة رسوله».

ويعقب على ذلك تتلله بقوله: «ولو مات فيهم رجلاً جوعاً لزمتهم ديته، وكذلك كسوة العرايا فرض كفاية، وهذا الفرض على من له فضل من ماله، ومتى رأى محتاجاً وغلب على ظنه أن غيره لا يقوم بحاجته، تعين عليه أن يطعمه. . "(1).

فإطعام الطعام وكسوة العرايا وإغاثة الملهوف كلها من فروض الكفاية ـ كما ذكر المصنف ـ والأمر ليس بالخيار، فإذا كان هناك محتاج إلى شيء من ذلك، وجب على من علم بحاجته من الناس، وكان لديه فضل من مال أو طعام أو لباس أن يساعده، واستدل كله بما وقع للصحابة من فاقة وحاجة شديدتين، وأمرهم النبي كله أن يتصدقوا بفضول أموالهم، حتى ظنوا رضوان الله عليهم أنه لا حق لأحد في شيء من فضل ماله.

وهذا هو الصحيح، وإلا فما معنى أن يوجد المحتاجون، وأن يجوع الفقراء، وأن يتعرى المنكوبون، والمجتمع متخم بالأغنياء والأثرياء، ومن لهم فضول كثيرة في الطعام والشراب والدواء والكساء، وهل لو تحقق هذا المعنى، أو شيء منه على الأقل، هل كنا سنرى هذه المجاعات الأليمة التي تفتك بكثير من المسلمين في كثير من بقاع العالم؟ وهل كان كثير من هؤلاء المساكين سيقعون ضحية لحملات التنصير ومنظماته التي لا ترقب فيهم إلا ولا ذمة؟!!!.

وتأمل قول المصنف كتَلَهُ: "ومتى رأى محتاجاً، وغلب على ظنه أن غيره لا يقوم بحاجته، تعين عليه أن يطعمه.....

وكم من المسلمين الأغنياء الذين يرون إخوانهم \_ ليسوا محتاجين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦١٦).

فقط ـ ولكنهم يتضورون جوعاً بل يموتون جوعاً، يشاهدون كل هذا عبر وسائل الإعلام المختلفة، ويرون ما يندى له الجبين، ويتفطر له قلب كل مؤمن يرجو الله واليوم الآخر، من صور في المجلات، ويسمعون في ذلك الإذاعات، حتى تحدث أن بعضهم أكل بعض، والله يعفو عن تقصيرنا ويتجاوز عن سيئاتنا، إنه أكرم مسؤول.

إن كلام شيخ الإسلام هذا، لهو تأصيل لواجب العمل الإغاثي، ونبراس لهيئات الإغاثة التي تنتشر بين المسلمين، وتذكير لكل مجتمع مسلم آمن مطمئن يعيش رخاء ورغداً، بواجبه تجاه مجتمع مسلم آخر، تسربل بلباس الجوع والخوف، والله لا يضيع أجر المحسنين.

## النهي عن الرشوة من الإحسان:

وقد أشار المصنف إلى حرمتها، واستدل على ذلك بحديث: (لعن الله الراشي والمرتشي)، وبقصة عبد الله بن رواحة حين أراد اليهود رشوته لما بعثه النبي والمرتشي لخرص ثمارهم، فأرادوه أن يحابيهم، فأبى فلله وقال لهم: «يا معشر يهودا أنتم أبغض الخلق إلي، قتلتم أنبياء الله، وكذبتم على الله، وليس يحملني بغضي إياكم أن أحيف عليكم، قد خرصت عشرين ألف وسق من تمر، فإن شئتم فلكم، وإن أبيتم فلي».

فما كان منهم ـ وهم القوم البهت ـ إلا أن قالوا: بهذا قامت السموات والأرض، قد أخذناها، قال: فاخرجوا عنا(١).

وفي أثناء الحديث عن المعاملات يذكر المصنف بمزية فريدة لمذهب الإمام المبجل أحمد بن حنبل في من حيث السعة والشمول قائلاً: «وأصل مذهب أحمد في العقود الجواز، فلا يحرم منها إلا ما حرمه الله ورسوله، ومذهبه أوسع المذاهب في باب المزارعة والمناصبة والمساقاة، وكل ما كان من المعاملات المباحة» (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٢٠).

## وضع الجوائح من الإحسان:

يقول المصنف: «وأما الجائحة<sup>(۱)</sup> في بيع الثمار ففيها نزاع مشهور، فلو اشترى ثمراً قد بدا صلاحها، فأصابته جائحة، كان من ضمان البائع في مذهب مالك، والإمام أحمد، وجماعة من علماء السلف.

وقد صح النقل وثبت الخبر في صحيح مسلم مرفوعاً إلى النبي ﷺ: إن بعت من أخيك ثمرة، فأصابتها جائحة، فلا يحل لك أن تأخذ من مال أخيك شيئاً ا أيأخذ أحدكم مال أخيه بغير حق!!».

وأما أبو حنيفة فلا يفرق بين ما بيع قبل بدو الصلاح أو بعده الأ (٢).

#### الدعوة إلى الله ﷺ من الإحسان:

وفي ذلك المقام يذكر المصنف بعث النبي على الرسائل والكتب إلى ملوك الأرض، لدعوتهم إلى الإسلام، ومن هؤلاء: كسرى وقيصر والمقوقس وأكيدر دومة وغيرهم. وهذا الأمر من أكبر الأدلة على عالمية الدعوة، وأنه على إلى الناس كافة، بل إلى الثقلين جميعاً، ويقول في ذلك: «وإنما بعث إلى كل واحد منهم رجلاً من أصحابه، ودعاهم إلى الله وإلى التصديق برسالته لإقامة الحجة وظهور الدعوة وقطع العذر لقوله تعالى: ﴿ وُمُنكُ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةً بَعْدَ ٱلرُّسُلِ. ﴾ [النساء: ١٦٥] الآيات.

فإن الأنبياء كانوا يبعث النبي إلى قومه، وبعث على إلى الناس كافة. وإنما قصد ببعث هذه الرسل إلى الملوك، بث الدعوة في جميع الممالك، ودعا الناس عامة إلى دينه، على حسب ما أمره الله. . "(").

وكان على الدعاة لدعوة الناس إلى الإسلام، وتعليمهم إذا

<sup>(</sup>۱) مراد الفقهاء رحمهم الله بالجائحة أنها كل ما أصاب الزرع والثمر والمال بغير جناية آدمي كريح ومطر وغير ذلك، وسيأتي التعريف بها أثناء تحقيق المتن إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٦٢٣). (٣) المصدر السابق (٦٢٨).

دخلوا في الإسلام، ومن ذلك بعث علي بسورة براءة، وبعث معاذ إلى اليمن.

#### طلب الرزق والمعاش من الإحسان:

ويذكر أن الأنصار في كان غالب عملهم هو الزراعة، وذكر الحديث الصحيح في فضل الغرس والازدراع، وهو قوله في: «ما من مسلم يزرع زرعاً، أو يغرس غرساً، فيأكل منه طير، أو سبع، أو حيوان، إلا كان له صدقة».

كما ذكر أن الصحابة رضوان الله عليهم كانت لهم أسباب ومعايش شتى، مع كثرة جهادهم وغزوهم، ولكنهم كانوا كما قال قتادة كتله «كان القوم يتبايعون، ويتجرون، ولكنهم إذا نابهم حق من حقوق الله، لم تلههم تجارة، ولا بيع عن ذكر الله، حتى يؤدونه إلى الله...»(١).

#### فقه الحلال والحرام من الإحسان:

وقد سبق طرف من الكلام في ذلك، والمصنف هنا يركز على حال الصحابة الأبرار رضوان الله عليهم أجمعين فيقول: «ولا خلاف أن الصحابة كانت لهم أسباب، ومعائش شتى، مع كثرة اشتغالهم بالغزو، الذي هو من أشد الأعمال على النفوس، وكان تورعهم واجتهادهم وفقههم الذي يتدارسونه بينهم معرفة الحلال والحرام، في المآكل والمشارب، والملابس، والمساكن، والمناكح، ونحو ذلك، وكانوا يرجعون في ذلك كله إلى الكتاب والسنة، ويستفتون رسول الله في في حال حياته، ويسأل بعضهم بعضاً عن سنته بعد وفاته، حتى حفظ عنهم في باب المعاملات ما قطع حجة كل أفاك أثيم، وعرف من شعارهم ما لو تمسكنا به لم نعدل عن النهج القويم، ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم..»(\*).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٤٢).

فأما سؤال الصحابة رضوان الله عليهم للنبي على في حياته، فيضرب له المصنف مثالاً بقصة ذي النورين عثمان بن عفان الله على النبي على المشتري؟ (١٠).

وأما سؤالهم رضوان الله عليهم لبعضهم عن سنته وهديه بعد موته، فيستشهد المصنف بقصة البراء بن عازب وزيد بن أرقم في الصرف<sup>(٢)</sup>.

#### أكل الحلال من الإحسان:

يذكر المصنف في هذا المقام الحديث العظيم الذي رواه البخاري في صحيحه، وبوَّب به له باباً قال فيه: باب من لم يبال من أين يكسب المال، عن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة يرفعه إلى النبي ﷺ: «يأتي على الناس زمان لا يبالي المرء من أين أخذ المال، من حرام، أم من حلال المرء من أين أخذ المال، من حرام، أم من حلال المرء من أين أخذ المال،

وإن المتأمل اليوم ليجد أن هذا الحديث الشريف من أمارات نبوته رضي على تحصيل الربح وأخذ المال من أي طريق كان، وإن آخر شيء يفكر فيه هؤلاء القوم هو أحلال ما صنعوه أو حرام!!.

## الورع واتقاء الشبهات من الإحسان:

ويستدل المصنف لذلك بحديثين صحيحين هما:

الحديث الأول: حديث النعمان بن بشير يرفعه إلى النبي ﷺ: «الحلال بين، والحرام بين، وبينهما أمور مشتبهة، فمن ترك ما اشتبه عليه من الإثم كان لما استبان أترك، ومن اجترأ على ما يشك فيه من الإثم، أوشك أن يواقع ما استبان، والمعاصي حمى الله، من يرتع حول الحمى يوشك أن يواقعه».

والحديث الثاني: عن عقبة بن الحارث: «أن امرأة دخلت عليه،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٤١). . (٢) المصدر السابق (٦٤٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦٤٢).

فأخبرته أنها أرضعت أمرأته، الحديث، وفيه: فكيف وقد قيل!!¤<sup>(١)</sup>.

#### مسك الختام للكتاب:

يناقش المصنف لعن الدنيا، وما يدّم منها وما يحمد، فينتقد لعن الدنيا بإطلاق، وذمها باستمرار، ثم يفصل في ما يدّم منها وهو لا يخرج عن أمرين:

إما أن يكون حراماً أخذ من غير وجهه، وإما أن يكون حلالاً قصد به التكاثر والمباهاة، ويقول كلله موضحاً ذلك: «وكيف يصح أن الدنيا ملعونة، وليس من رزق، ولا من نعمة، ينالها العبد إلا على ظهرها.

وقد قال تعالى: ﴿ فَآمَشُوا فِي مَنَاكِهَا وَكُلُوا مِن رِّذَقِدِ الملك: ١٥]، وإنما يذم منها: حرام من غير وجهه، أو حلال على سبيل التكاثر والتفاخر، وما يقتنى قصد المباهاة والمماراة، فذلك الذي هو ممقوت عند ذوي الألباب. . \*(٢).

ثم يذكر المصنف كيف أن بعض الصحابة حازوا من الأموال الشيء الكثير \_ مع معرفة حق الله فيها \_ ومن هؤلاء الزبير ظليه، وذكر أن كثيراً من الصحابة كانوا أهل تجارة ومال، ومن هؤلاء الصديق ظليه (٢٠).

ثم تحدث كلله عن فشو المال وازدياد الثروات حين اتسع الإسلام في زمن عمر شيء، وكل ذلك يستشعر معه المرء بعظمة الإسلام التي يريد المتصوفة ومن شاكلهم أن يغتالوها، بتخرصاتهم الباطلة وتعبداتهم المبتدعة وزهدهم المنحرف.

ويختم المصنف كتابه بمقالة لأحد العلماء: «من اكتفى بتحسين المقال دون التفقه والعمل به تزندق، ومن عمل بغير علم وقع في البدع، ومن تفقه ولم ينشر العلم ولم ير العمل به من شرطه فسق، ومن تفنن في الأبواب كلها تخلص . . (3).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٤٤). (٢) المصدر السابق (٦٤٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٦٤٦)، ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ المصدر السابق (٦٤٨)،

وأخيراً فإن المصنف يوصي بوجوب الاعتصام بالكتاب والسنة حتى الممات، والتجافي والتباعد عن البدع والمحدثات، فيقول مختتماً كتابه العظيم: "فما وجدناه من كتاب الله تعالى، وعن رسول الله وعن العظيم، أو عن جميع أصحابه الطاهرين رضي الله عنهم أجمعين، أخذناه باليدين، وعضضنا عليه بالناجذين، وتمسكنا به حتى نلقى الله به معتصمين، وما لم نجده في هذه الأنوار الساطعة، والطرق المأمونة، والسبيل المضمونة المقطوع على أنها حق عند الله تعالى نفرنا منه، ولم نجسر عليه ووليناه من تولاه وحسبنا الله ونعم الوكيل، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه تسليماً كثيراً إلى يوم الدين (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٦٤٨).

## المبحث الثالث المقارنة بين كتاب الإيمان الكبير

## أولاً: أي الكتابين أسبق تصنيفاً؟

إن المتأمل لهذين الكتابين، والمطالع لهما يصعب عليه أن يجزم أيهما كان الأسبق تأليفاً، ومن خلال القراءة المتأنية للكتابين، ومقارنة الموضوعات المتشابهة فيهما، لم يتبين لنا أيضاً معلم بارز يمكن أن يرشدنا إلى ما نريد الوصول إليه، وخصوصاً أن المصنف لم يشر إلى شيء من ذلك البتة.

وكتاب شرح حديث جبريل

## غير أننا يمكن أن نرجح ترجيحاً \_ غير جازمين به تماماً \_ فنقول:

إن كتاب «شرح حديث جبريل» الذي قمنا بتحقيقه هو الأول تأليفاً والسابق تصنيفاً على كتاب «الإيمان الكبير»، والأسباب التي دعتنا إلى القول بهذا هي:

أولاً: توسع شيخ الإسلام كله في كتاب «الإيمان الكبير» وتطرقه لمسائل عديدة لم يعرض لها في كتاب «شرح حديث جبريل»، وهذا منهج درج عليه كثير من العلماء والمصنفين، حيث يناقشون ما يريدون من موضوعات في مؤلفات موجزة، ثم يعودون لسبب أو آخر، لمناقشة تلك القضايا، والإفاضة حولها في مصنفات كبيرة، تروي الغليل، وتشفي العليل، وهكذا كان الحال في هذين الكتابين على الراجح، حيث أحاط المؤلف في «شرح حديث جبريل» بأغلب القضايا المتعلقة بالإيمان، أما في «الإيمان الكبير» فقد تناول تلك القضايا بشيء من الإسهاب، وزاد عليها جملة وافرة من المناقشات والاعتراضات والردود.

ثانياً: لقد ظهر من خلال النظر في النسختين المخطوطتين التركيتين للكتابين المذكورين، أن كتاب «شرح حديث جبريل» سمي «كتاب الإيمان»، وأن كتاب «الإيمان الكبير» قد سمي «كتاب شرح الإيمان»، وماتان التسميتان تتفقان مع ما قررناه آنفاً من إيجازه كثالة في «شرح حديث جبريل»، وتوسعه في «الإيمان الكبير»، وتوحيان للباحث أن «شرح حديث جبريل» متقدم في التأليف على «الإيمان الكبير».

فقد وجدت في مقدمة النسخة التركية لكتاب «الإيمان الكبير» في أعلى الصفحة العنوان التالي: «كتاب فيه شرح كتاب الإيمان تأليف الشيخ الإمام...» ولعل في هذا ترجيحاً على أن كتاب «شرح حديث جبريل» متقدم على «الإيمان الكبير».

وليس المقصود بالطبع بكلمة الشرح هنا ما تعارف عليه أهل الفنون خصوصاً المتأخرين منهم، حيث تطلق هذه الكلمة على توضيح لعبارات متن موجز، وإنما المقصود ما ذكرناه في السبب الأول.

ومما تجدر الإشارة إليه أن النسختين التركيتين لناسخ واحد، وفي مخطوط واحد، وهما أقدم نسخ الكتابين على الإطلاق.

ثالثاً: أن كتاب «شرح حديث جبريل » كتاب كامل انتهى منه مؤلفه كما ظهر ذلك من النسخة التركية للكتاب.

أما كتاب «الإيمان الكبير» فهو كتاب ناقص من آخره، كما ذكر الناسخ في آخر النسخة التركية «للإيمان الكبير» أن مؤلفه كتلله قد مات قبل أن يتمه، وذلك حين أشار كتلله في بعض المواضع أنه سوف يقوم ببسطها في الكتاب، ولكن الأجل حال دون ذلك الأمر.

كما يشعر بذلك كل من اعتنى بمطالعة الكتاب، بل إننا نستطيع أن نقول بعد كل هذا: إن كتاب «الإيمان الكبير» من آخر ما ألفه كلله في حياته، وذلك لما ذكرناه آنفاً، ولما احتواه هذا السفر العظيم من علم غزير، وطرق نفيس لموضوع من أهم بل هو أهم الموضوعات التي تتناولها الدراسات العقدية.

أما كتاب «شرح حديث جبريل» فلا نستطيع أن نجزم بتاريخ تأليفه على وجه التحديد، وإن كنا نظن أن الشيخ رحمه الله تعالى قد ألفه في المرحلة الأخيرة من حياته، وخصوصاً أننا نؤكد أن آخر الكتاب لم يبيضه المؤلف، والله أعلم.

## ثانياً: عرض المسائل في الكتابين، وأبرز الفروق بينهما:

#### أولاً: الاختصار في شرح حديث جبريل، والإسهاب في الإيمان الكبير:

إن أبرز الفروق التي تتعلق بعرض المسائل في الكتابين هو الاختصار في «شرح حديث جبريل» والإسهاب في «الإيمان الكبير»، وهذا أمر يراه واضحاً كل من طالع الكتابين المذكورين. على أن ذلك الفرق البارز ليس على الإطلاق، فقد أشار إلى مسائل في «الإيمان الكبير» إشارة موجزة ـ وال كانت ليست كثيرة ـ وتوسع في الحديث عنها في شرح حديث جبريل.

ومن ذلك إشارة المؤلف في كتاب «الإيمان الكبير» إلى فرق المرجنة، وبسط الكلام عنها في كتاب «شرح حديث جبريل».

بل إن هناك بعض الموضوعات التي تطرق إليها المصنف في كلا الكتابين، ولكنه أفاض في الحديث عنها في كتاب «شرح حديث جبريل»، وأسهب في الكلام عليها أكثر مما صنعه في كتاب «الإيمان الكبير» ومن هذه الموضوعات: الوجوه التي يعرف بها زيادة الإيمان ونقصائه، وتفاضل الناس في الإيمان.

فقد تحدث عنها في كتاب «شرح حديث جبريل» في قرابة عشر صفحات، بينما لم يزد حديثه عنها في كتاب «الإيمان الكبير» عن خمس صفحات.

ولكن تبقى الصورة العامة التي توضع الملامع الخاصة لكل من الكتابين، حيث الإسهاب والتوسع والإطالة في «الإيمان الكبير»، والإيجاز والاقتضاب والتركيز في الشرح حديث جبريل».

فعلى سبيل المثال: عندما أورد آية الحجرات: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۚ قُل

لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن تُولُواْ أَسْلَمْنَا. . ﴾ [الحجرات: ١٤]، وهي الآية التي استدل بها على أن الإيمان غير الإسلام، نجد أنه في «شرح حديث جبريل» قد تحدث عنها في قرابة ست صفحات، أما في «الإيمان الكبير» فقد زاد حديثه عنها عشر صفحات، متعرضاً للروايات المتعددة في سبب نزولها، وكلام المفسرين عنها، وهو ما لم يتطرق إليه في «شرح حديث جبريل».

أما مسألة الفرق بين الإسلام والإيمان فقد أوجز الكلام عنها في « «شرح حديث جبريل» في عدة صفحات، وأطال فيها في «الإيمان الكبير».

وفي حين أشار في «شرح حديث جبريل» إلى ذم السلف للإرجاء إشارة عابرة، فقد نقل عن بعض السلف كلاماً في ذمهم للإرجاء في «الإيمان الكبير».

وتبقى جملة من المسائل والقضايا التي عرض لها في الكتابين مستوية الطرفين، بمعنى أن عرضه لها يكاد يكون عرضاً متماثلاً في كل منهما، مع وجود فروق صغيرة بين هذه المسائل في بعض الأحيان.

ومن هذه المسائل على سبيل المثال لا الحصر، مسألة التعريف بالزنديق والخلاف بين العلماء في قبول توبته.

وكذلك مسألة التكفير بترك المباني الأربعة أو بعضها، وخلاف أهل العلم في ذلك.

ومن المسائل الهامة التي اعتنى بها المؤلف تتلله في الكتابين مسألة اختلاف دلالات الأسماء والألفاظ بالإفراد والاقتران، والإطلاق والتقييد.

## ثانياً: كثرة مصادر «الإيمان الكبير»، وقلّتها في «شرح حديث جبريل»:

ومن الفروق البارزة بين الكتابين، والتي تنسجم ثماماً مع حجم الكتابين كثرة مصادر «الإيمان الكبير»، وكثرة نقول المؤلف عن طائفة من العلماء الموافقين له والمخالفين.

أما مصادر «شرح حديث جبريل» فهي أقل من ذلك، ونكاد نوجزها في التالي: رسالة الإمام أحمد في الصلاة، كتاب الأم للإمام الشافعي، فضائل الشافعي للفخر الرازي، مقالات الإسلاميين للأشعري، كتاب الموجز للأشعري أيضاً، عقيدة السهروردي، نظم السلوك لابن الفارض.

أما مصادر «الإيمان الكبير» فهي تربو على العشرين مصدراً، على ان نقوله من المصادر في «شرح حديث جبريل» تعد قليلة، لا سيما إذا قورنت بنقوله من المصادر في «الإيمان الكبير» التي تتسم بالطول في مجملها كما ذكرنا من قبل.

ومن العلماء الذي نقل عنهم المصنف في «الإيمان الكبير»: الإمام الشافعي، وأبو الحسن الأشعري، والإمام أحمد وأكثر عنه خاصة، وأبو عبيد القاسم بن سلام، ومحمد بن نصر، وأبو القاسم البغوي، وأبو بكر الباقلاني، والإمام الخطابي، وأبو إسحاق الشيرازي، وأبو عمرو بن الصلاح، وغيرهم.

## ثالثاً: منهجه في «شرح حديث جبريل» يغلب عليه التقرير:

ومن الفروق البارزة بين الكتابين ما يتعلق بمنهج العرض للمسائل، حيث يغلب المنهج التقريري على كتاب «شرح حديث جبريل»، مع احتوائه على جملة لا بأس بها من الردود.

أما كتاب «الإيمان الكبير» فقد تميز بكثرة الردود على المخالفين، وغلب عليه جانب المناقشات والاعتراضات والاستدلالات، مع احتوائه أيضاً على شيء من التقرير في بعض الأحيان.

فإلى جانب الردود على الجهمية ومن تابعهم، وعلى مرجئة الفقهاء في مسألة الإيمان، والتي ذكرت في الكتابين، فقد ناقش المؤلف في «الإيمان الكبير» جملة من المفاهيم الخاطئة.

ومن مناقشاته المستفيضة التي أخذت حيزاً وافراً من الكتاب، تلك التي ناقش خلالها الإمام محمد بن نصر المروزي رحمه الله تعالى، الذي أطال في الانتصار على أن الإسلام والإيمان شيء واحد، فتعقبه المؤلف، وبين الراجح في تلك المسألة الشائكة، وأطال النفس فيها.

وكذلك نذكر في هذا الباب مناقشته للأشاعرة الذين جعلوا الإيمان خصلة من خصال الإسلام، وبيان تناقضهم في ذلك.

ومن ذلك أيضاً رده على الباقلاني الذي قرر مذهبه في الإيمان بأنه التصديق، وجاء هذا الرد القوي في ستة عشر وجهاً واعتراضاً.

# رابعاً: كثرة الاستطرادات والتكرار في «الإيمان الكبير» دون «شرح حديث جبريل»:

ومن الفروق التي ظهرت بين الكتابين ورود التكرار في «الإيمان الكبير» أكثر من مرة، نجد ذلك واضحاً في مسألة الاستثناء، وفي مناقشة الإمام محمد بن نصر، وإن كان لذلك دواعي رآها المؤلف، كما وقع في مسألة الاستثناء، حين بحثها عند مناقشته لمسمى الإيمان عند الأشاعرة، مستدلاً بها على تناقضهم، ثم عاد وبحثها ثانية بحثاً مستفيضاً في آخر الكتاب.

أما كتاب «شرح حديث جبريل» فلم يقع فيه أي تكرار تقريباً.

أما الاستطرادات فلم يخل منها الكتابان، وقد جاءت متفقة مع حجم كل منهما تقريباً، على أننا نؤكد في هذا المقام أهمية هذه الاستطرادات، وعظيم نفعها، فمن الاستطرادات التي وقعت في كتاب «الإيمان الكبير» ما بحث فيه المؤلف مسألة المجاز، والأقوال فيها، وقد بلغ هذا الاستطراد ستاً وعشرين صفحة، وكذلك مسألة الكلام النفسي، «والعجيب أن شيخ الإسلام استوفى مباحث هذه المسألة ـ مسألة الكلام النفسي والرد على الأشاعرة فيه ـ في كتاب الإيمان أكثر من غيره من كتبه ورسائله»(۱).

وهناك أيضاً الاستطراد الذي وقع في مسألة «القدر» في نحو ست

<sup>(</sup>١) موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ١٣٦٤) للدكتور عبد الرحمن المحمود.

صفحات، والاستطراد عن «الظلم وأنواعه» الذي بلغ أكثر من عشر صفحات.

أما الاستطرادات الواقعة في كتاب «شرح حديث جبريل»، فمنها ما وقع في معرض رده على الفلاسفة وغلاة المتصوفة، وهو استطراد كبير، لا سيما إذا قورن بحجم الكتاب، حيث بلغ أكثر من عشر صفحات.

على أن لشيخ الإسلام رحمه الله تعالى من وراء هذه الاستطرادات النافعة أهدافاً يريد الوصول إليها، وهي ما عبر عنه في كتاب «شرح حديث جبريل» بقوله: «ولكن المقصود التنبيه على تشابه رؤوس الضلال، حتى إذا فهم المؤمن قول أحدهم أعانه على فهم قول الآخر، واحترز منهم وبين ضلالهم، لكثرة ما أوقعوا في الوجود من الضلالات»(١).

وهذه ميزة لكتاب «شرح حديث جبريل» حيث نبه المؤلف كتله على الأسباب التي تدعوه في كثير من الأحيان أن يستطرد، وأن غالب استطرادات شيخ الإسلام \_ إن لم تكن كلها \_ كانت بقصد بينه كتله في ذلك الكتاب، وقمنا بإبراز هذه القضية والتعليق عليها أثناء التحقيق.

وهذا منهج عظيم في البحث والتقصي، يعتمد على أساليب التمثيل والمقارنة بين عقائد الفرق والطوائف المنحرفة، وينتفع به العالم والمتعلم على حد سواء.

ولم يكد يظفر بهذا المنهج سوى أفراد قلائل، أوتوا حظاً عظيماً من العلم والمعرفة والتحقيق \_ كشيخ الإسلام كالله \_ الذي يعد بحق فارس هذا الميدان.

#### خامساً: ورود بعض المصطلحات في كتاب دون الآخر:

ولو نظرنا إلى المصطلحات الواردة في الكتابين، لرأينا أن المؤلف عَلَمْ قد تناول منها جملة لا بأس بها في كل منهما.

<sup>(</sup>١) كتاب شرح حديث جبريل (١٤٥).

وهذه المصطلحات التي بحثت في الكتابين هي الأهم بالنسبة لموضوعاتهما.

ومن هذه المصطلحات:

الإيمان، والإسلام، والإحسان، والمؤمن، والمسلم، والمحسن، والكفر، والنفاق، والكافر، والمنافق، والزنديق، والفاسق، والإيمان المطلق، وغيرها.

وإن كان أحياناً يتوسع في الحديث عن بعض هذه المصطلحات في أحد الكتابين دون الآخر، فعند كلامه عن الزنديق مثلاً، كان حديثه في كتاب «شرح حديث جبريل» أشمل وأكمل منه في الإيمان الكبير.

أما الإيمان المطلق فقد توسع في بحثه في كتاب «الإيمان الكبير» أكثر من توسعه في الحديث عنه في كتاب «شرح حديث جبريل»، وإن كان توسعه في الحديث عن هذه المصطلحات يكاد يغلب على «الكبير».

على أن هناك مصطلحات تعرض لها في أحد الكتابين دون الآخر.

ومن هذه المصطلحات التي تحدث عنها أو أشار إليها في «شرح حديث جبريل»، ولم ترد في «الإيمان الكبير»:

الجاهلية، والطاغوت، والنبوة، والسحر، والروح، وغيرها.

ومن المصطلحات التي تناولها المؤلف في «الإيمان الكبير»، ولم يتعرض لها في «شرح حديث جبريل»:

الجهاد، والصالح، والشهيد، والصديق، والظلم، وغيرها.

# ثالثاً: ما تميز به كتاب «شرح حديث جبريل» عن كتاب «الإيمان الكبير»:

إنه على الرغم من إقرارنا بنفاسة كتاب «الإيمان الكبير»، وما حواه من علم غزير، وبحثه في قضايا كثيرة، وتحقيقات مطولة، ينهل منه العلماء، ويصدر عنه الباحثون، في أهم باب من أبواب العقيدة، وبالرغم من طول النفس العلمي الذي صاحبه في جميع موضوعاته ـ وهو النفس الذي عرف به شيخ الإسلام ابن تيمية كتائله، والذي تفرد به ـ يظل كتاب

«شرح حديث جبريل» فريداً في بابه، متميزاً في أسلوبه، يلبي حاجة ملحة للدارسين في مجال العقيدة وعلومها، ويجيب عن قضايا شائكة في الفكر الإسلامي المعاصر، كثر الخوض فيها، وهذه بعض الخصال والخصائص التي تميز بها «شرح حديث جبريل» عن «الإيمان الكبير»:

الأولى: الاختصار والتركيز، مما يجعله في متناول أيدي الباحثين والقراء، ونستطيع أن نقول واثقين: إن المصنف كثلث قد جمع أطراف ذلك الموضوع، وأحاط بأصوله في هذا الكتاب الموجز النافع.

الثانية: من أبرز الخصال التي تفرد بها كتاب «شرح حديث جبريل» أنه يقوم بسرد شبه تاريخي لظهور البدع، ونشوء الفرق، فيتعرض لنشأة الخوارج، ثم المعتزلة، ثم المرجئة، والجهمية، ثم الكرامية، وهذا السرد مهم في بحث قضية الإيمان وموقف الفرق منها.

الثالثة: توسع شيخ الإسلام في ذكر أحاديث الخوارج، وفي ذكر بعض أسمائهم، وطوائفهم، وكذلك في الرد عليهم، وإبطال مذهبهم في تكفير مرتكب الكبيرة، وحبوط عمل صاحبها، وخلوده في النار.

الرابعة: أن الكتاب قد احتوى على مبحث عظيم، وهو أسباب سقوط العقوبة عن العبد، وهي عشرة أسباب كما ذكرها المؤلف كالله.

الخامسة: أنه تضمن نقاشاً قوياً مع الفلاسفة وغلاة المتصوفة، هذا وإن كان يعد استطراداً، فقد ذكرنا سابقاً غرض المصنف من ورائه.

السادسة: تقرير قاعدة عامة عظيمة، وهذه القاعدة تقول: (إن المدلول إذا كان وجوده مستلزماً لوجود دليله، كان انتفاء دليله دليلاً على انتفائه، أما إذا أمكن وجوده وأمكن أن لا نعلم نحن دليل ثبوته، لم يكن عدم علمنا بدليل وجوده دليلاً على عدمه).

وهذه القاعدة وقع بسبب إغفالها، والجهل بها، كثير من الوهم والخطأ والزلل عند كثير من الناس.

السابعة: أن فيه بحثاً فريداً عن بعض الإشكالات التي وقعت في فهم بعض الأحاديث المتعلقة بموضوع الإيمان والإسلام، كحديث وفد عبد القيس، وغيره، والجواب عن ذكر بعض أركان الإسلام دون بعض في الأحاديث الواردة، وإزالة اللبس الواقع في فهمها، وهو منهج أصيل في التعامل مع النصوص الشرعية، لا يسلكه إلا المحققون الكبار من أهل العلم، فيصلون إلى الحقيقة من أقرب طرقها، وأيسر منافذها، في الوقت الذي يراعون فيه النصوص، ويحفظون مكانتها، وهذا هو المحور الرئيسي لأهل السنة والجماعة في الاستدلال بنصوص الشرع وأدلته.

الثامنة: أن فيه بحثاً لطيفاً موجزاً عن حكم تارك الصلاة تكاسلاً وتهاوناً، مع ذكر الأدلة على ذلك.

التاسعة: أن فيه بحثاً مهماً للغاية في قضية التكفير، وضوابطها، وتوضيح بعض الشبه حولها، وإن كان قد تعرض لتلك القضية الخطيرة في كتاب «الإيمان الكبير» في مواضع متفرقة، إلا أن معالجته لها في كتاب «حديث جبريل»، ولم أطرافها في موضع واحد تبقى سمة مميزة للكتاب.

العاشرة: ومن أبرز ما تميَّز به كتاب «شرح حديث جبريل» احتواؤه على مبحث نفيس مطول، عن المرتبة العليا، والدرجة الأولى في هذا الدين، وهي الإحسان، بكل أبوابه وأنواعه، سواء كان في الأقوال، أو في الأفعال، الباطنة منها والظاهرة.

وإن من يقرأ هذه المبحث الرائع ليرى عظمة هذا الدين الذي أنعم الله به علينا، ويرى أن العقيدة الإسلامية ليست في القلب فقط، أو أن مكانها في الكتب والعقول، ولا علاقة لها بالحياة، بل هي الطاقة الحقيقة الفعالة التي تغير مجرى الحياة، وتنهض بالأمة من عثراتها، وتوقظها من سباتها، وتعيدها إلى موقع الريادة والتمكين.

وبهذا يظل كتاب «شرح حديث جبريل» مصدراً ضرورياً لا غنى لدارسي العقيدة الإسلامية عنه، وكذلك يظل بما طرحه من قضايا، وطرقه من موضوعات، وبما تميَّز به من تركيز واختصار، علاجاً لكثير من المشكلات التي نشأت في الساحة الإسلامية المعاصرة، وعلى رأس تلك القضايا، قضية التكفير، وأصولها وضوابطها.

### هل هناك كتاب لشيخ الإسلام يسمى «الإيمان الصغير»؟:

يعتقد بعض الباحثين أن لشيخ الإسلام ثلاثة مصنفات في الإيمان، كبير وأوسط (شرح حديث جبريل) وصغير، ويقول بعض هؤلاء: إن المجلد السابع من مجموع الفتاوى يحتوي على هذه المصنفات الثلاثة، حيث تقع فيه مرتبة كالتالي: الإيمان الكبير، وشرح حديث جبريل، والإيمان الصغير، وفي الواقع فإن جامع الفتاوى الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم كلله لم يشر في الهوامش إلى أسماء شيء من هذه المصنفات سوى شرح حديث جبريل، ولعل تسمية الإيمان الكبير جاءت بسبب ما أثبته الشيخ من اسم للإيمان الأوسط، ومقارنته به من حيث الحجم، ثم وجدوا أن هناك في أخر المجلد السابع كلاماً يتعلق بالإيمان، في صفحات معدودة، فاعتقد بعضهم أن هذا هو الإيمان الصغير، وفي الحقيقة فإن هذا كله لا يعتمد إلا على الظن، ولا يستطيع الباحث أن يجزم بشيء من ذلك، وعلى العموم على الظن، ولا يستطيع الباحث أن يجزم بشيء من ذلك، وعلى العموم فإننا نستطيع أن نخرج من تلك القضية بما يلى:

أولاً: أن هذه التسميات هي من وضع بعض النساخ في الغالب، أو بعض أهل العلم، لأن المؤلف أو أحداً من تلامذته لم يشر إليها بتاتاً.

ثانياً: أن النسختين التركيتين \_ وهما أقدم النسخ على الإطلاق \_ سمي شرح حديث جبريل فيهما باسم: «كتاب الإيمان»، وسمي الإيمان الكبير باسم: «كتاب شرح الإيمان»، وعلى هذا فلا مانع من إطلاق التسميتين المشهورتين على الكتابين، لشهرتهما أولاً، ومطابقتهما لحجم الكتابين ثانياً.

ثالثاً: بالنسبة للإيمان الصغير، فقد جاء في بعض النسخ للإيمان الأوسط كالنسخة المحمودية على سبيل المثال ـ تسميته بالإيمان الصغير، وهي تسمية ملائمة تقابل الإيمان الكبير، وبناء على هذا فلا يوجد للمصنف كتاب يسمى بالإيمان الصغير، وإن وجدت بعض النسخ فهي للإيمان الأوسط، هذا ما نرجحه في هذا المقام، اللهم إلا إذا اعتبرنا ما وجد في آخر المجلد السابع من كلام هو الإيمان الصغير، ولا دليل على ذلك، فإن للمصنف كلاماً كثيراً في الإيمان منثوراً في مجموع الفتاوى وغيرها من الكتب الأخرى التي صنفها.

#### المبحث الرابع

### دراسة عن نسخ الكتاب المطبوع منها والمخطوط

## أولاً: اسم الكتاب:

اشتهر هذا الكتاب باسم «الإيمان الأوسط»، وقد قال الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم في مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية كلله، في هامش مقدمة الكتاب: «هذا كتاب الإيمان الأوسط» (۱۱) ويبدو أن هذه التسمية قد أخذها الشيخ عبد الرحمن من نسخة الكتاب المخطوطة التي اعتمدها في مجموع الفتاوى (۲۱)، وربما أطلق على هذا الكتاب اسم: «الإيمان الصغير» كما ذُكر ذلك في النسخة المحمودية للكتاب .

وقد سبقت الإشارة - عند الحديث عن منهج شيخ الإسلام في التصنيف - إلى تعدد أسماء كثير من مصنفاته، ولا يملك الباحث في هذا المقام إلا أن يجزم أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا، من هذه المصنفات التي تعددت أسماؤها، ولا يُدرى أيضاً هل قام شيخ الإسلام بتسمية هذا الكتاب، أم أن أحداً من تلامذته أو النسّاخ هو الذي قام بذلك؟.

ولكن الحقيقة التي توصلت إليها بعد بحث، أن الكتاب عبارة عن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٦١).

<sup>(</sup>٢) لم أتمكن من الحصول على هذه النسخة بعد محاولات عديدة، ثم بلغني عن بعض أهل العلم أن كثيراً من نسخ الفتاوى قد فقدت، واعتمد من جمعها بعد ذلك على المطبوع منها.

<sup>(</sup>٣) في آخر لوحة من لوحات الكتاب.

جواب للمصنف شرح خلاله حديث جبريل على في الإسلام والإيمان والإحسان.

وقد ذكر ابن عبد الهادي أن من بين مصنفات شيخ الإسلام كله، مصنف باسم: شرح حديث جبريل على، ووصفه بأنه في مجلد لطيف (۱)، وممن ذكر ذلك أيضاً ابن شاكر الكتبي (۲)، وإن لم يكن كتابنا هذا هو الذي ذكره ابن عبد الهادي، فأي كتاب يكون إذن؟. والكتاب كذلك متفق مع أسلوب شيخ الإسلام الموسوعي الذي عُرف به، حيث ترد إليه الأسئلة، فربما أجاب عن السؤال الواحد منها بجواب مطول (۱)، يبلغ مجلداً في بعض الأحيان.

ومما يدل على أن هذا الكتاب الذي قمت بتحقيقه، هو شرح لحديث جبريل عليه ما يلي:

ا - ما جاء في اللوحة الثانية (صفحة ب) من النسخة التركية، ونصه كالتالي: «كتاب الإيمان، يتضمن الحديث سؤال جبريل النبي عليه أفضل الصلاة والسلام، عن الإسلام والإيمان، والإحسان، وجوابه عن ذلك بأفصح بيان، أملاه الشيخ الإمام العالم العامل، الورع الناسك، شيخ الإسلام، بقية السلف الكرام، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد السلام بن تيمية..».

٢ - ما جاء في اللوحة الثانية (صفحة أ) من النسخة التركية أيضاً، ونصه: «قال الفقيه أبو الليث السمرقندي كتله: فإن قيل: الإيمان مخلوق، فقل: الإيمان إقرار بوحدانية الله وهداية، وأما الإقرار فهو صنع العبد وهو مخلوق، وأما الهداية فهو صنع الرب، وهو غير مخلوق.

<sup>(</sup>١) العقود الدرية (٤٦).

الوفيات (١/ ٧٧)، وقال إنه في مجلد.

 <sup>(</sup>٣) يقول البزار في الأعلام العلية (١٢): «وقلَّ أن وقعت واقعة، وسئل عنها، إلا وأجاب فيها بديهة بما بهر واشتهر، وصار ذلك الجواب كالمصنف الذي يحتاج فيه غيره إلى زمن طويل ومطالعة كتب، وقد لا يقدر مع ذلك على إبراز مثله...».

قال كاتبه كَتَنَهُ: والدليل على الهداية قول الله الذ: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

قلت: قال شيخ الإسلام في أثناء كتابه الذي أملاه في الإيمان على سؤال جبريل على شرع في نقل نص كبير من الكتاب المعروف الإيمان الأوسط».

وهذان الأمران يكفيان في بيان أن كتاب «الإيمان الأوسط» هو الكتاب الذي شرح شيخ الإسلام خلاله حديث جبريل عليه ويؤكدان ذلك أشد التأكيد.

" - استهلالة الكتاب التي تنبئ أنه عبارة عن جواب لسؤال ورد إلى المصنف، ونص هذه الاستهلالة كما جاء في النسخة التركية: "يتضمن الحديث سؤال النبي عن الإسلام والإيمان والإحسان وجوابه عن ذلك، وقوله في آخر الحديث: هذا جبريل جاءكم يعلمكم دينكم.. ا(١).

٤ ــ قول المصنف بعد أن مضى غالب الكتاب: فصل: أول ما في الحديث سؤاله عن الإسلام، فأجابه بأن الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله . . .

وهذا برهان آخر على أن المصنف قد جعل كتابه هذا شرحاً لحديث جبريل عبيه ، بدليل أنه عاد إلى الحديث بعد كلام طويل، وذكر العبارة الآنفة التي تشبه العبارات التي يستخدمها شرَّاح الحديث.

٥ ـ قول المصنف في آخر الكتاب: «فصل: وأمّا الإحسان، فقوله: أن تعبد الله كأنك تراه... فإحسان الدين هو ـ والله أعلم ـ الإحسان المسؤول عنه في حديث جبريل، فإنه سأله عن الإسلام والإيمان.. \*(٢).

وكل هذه الأمور تجعل الباحث يطمئن إلى أن هذا الكتاب هو شرح شيخ الإسلام لحديث جبريل ﷺ، وهو ما عناه الحافظ ابن عبد الهادي ﷺ.

<sup>(</sup>١) لوحة (٣) صفحة (أ).

<sup>(</sup>٢) لوحة (٥٥) صفحة (ب)، وفي المطبوع من مجموع الفتاوي (٧/ ٦٢٢).

ومن خلال ما سبق يتضح أن هناك أربعة أسماء للكتاب، وهي

الإيمان الأوسط، والإيمان الصغير، والإيمان، وشرح حديث جبريل على أن هناك تساؤلاً حولها حرايل الله ولا يهم اختلاف هذه الأسماء، على أن هناك تساؤلاً حولها حراصة الاسم الرابع - وهل هي اسم للكتاب، أم هو وصف لكلام المصنف؟.

فالكتاب لا شك أنه شرح مستفيض لحديث جبريل على ولكن الشك يقع في هذه التسميات، هل هي من وضع المصنف، أو من وضع أحد من تلاميذه أو النساخ؟.

لكن بعد بحث وجدت شيخ الإسلام قد أشار إلى كتابه هذا في موضع آخر، حيث يقول: "وهذا التفصيل في الإيمان هو كذلك في لفظ البر والتقوى والمعرفة وفي الإثم والعدوان والمنكر، تختلف دلالتها في الإفراد والاقتران لمن تدبر القرآن، وقد بسط هذا بسطاً كبيراً في الكلام على الإيمان، وشرح حديث جبريل. . "(۱).

ومن المعلوم أن الكلام على اختلاف دلالات الألفاظ وسبب ذلك، وفائدته، قد أفاض شيخ الإسلام فيه في كل من «الإيمان الكبير» و«الإيمان الأوسط».

ثم عاد شيخ الإسلام ثانية، وأشار إلى حديث جبريل، حيث قال: «والمشهور عند أهل الحديث أنه لا يستثنى في الإسلام، وهو المشهور عن أحمد في ، وقد روي عنه فيه الاستثناء، كما قد بسط هذا في شرح حديث جبريل وغيره من نصوص الإيمان..».

ولكن ما ذكره شيخ الإسلام عن موضوع الاستثناء في الإسلام لم يرد مطلقاً في كتاب «الإيمان الأوسط» الذي هو بالفعل شرح لحديث جبريل ﷺ، بل إن شيخ الإسلام في كتاب «الإيمان الأوسط» لم يذكر الاستثناء في الإيمان ـ وهو أشهر من بحث الاستثناء في الإسلام ـ إلا لماماً.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۹).

والمتابع لما يكتبه شيخ الإسلام يلحظ أنه لا يعير في كثير من الأحيان الدقة في الأسماء، فيذكر الكتاب باسمه، ثم يعود ويذكره باسم آخر.

وليس أدل على ذلك من قول المصنف في مجموع الفتاوى (١٣/٧٤) بعد أن تكلم عن مذهب جهم، وتكفير وكيع وأحمد من قال بذلك: "وقد بسط الكلام على أقوالهم وأقوال غيرهم في الإيمان".

وكذلك قوله في مجموع الفتاوى (٥٨/١٣) بعد أن تكلم عن مذاهب الناس في الإيمان: «وبسط الكلام في هذا له مواضع أخر، وقد صنفت في ذلك مجلداً غير ما صنفت فيه غير ذلك»، وقد يقال: إن كلاً من كتاب الإيمان الكبير، وكتاب الإيمان الأوسط، شرح لحديث جبريل عليه، وليس ذلك ببعيد، على أن الأول هو الراجح.

والنتيجة بعد كل هذا، أن اسم الكتاب الذي قمت بتحقيقه هو: شرح حديث جبريل عليه وهو الاسم الذي ذكره بعض من ترجم لشيخ الإسلام من تلاميذه (١)، وهو المتفق مع صفة الكتاب وموضوعاته.

كما أنه الاسم الذي أشار إليه المؤلف نفسه كلله، وذكره أكثر من مرة.

ولكن اسم «الإيمان الأوسط» للكتاب، قد اشتهر وذاع على الألسنة والأقلام، وهو مناسب لحجم الكتاب إذا قيس بكتاب «الإيمان الكبير».

فإذا أُخذ بالأول وافق الأصل، وإن أُخذ بالثاني وافق المشهور عند المشايخ وطلبة العلم والباحثين.

### ثانياً: توثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف:

كتاب «الإيمان الأوسط» أو كتاب «شرح حديث جبريل» من أجل مصنفات شيخ الإسلام ابن تيمية كلله، ولا شك في ذلك أبداً، ويدل على ذلك ما يلى:

أولاً: الكتاب - كما قُرر آنفاً - هو شرح مستفيض لحديث

<sup>(</sup>١) ومنهم ابن شاكر الكتبي في فوات الوفيات (١/ ٧٥).

جبريل ﷺ، وقد أشار إليه مصنفه \_ كما ذكر \_ غير مرة، في مواضع أحرى، وذكره كذلك بعض من ترجم لشيخ الإسلام كابن عبد الهادي، وابن شاكر الكتبي.

ثانياً: تضمنت نسختا الكتاب الخطيتان (التركية والمحمودية)، والنسخة المطبوعة، نسبة الكتاب إلى شيخ الإسلام كالله.

ثالثاً: أن النسخة التركية وهي أقدم نسخ الكتب سنة (٧٤٣هـ)، منقولة عن نسخة للكتاب للشيخ جمال الدين الإسكندري، وهو من تلامذة شيخ الإسلام كثلثه، ومن أكثر المتخصصين في نقل كلامه، وتحرير مؤلفاته.

قال عنه الإمام الذهبي: "جمال الدين عبد الله بن يعقوب بن سيدهم الإسكندري ثم الصالحي أبو محمد، الشيخ المحدث العالم، نزل دمشق سنة (٧٠٧ه)، سمع وقرأ الكثير وبالغ، ونسخ وحصّل على ضعف في خطه ولفظه ووعظه، وفي الجملة على جنانه بقية مروءة وكيس، وعلى ذهنه فوائد مهمة وحكايات، وله جامع وتعاليق، أوذي من أجل ابن تيمية وقُطع رزقه، وبالغوا في التحريز عليه، ثم انصلح حاله..»(١).

وقد ترجم له الحافظ جمال الدين ابن رافع السلامي (٧٧٤هـ) وقال عنه: «وقرأ المواعيد بخطه من كلام ابن تيمية كثيراً»(٢).

كما ترجم له الحافظ ابن حجر في الدرر الكامنة، وكان مما قاله عنه: «وكتب الكثير من فتاوى ابن تيمية، تكلم فيه الذهبي..»(٣).

قلت: قوله: تكلم فيه الذهبي، يعني قول الذهبي السابق: على ضعف في خطه ووعظه ولفظه، ومهما يكن من شيء فهو على أية حال من المتخصصين في نقل كلام شيخ الإسلام ونسخ كتبه وتحريرها، والمكثرين في ذلك المجال، وبمثل الشيخ جمال الدين الإسكندري حفظ الله مؤلفات

<sup>(</sup>١) المعجم المختص (١٣٢).:

 <sup>(</sup>۲) في كتابه الوفيات (۱۹۳/۲)، وقد ذكر تاريخ وفاته تحديداً، وذلك في السابع من ذي القعدة، سنة ۷۰٤هـ.

<sup>(</sup>٣) الدرر الكامنة (٣٠٧/٢).

شيخ الإسلام، التي استمات أعداؤه في إتلافها وطمسها، وحرمان الناس منها.

رابعاً: أن الكتاب متفق مع أسلوب شيخ الإسلام، في طرحه للقضايا، ومعالجته لها، وقد عالج شيخ الإسلام خلاله كثيراً من الموضوعات التي عني بها في مؤلفاته الأخرى، بأسلوب يكاد يكون واحداً، بل بعبارت متشابهة، بل مكررة في بعض الأحيان، كما أن شيخ الإسلام في مواضع متفرقة من مؤلفاته الأخرى، يحيل ـ بطريقة غير مباشرة ـ على كتابه هذا، فيقول مثلاً ـ جرياً على عادته ـ: وقد بسطناه في موضع آخر، أو يقول: ولبسط هذا مواضع أخرى، ونحو ذلك، وبالتتبع وجدت أن بسط هذه المواضع قد تم في كتاب «الإيمان الأوسط» أو كتاب «شرح حديث جبريل»، ومن ذلك:

١ ـ ما ورد في مجموع الفتاوى (٤/٤/٤) من كلام عن بعض موانع إنفاذ الوعيد، وقال بعد ذلك: «فلا نشهد على معين، بأنه من أصحاب النار، لجواز تخلف المقتضى عن المقتضي لمعارض راجح، إما توبة، وإما حسنات ماحية، وإما مصائب مكفرة، وإما شفاعة مقبولة، وإما غير ذلك كما قررناه في غير هذا الموضع».

قلت: ومن المعلوم أن أوسع موضع بحث المؤلف فيه هذه القضية هي الإيمان الأوسط.

٢ ـ قوله في مجموع الفتاوى (٧٤٨/١٠): «وقد بسط الكلام في الإيمان وما يتعلق بذلك في غير هذا الموضع»، وقد كان كلامه في جواب لسؤال عن العزم على الفعل والإرادة والهم، وهذه المسألة أفاض فيها في الإيمان الأوسط، ولم يتطرق إليها في الإيمان الكبير إلا إشارة، وكذلك عقب بذكر الوجوه التي أخطأت فيها الجهمية، وهو ما صنعه في الإيمان الأوسط.

٣ \_ قول المؤلف في مجموع الفتاوى (١٢١/١٤) بعد أن ذكر بطلان مذهب جهم في الإيمان: «كما قد بسط في غير هذا الموضع».

ومعلوم أن المصنف قد أبطل مذهب جهم في كتاب «الإيمان الأوسط» من وجوه كثيرة.

٤ ـ كلامه في مجموع الفتاوى (١٨/١٦) عن آية: ﴿ قُلْ يَكِمِبَادِى الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ أَنفُسِهِمْ . . ﴾ ثم قوله: «وقد ذكرنا في غير موضع أن هذه الآية في حق التاثبين . . . » وقد تكلم عن تلك الآية في الإيمان الأوسط .

وقال أيضاً: «وقد ذكرنا في غير موضع أن هذه كما ترد على الوعيدية من الخوارج والمعتزلة فهي ترد أيضاً على المرجئة الواقفة الذين يقولون. .».

وقد ذكر قريباً من ذلك في كتاب «الإيمان الأوسط».

٥ ـ قول المؤلف في مجموع الفتاوى (٨/١٠) بعد أن تكلم عن مذهب الخوارج والمعتزلة في الإيمان: «ليس هذا موضعه، وقد بسطناه في مواضعه..».

ومعلوم أن المصنف قد تحدث عن مذهب كل من الخوارج والمعتزلة في كتاب «الإيمان الأوسط».

آ ـ قوله في مجموع الفتاوى (٢١/ ٤٧٧): "ومنهم من يقول: ليس الإيمان في اللغة هو التصديق، بل هو الإقرار، وهو في الشرع الإقرار أيضاً، والإقرار يتناول القول والعمل، وليس هذا موضع بسط ذلك، فقد بسطته في غير هذا الموضع»، وقد بُسط ذلك بالدرجة الأولى في الإيمان الأوسط.

٧ - قوله في مجموع الفتاوى (١٧٧/٢٨) بعد أن ذكر كلام السلف في أن الإيمان قول وعمل، أو قول وعمل ونية: «وهذا فيه رد على المرجئة الذين يجعلون مجرد القول كافياً، فأخبر أنه لا بد من قول وعمل. كما قد بسطناه في غير هذا الموضع، وبينا أن مجرد تصديق القلب واللسان مع البغض والاستكبار لا يكون إيماناً \_ باتفاق المؤمنين حتى يقترن بالتصديق عمل. ٣ ومعلوم أن تلك القضية قد أفاض فيها في كتاب الإيمان الأوسط.

٨ ـ قوله في مجموع الفتاوى (٢٤٦/٧): «كما غلط آخرون في جواز وجود إرادة جازمة مع القدرة التامة بدون الفعل، حتى تنازعوا: هل يعاقب على الإرادة بلا عمل، وقد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع».

ومعلوم أن المؤلف قد بسط ذلك في الإيمان الأوسط».

٩ ـ وهناك موضع كبير مبسوط في الكلام عن الإيمان (١٩١/ ٢٩٤ ـ
 ٢٩٥)، ويكاد يكون بعينه في كتاب «الإيمان الأوسط».

خامساً: اتفاق جميع الباحثين المحدثين في عصرنا هذا، على نسبة هذا الكتاب إلى شيخ الإسلام، ونقلهم منه، وعزوهم إليه في بحوثهم العلمية.

# ثالثاً: المطبوع من نسخ الكتاب:

لا أعرف \_ حسب علمي \_ نسخاً مطبوعة للكتاب إلا اثنتين:

الطبعة الأولى: وهي الأشهر والأهم، وهي الموجودة ضمن مجموع الفتاوى، في المجلد السابع (٧/ ٤٦١ ـ ٢٢٢) باسم الإيمان الأوسط.

الطبعة الثانية: وهي طبعة تجارية مصرية طبعتها دار الفرقان في القاهرة، وهي طبعة مصورة عن الطبعة الأولى تماماً، بل إن مصورتها قد شملت أيضاً بقية الكلام الذي أورده جامع الفتاوى بعد كتاب «الإيمان الأوسط»، والذي بلغ نحواً من خمس وستين صفحة، ويبدو أن صاحب هذه الطبعة \_ كغالب الطبعات التجارية \_ لم يميز بين كتاب «الإيمان الأوسط» وما بعده، وظن أن الجميع تابع للكتاب.

وسوف يكون الحديث عن الأولى باعتبارها الطبعة الأصلية للكتاب، ولست في مقام النقد لهذه الطبعة بقدر ما يهمني إبراز شيء من الفروق بين المطبوع والمخطوط من نسخ الكتاب.

والملاحظة العامة \_ أعني التي تنطبق على مجموع الفتاوى ككل \_ خلو النص تماماً من أية خدمة، لا من حيث عزو الآيات، ولا من حيث تخريج الأحاديث، فضلاً عن الحكم عليها، لا من حيث نسبة الأقوال إلى قائليها، هذا فضلاً عن التعريف بالأعلام، والفرق والمذاهب والأماكن.

ولئن كانت مرحلة جمع الفتاوى في زمن مضي، هدفاً وغاية سعى إليها الكثيرون من أهل العلم، وحقق هذه الغاية مشكوراً مأجوراً - إن شاء الله تعالى - الشيخ الفاضل عبد الرحمن بن محمد بن قاسم كتله، وساعده ابنه الشيخ محمد كتله (١١)، فما عاد يكفي ذلك في هذا العصر، بل وجب أن تنصب الجهود على ما قام بجمعه الشيخان، وأن يحقق تحقيقاً علمياً متميزاً، وقد قامت الجامعات في هذه البلاد الطيبة بحظ وافر في ذلك المجال، وخدم كثير من تراث شيخ الإسلام، مما ورد في مجموع الفتاوى، أو ورد خارجه، وكان ذلك عبر الدراسات العليا في تلك الجامعات، من خلال رسائل الماجستير والدكتوراه، ولعل هذه الرسالة بإذن الله واحدة من تلك الرسائل.

أما الملاحظات الخاصة بالمطبوع من الكتاب، فهي تدور على ما يلي: أولاً: وقوع الأخطاء والتحريف في المطبوع، وبعضها أخطاء فاحشة تلحق بالمعنى خللاً كبيراً، وهذه بعض الأمثلة:

المثال الأول: جاء في المطبوع (٧/ ٥٩٠) عند الحديث عن مذهب ابن عربي: "ولكن يرى ظاهراً في المخلوقات، متجلياً في المصنوعات، وهو عنده غير وجود الموجودات وشبهه، وتارة بظهور الكلي في جزئياته..»، وتصحيحه في المخطوط (النسخة التركية لوحة ٤٥، صفحة أ)، "ولكن يرى ظاهراً في المخلوقات، متجلياً في المصنوعات، وهو عنده عين وجود الموجودات، وشبهه تارة بظهور الكلى في جزئياته...».

ومعلوم أن التحريف السابق في النص يقلب القضية، ويعكس مذهب ابن عربي في وحدة الوجود، ليوافق فيه المسلمين.

المثال الثاني: جاء في المطبوع (٧/ ٥٩٥) ما يلي: (وكان مما حدثني عن شيخه الطاووسي الذي كان بهمدان عن سعد الدين ابن حمويه أنه قال: محي الدين ابن عربي بحر لا تكدره الدلاء!! ولكن نور المتابعة النبوية التي على وجه الشيخ شهاب الدين السهروردي شيء آخر.

 <sup>(</sup>١) توفي يوم الاثنين ٢٧/٦/ ١٤٢١هـ عن نحو ستة وسبعين عاماً. فجزاه الله وأباه عن طلبة العلم خير الجزاء.

وتصحيحه في المخطوط (النسخة التركية، لوحة ٤٦، صفحة أ): «فقلت له: هذا كما يقال كان هولاكو ملك الكفار ملكاً عظيماً، لكن نور الإسلام الذي على شهاب الدين غازي صاحب ميافارقين شيء آخر..».

وتصحيحه في المخطوط (النسخة التركية، لوحة ٤٨، صفحة ب): «لأن سعد بن بكر من هوازن، وهم أظْآر (١) رسول الله ﷺ..».

وهو تصحيف، وخطأ بيِّن، إذ كيف تكون هوازن أصهاراً له ﷺ، وهو لم يتزوج منهم قط، وإنما هم أظأره، أي مرضعوه، لأنه ﷺ استرضع في بني سعد بن بكر، وهم من هوازن.

وسيرد مزيد من الأمثلة خلال تحقيق متن الكتاب.

ثانياً: كثرة السقط في المطبوع، ويتفاوت هذا السقط بين كلمة وكلمتين، إلى عبارة وعبارتين، بل إلى أربعة أسطر في بعض الأحيان، وهذه بعض الأمثلة:

المثال الأول: ورد في المطبوع من الكتاب (٥٩٤/٧) ما يلي: «فابن عربي بزعمه: إنما تجلي الذات عنده شهود مطلق، هو وجود الموجودات..».

والتكملة من المخطوط (لوحة ٤٦، صفحة أ): «فابن عربي بزعمه: إنما تجلى الذات عنده هو شهود وجود مطلق، هو وجود الموجودات..».

المثال الثاني: ورد في المطبوع (٧/ ٦١٥) ما يلي: «ونفس المحافظة يقتضى أنهم صلوا ولم يحافظوا عليها..».

 <sup>(</sup>١) قال في القاموس المحيط (ص٥٥٥): «الظّنر بالكسر: العاطفة على ولد غيرها،
 المرضعة له في الناس وغيرهم للذكر والأنثى، وجمعه: أظْور، وأظْآر. . ».

وتصحيحه في المخطوط (لوحة ٥٣، صفحة أ): «ونفس ترك المحافظة يقتضى أنهم صلوا ولم يحافظوا عليها..».

المثال الثالث: ورد في المطبوع (٧/ ٥٩١) ما يلي: «فلهذا كانوا مكذبين بالغيب الذي أخبرت به الأنبياء، ثم جعلوا وجود الرب الخالق للعالمين، البائن عن مخلوقاته أجمعين، هو من جنس وجود الإنسانية في الأناسي، والحيوانية في الحيوان، أو ما أشبه ذلك، أو كوجود الوجود في الثبوت عند من يقول المعدوم شيء فإنهم أرادوا أن يجعلوه شيئاً موجوداً في المخلوقات مع مغايرته لها..».

وتكملة السقط كما جاء في المخطوط (لوحة ٤٥، صفحة أ): "فلهذا كانوا مكذبين بالغيب الذي أخبرت به الأنبياء، مدعين أن ما يبصرونه في خيالهم هو من جنس الغيب الذي أخبرت به الأنبياء، ثم جعلوا وجود الرب الخالق للعالمين، البائن عن مخلوقاته أجمعين، هو من جنس وجود الإنسانية في الأناسي، والحيوانية في الحيوان، أو ما أشبه ذلك، كوجود المادة في الصورة، أو الصورة في المادة، أو كوجود الوجود في الثبوت عند من يقول المعدوم شيء فإنهم أرادوا أن يجعلوه شيئاً موجوداً في المخلوقات مع مغايرته لها..».

المثال الرابع: ورد في المطبوع (٦٠٣/٧) ما يلي: «وقد أخرجاه في الصحيحين من حديث أبي هريرة.

ورواه مسلم عن جابر قال: «أمرت أن أقاتل الناس، حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها».

فقال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرَّق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال.

فكان من فقه أبي بكر فيه أنه فهم من ذلك الحديث المختصر أن القتال على الزكاة قتال على حق المال..».

وتكملته كما ررد في المخطوط (لوحة ٤٩، صفحة أ) كالتالي: «وقد أخرجاه في الصحيحين من حديث أبي هريرة. ورواه مسلم عن جابر قال: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قال لا إله إلا الله، عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله).

وفي لفظ لمسلم: (حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي، وبما جئت به).

وهذا اللفظ الذي كان قد سمعه عمر، وناظر فيه أبا بكر، لما أراد قتال مانعي الزكاة، فقال له: كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس، حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها».

فقال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرَّق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال.

فكان من فقه أبي بكر في أنه فهم من ذلك الحديث المختصر أن القتال على الزكاة قتال على حق المال. . . . .

ثالثاً: وجود خرم كبير في المطبوع يبلغ تسع لوحات من المخطوط، وهو بقدر سبع وعشرين صفحة طباعية، وقد أشار جامع الفتاوى الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم كلله إلى ذلك الخرم في آخر صفحة من المطبوع (٧/ ٦٢٢)، فقال في الهامش بعد نهاية الموجود منه في حوزته: آخر ما وجد في الأصل».

### رابعاً: المخطوط من نسخ الكتاب:

النسخة التركية: لقد منَّ الله في بالعثور على نسخة فريدة للكتاب، يعود تاريخ نسخها إلى وقت قريب من زمن المؤلف سنة (٧٤٣هـ)، أي بعد موت المؤلف كتَلَهُ بنحو خمس عشرة سنة، وهذا وصف عام لها:

هذه النسخة موجودة ضمن الذخائر العلمية في المتحف التركي (طبق سراي) باستانبول في تركيا، ورقمها (٣٠١ ـ ٥٣٩) وقد بذلت جهداً كبيراً حتى حصلت عليها، ولولا فضل الله الله شم جهود بعض أهل الفضل والعلم لتعسر الوصول إليها، حيث تم تذليل الصعوبات والعقبات، حتى تم

تصويرها في (ميكروفيلم) وإرسالها إلى عنواني في مكة المكرمة. وقد كتب على الورقة الأولى في الركن الأيسر العلوي ما يلي: هذا من جانب التجليد، والله يفعل ما يريد كتاب الإيمان، ثم كتب أعلى الصفحة اليسرى في وسطها: بسم الله الرحمن الرحيم، ثم كتب تحته دعاء بخط غير واضح في مجمله، وفيه: أعوذ بعزة الله من شر حر النار. ثم كتب بعد ذلك بخط أصغر بشكل ماثل ما يلي: قال أبو الفتح الشيرازي في كتاب «التبصرة في أصول الدين»: ويجب أن يقول: أنا مؤمن إن شاء الله، وصليت إن شاء الله، وكذلك جميع أفعال الإيمان، ولا يجوز أن يقول: أنا مؤمن حقاً .

أما الورقة الثانية: ففي أعلى الصفحة اليمنى منها كتب ما يلي: قال الفقيه أبو الليث السمرقندي كلله: فإن قيل: الإيمان مخلوق أم غير مخلوق؟، فقل: الإيمان إقرار بوحدانية الله وهدايته، وأما الإقرار فهو صنع العبد وهو مخلوق، وأما الهداية فهو صنع الرب، وهو غير مخلوق.

وأما الصفحة اليسرى للورقة الثانية، فقد كتب بخط جانبي في أعلاها على اليمين: ملكه وما بعده كاتبه محمد المظفري لطف الله به:

وأفاد الدكتور عبد الرحمن العثيمين \_ الخبير في المخطوطات \_ ان المظفري هذا مشهور باقتناء الكتب وجمع النوادر منها، ولم أجد له ترجمة.

ثم كتب أعلى الصفحة: توكلت على الله، وكتب تحت ذلك: كتاب الإيمان، يتضمن الحديث عن سؤال جبريل على النبي عن الإسلام والإيمان والإحسان، وجوابه عن ذلك بأفصح بيان.

وكتب تحته: أملاه الشيخ الإمام العالم العامل، الورع الناسك، شيخ

الإسلام، بقية السلف الكرام، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن بن عبد السلام بن تيمية تغمده الله منه بالرحمة والرضوان، وأسكنه الفردوس أعلى الجنان، الذي أخبر عنها الصادق المصدوق عليه أفضل صلاة وأزكى سلام، حين قال: إذا سألتم الله، فاسألوه الفردوس الأعلى، إن سقفها عرش الرحمن، اللهم إنا نسألك الفردوس الأعلى، لنا ولوالدينا وأحبابنا وسائر الإخوان أهل الإسلام والإيمان، آمين يا رب العالمين، اللهم صل وسلم على النبي الأمي وآله وأصحابه وأزواجه وسائر النبيين والمرسلين، وآل كلِّ وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين، والحمد لله رب العالمين.

ثم وضع ختم مدور في وسط الصفحة مكتوب فيه: الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، ثم توقيع.

وأفاد الدكتور عبد الرحمن العثيمين أن هذا ختم السلطان العثماني، والتوقيع له.

وأول الكتاب: بسم الله الرحمن الرحيم، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت وإليه أنيب، الحمد لله نحمده ونستعينه ونستعيذه ونستعديه.... فصل: يتضمن الحديث...

وقد كتب في ذيل الصفحة الأخيرة من الكتاب: بلغ مقابلة وتصحيحاً بحضور الشيخ أحمد صهر عبد الله الإسكندري، وهو المجلس الأخير، والله أعلم.

أما آخر صفحة من المخطوط فقد كتب فيها: ووافق الفراغ منه يوم الاثنين ثامن شهر شعبان المبارك من شهور سنة ثلاث (۱) وأربعين وسبعمائة، وهو سادس كانون الثاني سنة. . . (۲) تعليق العبد المذنب الخاطئ المقصر المعترف بذنبه الراجي عفو ربه ومغفرته ومسامحته ورحمته أفقر الخلق إلى ذلك كنور بن كنور بن صخر بن كنور بن صخر بن أبي

 <sup>(</sup>۱) والصواب: ثلاثة.
 (۲) كلمة لم أتبينها.

الحسن بن خالد بن بقاء بن مساور العامري، تجاوز الله عنه وعنهم بفضله وكرمه هو أهل التقوى والمغفرة، والحمد لله وحده وصلواته على خير خلقه محمد وآله وصحبه أجمعين وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

أما نوع خط هذه النسخة فهو خط نسخ جميل في غالبه، ولم تسلم من الأخطاء، وإن كانت قليلة نسبياً، وقد جعلت حواشي هذه النسخة لتصحيح خطاً، أو إكمال سقط، كما أنها قد احتوت على بعض العناوين الجانبية، وإن كانت معدومة في الثلث الأول منها تقريباً، وكثيرة إلى حد ما في الثلث الآخير.

أما متوسط عدد الأسطر فهو خمسة وعشرون سطراً، وعدد الكلمات في كل سطر حمس عشرة كلمة تقريباً، وأما عدد لوحات المخطوط فهو ثلاث وستون لوحة، أو مائة وستة وعشرون صفحة.

النسخة المحمودية: هذه النسخة من المكتبة المحمودية الموجودة ضمن محتويات المكتبة العامة بالجامعة الإسلامية، ورقمها (٢٦٤٧).

وقد أطلق عليها اسم: الإيمان الصغير، ولا توجد معلومات عن الناسخ ولا عن تاريخ النسخ، وعدد لوحاتها أربع وثلاثون لوحة، ولكن امتازت هذه النسخة بصغر الخط، وتزاحم الأسطر، التي يترواح عددها بين الثلاثين والستة والثلاثين سطراً، وأما عدد الكلمات في السطر الواحد فهو ثلاث عشرة كلمة تقيياً.

وأما نوع الخط فاللوحات (من ١ ـ ٢٨) كتبت بخط رقعة، ومستواه من حيث الجودة متوسط، وهو مقروء في غالب الأحيان، وأما اللوحات (من ٢٩ ـ ٣٤) فقد كتبت بخط جميل واضح، ومن أجل ذلك فالراجح أن هذه النسخة قد كتبها ناسخان، والدليل اختلاف الخط تماماً من حيث الجودة والوضوح.

والملاحظة على هذه النسخة قلة الأخطاء فيها، وهي إن خلت من السقط الكثير، فلم تسلم من الخرم الكبير الذي وقع في آخر الكتاب، شأنها في ذلك شأن النسخة المطبوعة.

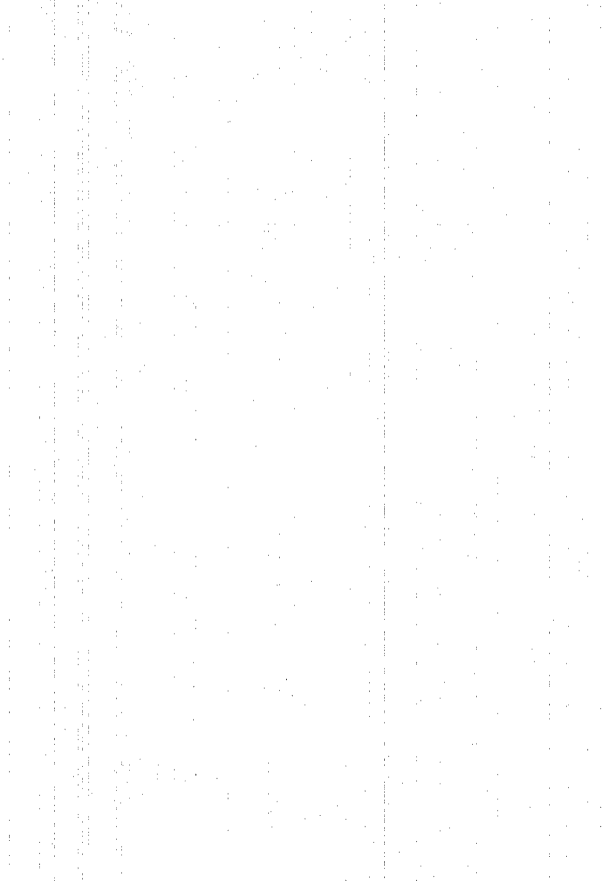
ملاحظة أخرى: فقد امتازت هذه النسخة باختصار الآيات الكريمة، فهي لا تكاد تذكر إلا أول الآية.

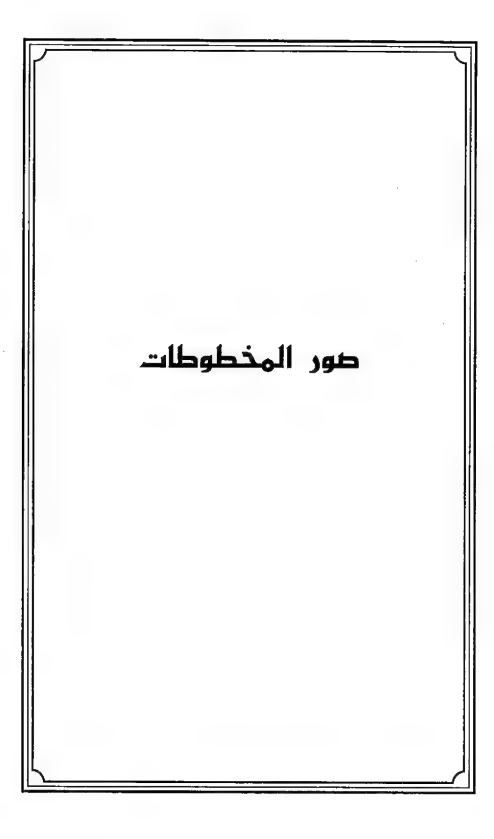
وقد كتب في آخر لوحة منها: هذا آخر الموجود من كتاب الإيمان الصغير، وقد قوبل فصحَّ إن شاء الله تعالى.

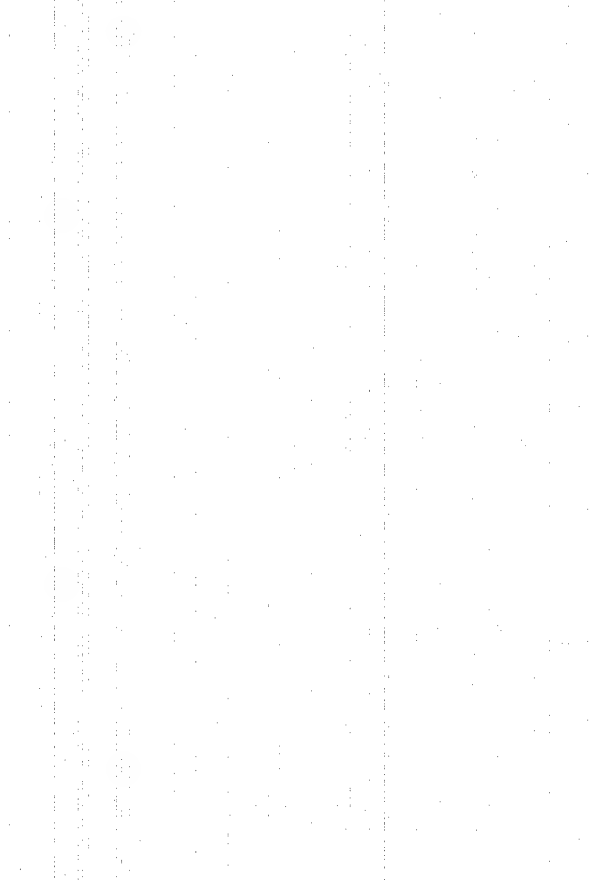
ثم كتب تحت ذلك عنوان كبير جاء فيه: كتاب السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية علقها الشيخ الإمام أحمد بن تيمية، حين سأله الأمير الكبير... (١) المنصوري، لما نزل غزة المحروسة أن يعلق له شيئاً من سياسة الرعايا، وما ينبغي للمتولي أن يسلكه معهم، فأجابه إلى ذلك، وعلقها له في ليلة واحدة إلى الصباح، وأرضاه، وجعل الجنة منزله ومثواه، بمنه وكرمه، آمين آمين.

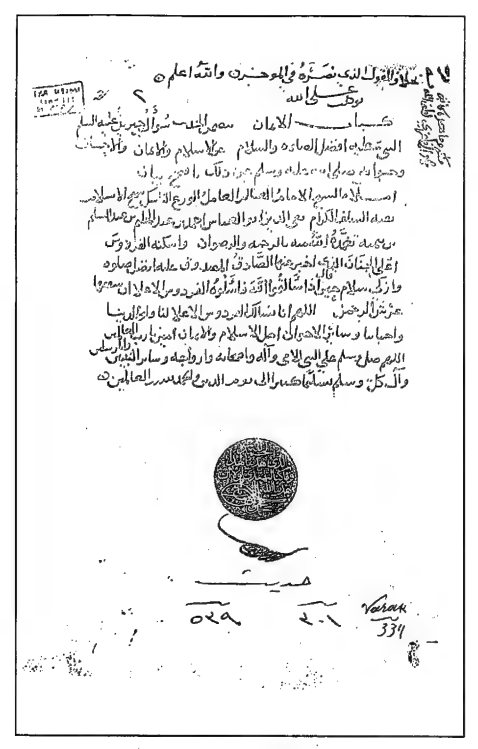
ولعل كتاب السياسة الشرعية قد كتب مع كتاب الإيمان الأوسط في نسخة واحدة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كلمة لم أستبن قراءتها.









صفحة العنوان ويظهر الختم السلطاني في أسفل الصفحة

راتسا أتخبر أتجم وما يوصي لا بالسهار ويواف الله لليه سه النيره وتستنصيله واستنصابه وستنريسك وتستريسك وتفود بالله مَنْ أُرُورُ النَّسْمِنَا وَمَتَ أَشَاءِ عَالِنَا مَنْ نَصِكَ اللَّهُ فَلا مُعِنَّلُ أَنْ وَصَرَّا عَلَا كُلاها وي وإشهاران الذاي انتفوه وهمن لانسر بعله واشهارا ن هيال عدُّه ورسوله ارْسَلَهُ - شَن عِلِيهِ السَاعَةِ بَنْدَبُّوا وَ نَنْ مُوا وَداعَنَا المالِهِ مَا ذَبِهِ وَسِوْلِعًا مُنْدُرُ فَعِيرُ مِنه فَهُ بِلَغُلُهُ الْعَبِنَا مُمِّيًّا وَأَذَا نَاصُرًا فَمُصَّرِّتِهِ مِمَّالِةَ كَي وَارِنَنَوَهِ مِنَ التي والفاز مجمر الضلا أَوْ م صلى الله مله وعلى إله و سَلَّم السلم المنابع المنابع المنابعة المعلمة المعلمة سُؤُلُوالبي صلامة على والمعران والأهان والأهدان فَهَوَا بُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ وَلَكُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ الفالك كالم مزالة والناش فالاسلام والايان مرالكا والكنار وج المنافق الاق والمنفوك أهرك مايليناج الناس مَصَلُه العَصِرَفَةِ الْجِنَّ فَدُولًا وَهِلَ الْمُعَالِمُ الْمُ الْمُعَلِيِّ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ نَرُّونُ أَنُّ ثُوَّتُكُ لَ أَيْحُرْفَا الْمِقْنِقِهِ المنتانِعِ فَيْ انْنَفَوْلُ مَاعُلِي الْمُنْفَالِهِ وَالسُنَقَةُ طَلَا إِنَّهَاعٌ وَهُوَ المنفُولَ مَثْنَ إِرْمُتُوا تُرَّاعِلُ السَّلِكَ مل مُؤمَل المَهِ إِذْم الاصفارة إرْمن و بالراسلام ومرالين صلى اللهُ عَلَيْه وَسَالًا اللا كانواعلى عهد بالمدسم للنه أصنافٍ مُومن وحَفَ ورُوم إلكِ ومنافق ظامة الاسلام وحرفالباط كالبتر ولمسنا التشريز كالتعالي فارته سُوَّرُهُ الْمِقَةَ رِم ذِكْ زَالاَصْيَافُ اللَّالَهُ مَا رَلَّ رَبِعُ إِيَّا يُنْ فِي كُفِّهُ المؤسس واسب في عليه الكاني وبضع عَسَرَة اللَّهُ فَعَالَم الْمُنافَقِيلَ بفوله بعكا لم هُن كَالمنت للَّهُ مَن يُومنونَ بالعَنْبُ وَيَفِيمُ ذَلَ لِمَا وَهُومَا وَزَفَاهُ منفقون والنبغ أيومنون ما أنزل الله وما أنزل من فيلك وبالاخرة وم يُوفِينون واللها على مُدَكِّم مُن يُنقِر وَاولِهُ عَمْ الْمُعَادِدُ وَصَفَالُهُ المِمْسُ وَفُولُ الْمُعَالِ والفنح فالسواء علهم أندزها ولرشان وم لايومنون الاسلام صفة

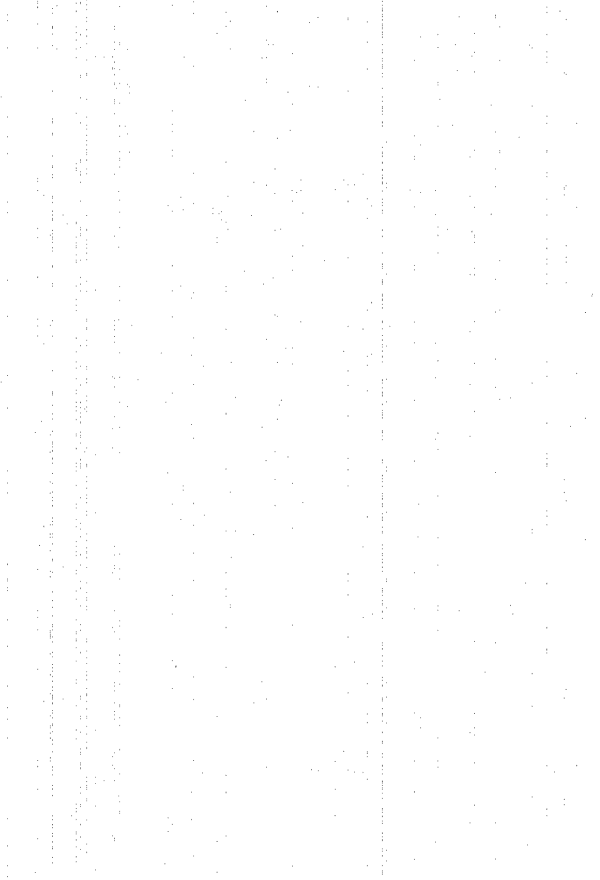
المسماسان والمحال المام الوالعدا ماحدم عبالمعلوج فالمس متنبي المديد سوالايس صواهم ماعن الإسلام والاعان والحساب وحوانرسا المرسرواعي ذلكروقهم فالصراسلمالي بعلى وسكرفه عاصل كلم العن وللناس والاسلام والأيات من الكلِّم الكنَّم عَلَيْ المن الرقو منققه ياحرى ملعباج صرارم فترالحق فزنك وهذا كون نان تياس الاصوّ لا المالة من المنفي جليالله المن المعرفة المعتبية للنفازع فنها فنقد إمالاكما والسر والاداع وهومن المنقو لفلامتوا ترا الهوس العلوا بالاصطرار أمن دمن الاسلام ان الناس كانواع إعدى صليا تلام بالمادية بالماس اصناف موس وكأوعظم للكفر وسنافق طأهم الاسلام وهوغ الباطن كافر في لمعذا الزايسية الولسورة البقرع ذكر الاصناف الثلاثم فانزار بعوايات فصعة الوسي واليت م وصف الحافئ ما ويضع عشر البرخ صف النافدين وصرب لمقمس لبن احدها بالنار والاحزبال الطصريماللم وسن وفو للزر س السماء ما وف الداود بي من منه ما الآم واما قبر الي مرفل كي الناس الاموس اوكافر فان السلبن كأنواستضعنين في أن أن ماطنا وصلا ه فلا الما عراليني صيار المسلم الاالدين وصار الموسنين بهاعز و وخل على الها والاسلام طوعا كأن مي افاريم وعني هم من اظرالاسلام موافع رع بأوركهم هوغ الباطن كافروراس هو لارب أبي وقد تزليه واستارا بان فسور فالنقر والعولا والنساء المايده وسورع المفتكبوت والاحراب وكان هؤلاء غاه إللاخ والبادم كاقاايعا ومن حوالم من الاعراب سناونون وس اهراالدم الام وكال فيم س هو فالاصل السركي وفنه م الموالاصل اهدا كذاب وسورة النق والتنا لولغديد إعام السور الدين بذكر ونها النافقين م ذكرامات كمير الاات والصلعصود بنان كم ما في النزان من أوسانهم وذكرهم وهم والظاهر سلمول فكانوا عقيصيده سيانته فوا بلتنوون احتام الاسلام الظانعي للسماغ الر مركترى المقافية الذب بسهر لعزالاسلام وطهور الذذاك الحير والسف تعفيف بالمعلى ودمال البطهم على لاب كلرالاب ولما فالحذيث

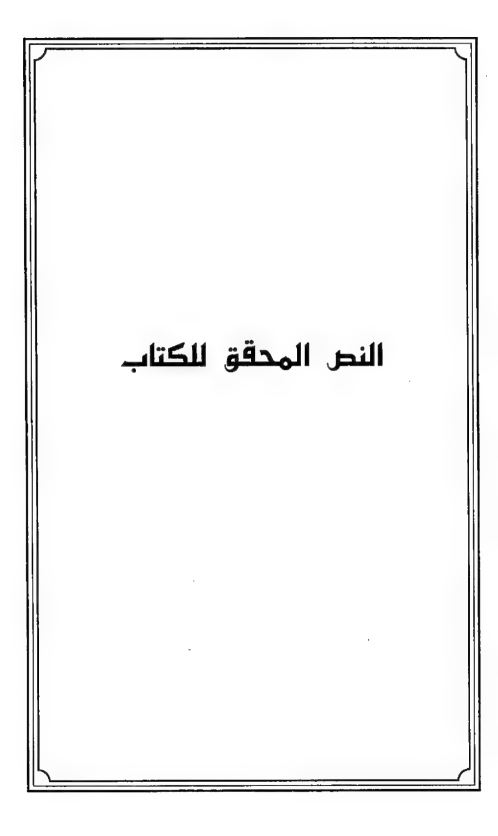
يراسا مريمي الرجع وبالوفيقي المتواسطيدة ود ونستبضدم واستريشده وللعدذباله من مشرح رانفسنا وسيات أعالنآن عليه الله تلاسطيل ومن يصلل فلاهادي له والتحيد أعالمالهاله وحده لامر ندك والشمعان محلاعيدى وسيحتله المسيل بين يديميه الساعية ببشيشا ونذيرا ودآغياالام ما ذرة وسائط؛ مسئول فغايرٌ به اعتباصه عبدا وا ذا فاصما فبرضي به من العي وامشد ردن الني وانقذ بردي الصلال صنايات علم في بم سيلي قال السيدي العا كالعامل أندرع الناسك سبيرالاسلاء بقية السلف الكرام ابداالعب ساحدب عبيتك بع عبدالسلام الناي رحماله في صد المضما كدي سواللي العظم المرا في الاسلام والاي با والاحسان وحيا باصلات عاد من ذلك وتوسى في أكدت هذا جنرالل الماء كم يعلى دينكم فيعل هذا كالم من الدين وَالَّان الله الاسلام والإيمان الكلام النكنف مختلفيدن فأرأة ومتعفيد احري ما يتاج ف بن ... مع المعرب الحقاني ذلك وهذا يكون بان تبيناً لاصول العلق أكم لمن المنظمة مردنك بنعصل لدعرفة المستنقر المتنازع فسها فينقدك علمهالكتاب والتمسيذ فرالاجاكن ويشوب المنتلولب نقتلاً مستوانز المعنى البني لا تصويب المعلوم أما لأستدارين دميد الاسلام دب التي صلاحه على مان النائت كالناعل عقده ب) رب لكان احث ف مؤنن وكا فرم فلي وللكف ومنا من ظا ع ما لكه زاب طنك فاضر لتلذا السقيسم الألانة في اول يسور النوع ذكر الإ مُ السُّلَامُ فَا يَذِلُ رَبِعِ آيَات فِي صَفَّةِ الْعَرِيفِينَ وَ يَسْعِينَ فِي صَفَّةِ الْحِكَا وزرا وبطلعة عشر البع في صفر المناطقين فيترك تعال طعري فلنقي الني ركيك بالطيب وينضمون العملاة وما رزغناه ينفغوب والذب يوينون ن الزلانيكرون الذلات قبلات مالافق ع ديد قنوت وليكاع هدى ما ١٨٨٨ والاندك هاالفليمة هن صفة العصنين ونيم الألب كالأوليسعاء عليهماء فذراتهم اج لم تشذمهم هم أل يومنون الآبيشيب تيصغيِّ الكفارَ الحب بونون كفالا دفوك ومعان ليدع من معول أحناما لعروناليين الاخروماج بمعلمين الايات في صغة المن حقيب إلى صرب لهم مثلها وصهابالنا روالا دريا كا كا ولرب المنك محديث للموسنين في قدي النائي السامي كالاله واما قبل النبي نارك الناسالا فعوان وكانب أم كيت هناك عن أفق فا ذا لم ين كا نغرا

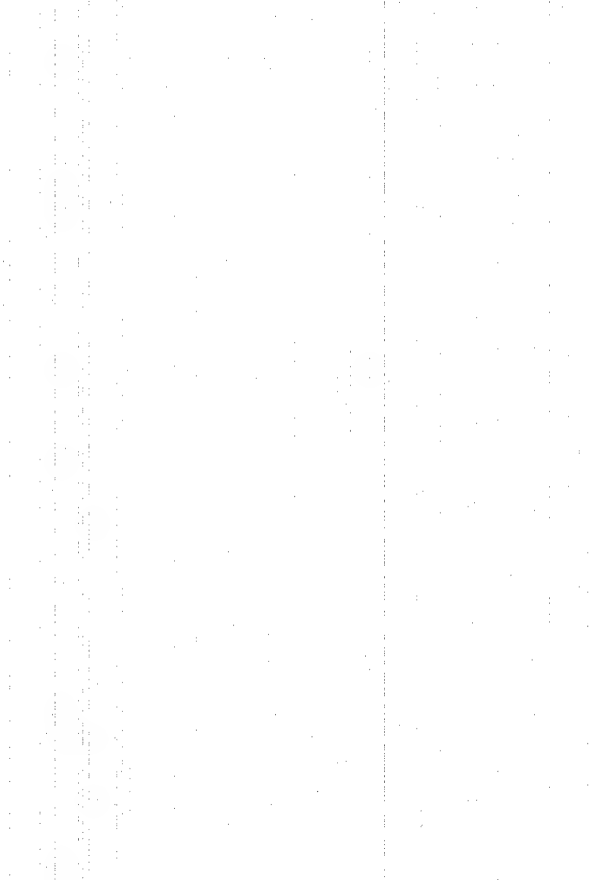
ف اللفظ المسكوط الدّي راه أن يحوالة الصريح فيموانتترون أن عركا قالت فارة الواواقا مؤا أتصلاة وانواانزكاة نخلوا سيلهد وحلت معاذ كآبعة الالهوكر لدنكم فيركن والسراية بالاالتملام والزكاة فلاكان في بعض للاحياديث ذكر اعكن الاركان دور معض اسكل وتكريط يقف إنناس فاجا لعف انامان سنُه ذا ان المروارة أحتم بعَضِ الحات الذي والأوليد الإركذي فأره فأطعي في الرواحة فيام عيث ذكر بعض وتعمل المناس والمناس والمناس تلحيت ذكربيض فيراسيام والجعم ليزكن ففنا بيلم المدامراوس اختصرا فألانا رة نامّا للعانان المغشلان فلك ألار فيها كذنك لاستما والإحادث وبترارت بكويه الاج بتركانت تختلف ونبيرمايتن قطعا أن المنيسد القيعليروسلم تكريعن تاج وعفلا تاج والقرآن لهُ مدَّدُنِكُ مَانِ اللّه في بعض الأبات عَلَقَ الأخْرَ الأعاشِر بالصّلاة والزكائح منتعا كأف مِوَّا لَرُّوْنِ بِالِهِ إِلَا مُوالْمُعَلاة والقالمزكامة فاحر الكرف الدين كالنرعلق تُ اتتبّال على ذكرها يَتْوَكِّرُ فَان تابوا وإمّا مواكه قبالا وَّوالدّالاً كَا لَا تَكَاهِ اسْبِلِكُرُ وتُرتبّلا المذى فيالعيئين معافقا لهذا الامتروايضًا فإن فنحدث وفد عمد أتفكّ ذكر لانديانها ولآثفة عتنعه بقاتلون وشاهلان كرجواب سؤال بآياعا وكاع مروزانه والماحرها الواكنة صالة علس واول وزا مدامتها تناين فراكصلاة فالفرار باكظلاة في أول اوقات الوح و طور تلت في بااتها المترقرفانز فضطلاطاراسالك الالنامر فالاراك الاول ليزفيرلهال اخرش اقراا يحدوا قترفا وَللْسُونَ امْرَيْكُ بالتراة واخرها املأبير واكستلاة مولنتره أقوال غالفا فضال قوالعا اكتراة وافضا اعالي المتورد والقراة اول اقوالها المقصوة ومابكاه تبعله وتدروك آنة المقلاة أقل ما فرضت كابت ركنتي بالغداة وكعتين بالشيء وصَّت لخذ للكية المعراج وكأنت كعتين كعتين فلاها جوافري للج استفرور ويصلاة للتغفركات المقلاة تكل تتبع تتبينكا نواار لانتكلوه في التقلاة ولم يك فيفالمخذ 00

، عليه السام فاء الإسلام والاعاب فغ أحسان صاله الاسلام والتسالك مَّ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ ا يناز البه النه فالتدعليه وستنارهم فا اما اهاصله واصوته وف وينجان فألقاصوا بالحالفا فاكان تقاكان تقدوالصر الطاعة فالقصدة هو أن المراه المالية الأللة ، وعيه ملح اوصة مرالها يسوي وأنفقوا في سبب لانتدوا فألفوا بديغ الي النهاي واختسوا إلى ملة با ين فنبع لمِنهُ إِهِن الفَوَاعِدُ إِنْ يَبِيقُنُ لَا لَنُهُ كُنْكُ الْأَجْسَ وَمَرْعُ إِعِمْلاً صَالِحُ وَالْأَرْبِيْرِ عَرْضًا مْرَعُومُ لِلنَّهُ بِالْمُعْرِعُلُمْهِ لِنُكْ رُعِدُرُ وَالْهَا وَهُوا نَهَا عَنْكَ لِمُعَلَّا لِمُعَلِ العالين السكايفية من الكيفود منع منا استنطالته فالم

ا تا خلامرنة، وسح الاتيان بالنعالك من الذي يجه القين السيال بإدراسا وجهّ لقد وروح من ظمّا برُوعوري و لاحق فعليم ولأه يحوّوهُ وقال قال المراجع منه ومن أنم المرجم منه ورويه كروات ملترا براهيم فنفا والحفاظ فلرا إلى طليلا فذكل جهال المان اقر لا الم ذكلاجها مُن يَا في جهال الدي هو والقين اعلم الاجهال المسرة ل عنه في جدية جراً بإنا فارتم المهم المراكز والعالم والعالم والمعالم المراكز عنه المراكز المنافرة المعالم المراكز المنافرة المنافر حيى سالة الامرالكيين مساللنص لها نزل عنظ المحرف الله الايملة لمنيا مسيان عَاجِهُ إِلَا لَا لَكُ وَعَلِمٌ إِلَّا فِي لَيْلَ وَاحْدِقُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاحْدِقُ اللَّهِ الالقائع رضي الله







## [مقدمة الكتاب]

بسم الله الرحمن الرحيم وما توفيقي إلا بالله وعليه توكلت.

الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستعيذه ونسترشده، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهدي الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أرسله بين يدي الساعة بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه، وسراجاً منيراً، ففتح به أعيناً عمياً، وآذاناً صماً وقلوباً غلفاً، فبصر به من العمى، وأرشد به من الغي، وأنقذ به من الضلالة، صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً كثيراً (أقال الشيخ العالم العامل الورع الناسك شيخ الإسلام بقية السلف الكرام أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الشامي كلفها (٢).

<sup>(</sup>١) هذه مقدمة نسخة الأصل، ولا تكاد تختلف عن النسخة (م).

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة وردت في (ط) والنسخة (م) ولم ترد في نسخة الأصل.

## فصل

يتضمن الحديث (١) سؤال النبي على عن الإسلام والإيمان والإحسان وجوابه عن ذلك، وقوله في آخر الحديث: «هذا جبريل جاءكم (٢) يعلمكم دينكم» (٣).

فجعل هذا كله من الدين، وللناس في الإسلام والإيمان من الكلام الكثير \_ مختلفين تارة ومتفقين أخرى \_(٤) ما يحتاج الناس معه إلى معرفة الحق في ذلك(٥).

وهذا يكون بأن نبين الأصول المعلومة المتفق عليها ثم بذلك يتوصل إلى معرفة الحقيقة المتنازع فيها فنقول:

<sup>(</sup>١) في (م): «تضمن الحديث»، وفي (ط): «تضمن حديث»، والكلام يوحي بأن هذا كان جواباً لسؤال سئل عنه المؤلف.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «أتاكم».

<sup>(</sup>٣) هذا هو حديث جبريل المشهور الذي جمعت فيه مراتب الدين كلها، أخرجه من طريق أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عليه مسلم في صحيحه برقم (٨) ٢٦١/ كتاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، والترمذي برقم (٢٦١٠) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٤٦٩٠) كتاب الإيمان وشرائعه، وأبو داود برقم (٤٦٩٥) كتاب السنة، وابن ماجه برقم (٦٣) في المقدمة، وأحمد برقم (١٨٥)، وأخرجه من حديث أبي هريرة عليه البخاري برقم (٥٠) كتاب الإيمان باب سؤال جبريل النبي عن الإيمان عن الإيمان

والإسلام والإحسان، ومسلم برقم (٩) ٣٩/١ كتاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، والنسائي برقم (٤٩٩١) كتاب الإيمان وشرائعه، وابن ماجه برقم (٦٤)، ورواه أحمد أيضاً من حديث أبي

عامر الأشعري ﴿ ١٩٧١)، ومن حديث ابن عباس ﴿ برقم (٢٧٨٤٨).

 <sup>(</sup>٤) في (م): هوهم مختلفون تارة ومتفقون أخرى».
 (٥) يشير كلله إلى المسائل المتعلقة بالإيمان التي رقع فيها الخلاف في الأمة وأشهرها أربع مسائل هي:

١ ـ تعريف الإيمان.

٢ ـ الفرق بين الإيمان والإسلام.

٣ ـ الاستثناء في الإيمان.

٤ ـ زيادة الإيمان ونقصانه.

وستأتي هذه المسائل من كلام المؤلف ومذاهب الطوائف فيها بإذن الله تعالى.

 ما علم بالكتاب<sup>(۱)</sup> والسنة والإجماع، وهو المنقول نقلاً متواتراً عن النبي على النبي المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام دين النبي التي الناس كانوا على عهده بالمدينة ثلاثة أصناف:

مؤمن.

وكافر مظهر للكفر.

ومنافق ظاهره الإسلام وهو في الباطن كافر (٢).

ولهذا التقسيم أنزل الله تعالى في أول سورة البقرة ذكر الأصناف الثلاثة، فأنزل أربع آيات في صفة المؤمنين، وآيتين في صفة الكافرين، وبضع عشرة آية في صفة المنافقين.

فقوله تعالى: ﴿ هُدُى لِلْمُنْقِينَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْفَيْبِ وَيُقْيِمُونَ الصَّلَوَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ وَمِقَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَّا أُنزِلَ مِن تَبلِكَ وَمَا أُنزِلَ مِن تَبلِكَ وَمَا أُنزِلَ مِن تَبلِكَ وَمَا أُنزِلَ مِن تَبلِكَ وَمَا الْمَنْ مِن وَيَقُونَ فَي أُولَتِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَبِّهِمْ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَالبقرة: ٢ ـ ٥] في صفة المؤمنين.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْنَهُمْ أَمْ لَمَ ثُنذِرْمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٦، ٧] الآيتين في صفة الكافرين/ (٣) الذين يموتون [٣/١] كفاراً.

وقول تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ . . ﴾ [البقرة: ٨ - ١٦] الآيات في صفة المنافقين إلى أن ضرب [الله] (٤) لهم مثلين أحدهما بالنار والآخر بالماء (٥) كما ضرب المثل

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل و(ط): «ما علم الكتاب» والتصحيح من (م).

<sup>(</sup>٢) هذه الأصناف الثلاثة جاء ذكرها عند الحافظ أبي بكر بن أبي شيبة بسنده في كتاب الإيمان (٣٢)، وقد صحح الشيخ الإلباني إسناده إلى عبد الله بن مغفل على، وأما إلى ابن مسعود فضعيف كما قال.

<sup>&</sup>quot;٢) في نسخة الأصل و(ط): «الكفار». والتغيير من (م): «وآثرنا ذلك تحاشياً للتكرار».

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة ليس في نسخة الأصل و(ط)، وهو في (م).

 <sup>(</sup>٥) المثلان هما قوله تعالى: ﴿مَثَلَهُمْ كَمَثَلِ الَّذِى اَسْتَوْفَدَ ثَارًا فَلَمًا أَضَاءَتُ مَا حَوْلَمُ دَهَبَ
 اللّهُ بِنُورِهِمْ وَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَنتُ لَا يُبْعِرُونَ ﴿ عُمْ مُكُمْ بُكُمْ عُمَنٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ =

بهذين للمؤمنين في قوله: ﴿أَنْزَلُ مِنَ ٱلسَّلَةِ مَاَّةُ فَمَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا..﴾ [الرعد: ١٧] الآية.

وأما قبل الهجرة فلم يكن الناس إلا مؤمن أو كافر، فلم يكن هناك منافق، فإن المسلمين كانوا مستضعفين، فكان من آمن آمن باطناً وظاهراً، ومن لم يؤمن فهو كافر.

فلما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة، وصار للمؤمنين بها عز وأنصار، ودخل جمهور أهلها في الإسلام طوعاً واختياراً، كان بينهم من أقاربهم ومن غير أقاربهم، من أظهر الإسلام موافقة رهبة أو رغبة، وهو في الباطن كافر، وكان على (١) رأس هؤلاء عبد الله بن أبي بن سلول، وقد نزل فيه وفي أمثاله من المنافقين آيات.

والقرآن يذكر المؤمنين والمنافقين في غير موضع، كما ذكرهم في سورة البقرة، وآل عمران، والنساء، وسورة العنكبوت، والأحزاب.

ما أنزل الله على

في المنافقين

وكان هؤلاء في أهل المدينة والبادية كما قال تعالى: ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُمُ مِنْ الْمُوْلِيَةِ مَرَدُوا عَلَى الْلِغَاقِ لَا تَعَلَمُهُم فَى الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى الْلِغَاقِ لَا تَعَلَمُهُم فَى الْأَصل من المشركين، نَعْلَمُهُم في الأصل من المشركين، وفيهم من هو في الأصل من أهل الكتاب، وسورة الفتح، والقتال، والحديث، والمجادلة، والحشر، والمنافقين، بل عامة السور المدنية يذكر (٢) فيها المنافقين.

قال تعالى فى سورة آل عمران: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ اَمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا فِي الْإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَّى لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَا فُيْلُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلِيعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا فَوقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا فَلَيْلُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ آوِ اللّهِ اللّهِ أَوْ اللّهُ اللّهِ أَلِهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

 <sup>[</sup>البقرة: ۱۷، ۱۷]، وقوله تعالى: ﴿أَوْ كُمَسِيْبٍ بِنَ الشَمَاءِ فِيهِ ظُلْتَتُ وَرَعْدُ وَرَرْقُ
يَجْعَلُونَ أَسْبِعُهُمْ فِي عَاذَانِهِمِ نِنَ الضَوْعِقِ حَذَرَ النَوْثِ وَاللهُ يُحيطُ بِالكَفِرِينَ ۚ إلى قوله ...
 إنك الله كُلُ تَنْيُو فَدِيرٌ﴾ [البقرة: ۱۹، ۱۹].

<sup>(</sup>١) ليست في (م) و(ط). (٢) الضمير هنا يعود على القرآن.

يَقُولُونَ بِأَفَوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَأَلَقَهُ أَعَلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴿ [آل عسمسران: 107] الآيات.

وقال تعالى فيها أيضاً: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَذَخِذُوا بِطَانَةُ مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِتُمْ فَدْ بَدَتِ الْبَفْضَاةُ مِنْ أَفْرُهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ / أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَنَةِ إِن كُنَمْ تَقْفِلُونَ ﴿ مَتَانَمُ أَوْلَاهِ عُجُوبُهُمْ وَلَا [٣/ب] مُدُورُهُمُ / أَكْبَرُ فَد بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَنَةِ إِن كُنَمْ تَقْفِلُونَ ﴿ مَتَانَمُ أَوْلَاهِ عَجُوبُهُمْ وَلَا [٣/ب] مُحْوَلُهُ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلَوا عَمْنُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْقَبُولُمُ وَتُومِنُونَ بِالْكِنْكِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلَوا عَمْنُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْفَيْفُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُولُولًا بِعَيْظُكُمُ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِنَاتِ الشَّدُودِ ﴿ إِن إِن مَشْرَحُمُ مَنَاهُ مَنْكُمْ مَنَاكُمْ مَسَنَاكُمْ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَولُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَالًا إِلَا عَمْلُولُ اللّهُ عَلَالًا إِلَا عَلَمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالًا إِلَا عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَالًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّه

وقىال تىعىالىى: ﴿ ﴿ فَمَا لَكُو فِى الْمُنْفِقِينَ فِتَدَيِّنِ وَاللَّهُ أَرَكْسَهُم بِمَا كَسَبُواً أَثُرِيدُونَ أَن نَهْدُوا مَنْ أَضَلَ اللَّهُ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ وَدُوا لَوَ تَكُونُونَ سَوَاتًا فَلَا نَتَجُدُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاتَهَ حَتَّى بُهَاجِرُوا فِى سَبِيلِ اللَّهُ فَلَا نَتَجُدُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاتَهَ حَتَّى بُهَاجِرُوا فِى سَبِيلِ اللَّهُ فَلَا نَتَجُدُوا مِنْهُمْ وَلِا نَدَخُدُوا مِنْهُمْ وَلِينًا وَلَا نَصِيلِ اللَّهُ فَلَا نَتَجُدُوا مِنْهُمْ وَلِينًا وَلَا نَصِيلِ اللَّهُ فَلَا نَتَجُدُوا مِنْهُمْ وَلِينًا وَلَا نَصِيلِ اللَّهُ فَلَا نَدَخُدُوا مِنْهُمْ وَلِينًا وَلَا نَصِيلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِينَتَى ﴾ [النساء: ٨٨ ـ ١٠] الآيات.

لَا إِنَّى هَنُوْلَاهُ وَلَا إِلَى هَنُوْلَاهُ وَمَن يُعَبِيلِ اللهُ فَلَن يَجِدَ لَهُمْ سَبِيلًا ﴿ إِلَى قوله: ﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَالِ مِنَ النَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاغْتَصَمُوا بِاللّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلّهِ فَأُولَئَمِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ وَالنّاء: ١٣٨ - ١٤٦].

وقال تعالى في سورة المائدة: ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَعَرُنكَ الَّذِيتَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِيتَ قَالُواْ ءَامَنَا مِأْفَوْهِهِمْ وَلَرَ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ اللَّذِيتَ قَالُوبُهُمْ وَمِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ أَلَّاللَّهُ مِنْ مُنْ أَلَّا مِنْ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّاللَّهُ مِنْ مُنَا أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ

[1/٤] الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ مَاخَرِينَ/ لَمْ يَأْتُوكُ المائدة: ٤١].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَكَانَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَشَخِدُوا ٱلْبَهُودَ وَٱلْصَكَرَىٰ ٱوَلِيَاتُهُ بَعْطُهُم أَوْلِيَاتُهُ بَعْضٌ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلظَّلِينِ ۚ ﴿ فَمَنَى ٱللّهُ أَن يَأْتِينَ فِي مُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَكِيعُونَ فِيمِ يَعُولُونَ غَنْتَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ فَيُعْمِيحُوا عَلَى مَا آسَرُّوا فِي ٱنفُسِهِم نَدِهِينَ ﴿ وَيَقُولُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا أَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَهْدَ أَيْمَنِهُم إِنّهُم لَمَعَكُم عَطِلْتَ أَعْمَلُهُم فَأَصْبَحُوا خَسِرِينَ ﴿ وَلِلّهُ اللّهِ مَهْدَ أَيْمَنْهُم لَلّهُ مُنْ اللّهُ مَنْهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهِ عَهْدَ أَيْمَنَهُم اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

وقىال تىعىالىي: ﴿وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوّاْ ءَامَنَا وَقَد ذَخَلُواْ بِالكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِيَّه وَاللّهُ أَعَلَرُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ ۞ وَتَرَىٰ كَتِيرًا مِنْهُمْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلإِثْدِ وَٱلْمُدْوَنِ وَأَصَّالِهِمُ ٱلسُّحَتَ لَيِقْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾ [المائدة: ٦١، ٦٢]

وأما سورة براءة فأكثرها في وصف المنافقين وذمهم، ولهذا سميت الفاضحة (١)

<sup>(</sup>١) روى الشيخان عن سعيد بن جبير قال: «قلت لابن عباس: سورة التوبة ! قال: التوبة هي الفاضحة ما زالت تنزل: ومنهم ومنهم حتى ظنوا أنها لن تبقى أحداً =

والمبعثرة (١). وهي نزلت عام تبوك (٢) وكانت تبوك سنة تسع من الهجرة (٣)، وكانت غزوة تبوك آخر مغازي النبي على التي غزاها بنفسه (٤)، وتميز فيها من المنافقين من تميز، فذكر الله تعالى من صفاتهم ما ذكره في هذه السورة.

قلت: وقد ذكر أهل العلم ـ ومنهم المصنف ـ عدة أسماء لسورة براءة ـ غير الاسمين الذين ذُكرا هاهنا ـ فمن تلك الأسماء: سورة التوبة، سميت بذلك لأن الله على ذكر فيها توبة الثلاثة الذين خلفوا بتبوك.

وتسمى سورة المقشقشة من الجمع، فإنها جمعت أوصاف المنافقين، وكشفت أستارهم.

وتسمى سورة البحوث، من بحث، إذا اختبر واستقصى، وذلك لما تضمنت من ذكر المنافقين والبحث عن أسرارهم.

وتسمى سورة العذاب، وتسمى المنقرة الأنها نقرت عما في قلوب المشركين والمنافقين.

وقد عدد المصنف في موضع آخر أسماء هذه السورة العظيمة، وزاد غير ما ذكرنا: اسم المثيرة.

انظر: أحكام القرآن للقاضي ابن عربي (٢/ ٤٤٤)، تفسير القرطبي (٣/٨)، العقود الدرية (٩٣)، مجموع الفتاوى (٤٣١/٢٨)، فتح القدير (٢/ ٣٣٢).

- (٢) تفسير القرآن العظيم (٢/ ٣٣٢)، والبداية والنهاية (٥/ ٣٣)، وروى البخاري في صحيحه عن البراء عليه يقول: «آخر آية نزلت: ﴿ يَمْتَقُونَكَ قُلِ اللهُ يُقْبِيكُمْ فِي الْكَالَالَةِ ﴾، وآخر سورة نزلت سورة براءة وقم (٤٦٥٤) كتاب التفسير باب (براءة من الله ورسوله...)، وقال الحافظ كلفة في الفتح (٨/ ٣١٦): «الظاهر أن المراد معظمها (أي السورة)، ولا شك أن غالبها نزل في غزوة تبوك وهي آخر غزوات النبي عليها.
- (۳) وكانت في شهر رجب منها، سيرة ابن هشام (١٢٨/٤)، طبقات ابن سعد (٢/ ١٦٥)، المغازي للواقدي (٩/ ٩٨٩)، تاريخ الطبري (٣/ ١٠٠)، دلائل النبوة (٥/ ٢١٣)، والبداية والنهاية (٥/٣).
  - (٤) البداية والنهاية (٥/ ٣٢).

منهم إلا ذكر فيها». رواه البخاري برقم (٤٨٨٢) كتاب تفسير القرآن الكريم ورواه
 مسلم برقم (٣٠٣١) كتأب التفسير.

<sup>(</sup>۱) ذكر الشوكاني في فتح القدير (٢/ ٣٣٢٢) أن ابن المنذر أخرج عن ابن إسحاق قال: «كانت براءة تسمى في زمن النبي الله المبعثرة، لما كشف من سرائر الناس»، وسميت بالمبعثرة لأنها بعثرت أحوال المنافقين، وكشفت خباياهم، يقال: بعثرت المتاع، إذا جعلت أعلاه أسفله، وقلبت جميعه، وقلبته، ومنه: ﴿ وَإِنَا الْفُبُورُ بُعُرُتُ ﴿ } [الإنفطار: ٤].

وقد قال تعالى في سورة النور: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ اللَّهِ وَيَالرَّسُولِ وَأَطُعْنَا ثُمَّ اللَّهِ وَيِقُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَكَيْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ إلى قسولسه تعالىي: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ اللَّهُ وَمَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَامُ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَلْعَنَا وَأَطَعْنَا وَأَلْعَنَا وَأَلْمَعْنَا وَأَلْكَيْكُ مُمُ ٱلمُمْلِحُونَ ﴾ [النور: ٤٧ ـ ٥١] الآيات.

وقال تعالى في سورة العنكبوت: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا مِاللَّهِ فَإِذَا الْحَذِي فِي اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ وَلَيْن جَأَةً نَصْرٌ مِن رَّبِكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنُو فَي اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ وَلَيْن جَأَةً نَصْرٌ مِن رَّبِكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كَنُو مَن مَكُورِ الْعَنكِمِينَ ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ اللّهِينَ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال تعالى في سورة الأحزاب: ﴿يَكَأَيُّا النَّيُ اتَّقِ اللَّهَ وَلَا تَطِع الْكَفِينَ وَالْمَسْفِفِينَ اللَّهِ اللَّهُ صَاتَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الاحزاب: ١]، وذكر فيها (١) شأنهم في الأحزاب، وذكر من أقوال المنافقين وجبنهم وهلعهم كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَعُولُ الْمُسْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِى قُلُومِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا ﴿ وَلَا يَعُولُ الْمُسْفِقُهُ إِلَّا عُرُورًا ﴿ وَلَا يَعُولُ اللَّهُ الْمُعُوقِينَ مِنكُم وَالْقَالِمِانِ لِإِخْوَنِهِم مَلُمُ إِلَيْنَا وَلَا يَأْتُونَ الْمُنْفِقُونَ وَاللَّذِينَ فِى قَلْمُ اللَّهُ الْمُعُوقِينَ مِنكُم وَالْقَالِمِانِ لِإِخْوَنِهِم مَلُمُ اللَّهُ الْمُعُوقِينَ مِنكُم وَالْقَالِمِانِ لِإِخْوَنِهِم مَلُمُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْ وَلَا عَلَيْهُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم فَإِذَا جَآهُ الْمُؤْفُ رَأَتُهُم يَنظُرُونَ إِلِيكَ تَدُورُ أَعْيَنُهُم اللَّهُ وَلَا عَلَيْكُم فَإِلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُم فَإِلَا عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُم وَلَا وَلَا عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ الْمُحَوْلِ لَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ الْمُحْوَلِ يَعْمَلُونَ اللَّهُ أَعْمَلُهُم وَكُو وَلُونَ وَلِكَ عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ عَنَ الْاَحْوَلِ بَعْمَلُهُم وَلَو عَلَيْكُم وَلَو وَلَو الْمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَوقِينَ عَلَيْكُ وَلَا عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ الْمُحْوَلِ يَسْمُلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَسِيرُونَ الْمُحْولِ يَسْمُلُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى ا

وقال تعالى فَهُ الْمُنْفِقُونَ وَاللَّذِينَ فِي الْمُنْفِقُونَ وَاللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ وَالمُنْفِقُونَ فِيهَا إِلَا قَلِيلا ﴿ وَالمُنْفِقُونَ فِيهَا إِلَا قَلِيلا ﴿ وَالمُنْفِقُونَ فَيهَا أَيْفُوا أَنْفِينَاكُ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَا قَلِيلا ۞ مَلْعُونِينَ أَيْنَاكُ أَلِيكُ وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ السي قدول المُؤمِنينَ وَالمُؤْمِنَاتِ ﴾ المُنْفِقِينَ وَالمُنْفِقِينَ وَالمُشْرِكِينِ وَيَتُوبُ الله عَلَى الْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ الله على المُؤمِنِينَ وَالمُؤمِنَاتِ ﴾ الله على المُؤمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ ﴾ الله على المُؤمِنِينَ وَالمُؤمِنَاتِ ﴾ الله على المُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنَاتِ ﴾ الله على المُؤمِنِينَ وَالمُؤمِنَاتِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنَاتِ اللهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَاللهُ وَالْمُؤمِنِينَ وَيُونِينَاتِهُ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنَاتِ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنَ وَالْمُؤمِنَ وَالْمُؤمِنَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَاتِهُ وَالْمُؤمِنَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِي

وقال تعالى في سورة القتال: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ أَن لَّن

<sup>(</sup>١) في (ط): «فيه» وهو خطأ.

يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَنْتُهُمْ ﴿ وَلَوْ نَشَالُهُ لَأَرْنِنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَنَهُمُّ وَلَتَعْرِفَنَهُم فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِي ﴾ [محمد: ۲۹، ۳۰] إلى ما في السورة من نحو ذلك.

وقال تعالى في سورة الفتح: ﴿ هُوَ الّذِي آَزِلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ الْمَرْمِنِينَ وَالْأَرْضُ وَكَانَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُرْدَادُوّا إِيمَنِنَا مَعَ إِيمَنِهِمُ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوْنِ وَالأَرْضُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِينَ فِيهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ لَيُتَاجِمُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَينَ فِيهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاجِمُ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُنْوَقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَيْفِيقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَلَمُنْفِقِينَ وَلَمُنَافِقِينَ وَلَمُنْفِقِينَ وَلَاسُونَاقِينَ وَلَمُنْفِقِينَ وَلَاسُونَاقِينَ وَلَيْفَالِقُونَ وَلَالْمُعَلَيْلُونَ وَلَيْنِ اللّهُ وَلَيْفِيلُمُ وَلَيْفِيلُونَاقِينَ وَلَاسُونَاقِينَ وَلَاسُونُونِ وَلَيْفِيلُونَ وَلِيلُونَ وَلَيْفَالِقُونَ وَلَالْمُنَافِقِينَ وَلَالْمُونَاقِيلُونَ وَلِيلُونَ وَلَيْفِيلُونَ وَلَيْفِيلُونَ وَلَالْمُونَ وَلَوْلُونَ وَلِيلُونَ وَلَوْلُونَ وَلَيْفِيلُونَ وَلَيْفِيلُونَ وَلَونَالِقُونَ وَلِيلُونَ وَلَوْنِ وَلَوْلِقُونَ وَلَوْلِقُونَ وَلَوْلِقُونِ وَلَوْلِقُونَ وَلِيلُونَ وَلِيلُونَ وَلَوْلِيلُونَ وَلَوْلِقُونَ وَلَوْلُونَ وَلَوْلِقُولُونَ وَلِيلُونَ وَلَوْلُونَ وَلَمُونَ وَلِيلُونَ وَلِيلُونَ وَلِيلُونَ وَلِيلُونُونَ وَلِيلُونُ وَلِلْمُونُ وَلِيلُونُونِ وَلِلْفُونِ وَلِيلُونُ وَ

وقال تعالى في سورة الحديد: ﴿ يَتَنَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ ٱلِيهِمِمْ وَبِأَتِنَاهِمِ بُشَرَىٰكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَتُ بَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِينَ فِيماً ذَلِكَ هُو ٱلْفَوْرُ ٱلْمَطِيمُ ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلطَّرُونَا نَقْنَبِسْ مِن فُورِكُمْ قِبَلَ ارْجِعُوا وَرَاتَكُمْ فَٱلْقِسُوا فَوَلَ فَشُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَلَهُ بَابُ بَاطِئْهُ فِيهِ ٱلرَّمَةُ وَظَلِهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن / مَعْكُمْ قَالُوا بَلَى وَلَكِئُكُمْ فَنَشَرُ ٱلفُسَكُمْ وَزَيْقَتُمْ آلِهُ اللهِ وَغَرَّكُم بِاللّهِ الْفَرُورُ فَالْمِومَ لَا يُؤخذُ مِنكُمْ وَلَرَبَبُتُمْ وَغَرَّتُكُمُ ٱلْأَمَانِ حَقَى جَآءَ أَمْنُ ٱللّهِ وَغَرَّكُم بِاللّهِ ٱلْفَرُورُ فَالْمِومَ لَا يُؤخذُ مِنكُمْ فِذَيَةٌ وَلَا مِنَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [الحديثُو: ١٢ ـ ١٥].

وقال تعالى في سورة المجادلة: ﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نَبُوا عَنِ النَّجْوَىٰ ثُمُّ يَوْدُونَ لِمَا نُبُوا عَنْهُ وَيَنَذَجُونَ بِالْإِثْمِ وَالْقُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَبُوكَ بِمَا يَعُودُونَ لِمَا نُبُوا عَنْهُ وَيَنَذَجُونَ بِالْإِثْمِ وَالْقُدُونِ وَمُعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَبُوكَ بِمَا لَرَ يُمْتِيكَ بِهِ اللّهُ ﴾ إلى قبوله: ﴿ فَي اللّهُ عَلَيْهِم مَا هُم مِنكُمْ وَلا مِنْهُمْ وَيَعْلِغُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أَعَدَّ اللّهُ لَمُمْ عَذَابًا شَدِيدًا أَنِهُمْ مَنكُمْ وَلا مِنْهُمْ وَيَعْلِمُونَ ﴾ اللّه فَلَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا أَنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَلَا إِلَى اللّهِ فَلَهُمْ عَذَابُ اللّهِ فَلَهُمْ عَذَابُ مُعْوِلُونَ ﴾ [المجادلة: ١٤٤ ـ ١٦] إلى آخر السورة وقوله: ﴿ قَا هُم مِنكُمْ وَلا مِنْهُمْ وَلا إِلَى هَتُؤُلّهُ وَلا إِلَى هَتُؤلّمُ ﴾ والناء: ١٤٣].

وقال النبي ﷺ: قمثل المنافق كمثل الشاة العائرة(١) بين الغنمين تعير

 <sup>(</sup>۱) العائرة هي المترددة الحائرة لا تدري أيهما تتبع، قاله النووي في شرح مسلم
 (۱۲۸/۱۷)، وقال في النهاية (٥/ ٢٧٩): العائرة هي التي تذهب كذا وكذا.

إلى هذه مرة وإلى هذه مرة (١):

وقال تعالى في سورة الحشر (٢): ﴿ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيثَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَغَرُواْ مِنَ أَهْلِ الْكِئَكِ لَهِنَ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَثَ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمُ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَكُمُ وَاللّهُ يَنْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَانِبُونَ ۞ لَهِنَ أُخْرِجُوا لَا يَعَمُرُونَهُمْ وَلَين نَصَرُوهُمْ لَيُولُثَ الْأَدْبَئَر ثُمَّ لَا يَعَمُرُونَهُمْ وَلَين نَصَرُوهُمْ لَيُولُثَ الْأَدْبَئِرَ ثُمَّ لَا يُعَمُرُونَ ۞ لَأَنْتُمْ أَلَانَا لَا يَعَمُرُونَهُمْ وَلَين نَصَرُوهُمْ لَيُولُثَ الْأَدْبَئِر ثُمَّ لَا يُعَرُونَ هُمْ اللّهِ ﴾ [الحشر: ١١ - ١٣].

وقد ذكر في سورة المنافقين قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ۞﴾ [المنافقون: ١] إلى آخر السورة.

والمقصود بيان كثرة ما في القرآن من ذكر المنافقين وأوصافهم والمنافقون هم في الظاهر مسلمون.

وقد كان المنافقون على عهد رسول الله على يلتزمون أحكام الإسلام الظاهرة، لا سيما في آخر الأمر [ما] (٣) لم يلتزمه كثير من المنافقين الذين من بعدهم لعز الإسلام وظهوره إذ ذاك بالحجة والسيف تحقيقاً لقوله تعمالي : ﴿هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُمْ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلدِّينِ صَالِحِهِ التوبة: ٣٦، الصف: ٩].

ولهذا قال حذيفة بن اليمان ﴿ وكان من أعلم [الصحابة] (٤٠) بصفات المنافقين وأعيانهم، وكان النبي على قد أسر إليه عام تبوك أسماء جماعة من المنافقين بأعيانهم (٥٠)، فلهذا كان يقال هو صاحب السر الذي لا

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۲۷۸٤) ۲۱٤٦/۶ کتاب صفات المنافقین من حدیث عبد الله بن عمر رقم (۱۷۸۶) برقم (۵۰۳۷) کتاب الإیمان وشرائعه، وأحمد برقم (۵۰۰۹)، (۵۰۰۹)، (۲۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) قوله في سورة الحشر: في نسخة الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) ليست في نسخة الأصل، وهي مضافة من (م)، (ط).

<sup>(</sup>٤) ليست في نسخة الأصل، وهي مضافة من (م)، (ط).

يعلمه غيره (١).

ويروى أن عمر بن الخطاب ﷺ لم يكن يصلي على أحد حتى [ه/ب] يصلي عليه حذيفة لئلا يكون من المنافقين الذين نهى [الله](٢) عن الصلاة عليهم(٣).

عهد إلينا رسول الله على شيئاً لم يعهده إلى الناس كافة ولكن حذيفة أخبرني عن النبي على أنه قال: «في أصحابي اثنا عشر منافقاً منهم ثمانية لا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط. . "كتاب صفات المنافقين وأحكامهم برقم (٢٧٧٩) ٢١٤٣، وروى البيهقي في دلائل النبوة (٢٥٦/): قصة طويلة في رجوع النبي على من تبوك، وفي تآمر جماعة من المنافقين بطرحه على عقبة على الطريق وكيف أن الله أظهر كيدهم لنبيه على ومما جاء في تلك القصة أنه على سمى هؤلاء النفر لحذيفة وعمار في وأمرهما أن يكتما أسماءهم، ورواها الإمام أحمد في المسند بسند جيد عن يزيد بن هارون قال: أخبرنا الوليد بن عبد الله بن جميع عن أبي الطفيل هيه .

ويدل على صحة أصل القصة ما رواه مسلم في صحيحه عن الوليد بن عبد الله بن جميع قال: حدثنا أبو الطفيل قال: «كان بين رجل من أهل العقبة وبين حذيفة بعض ما يكون بين الناس فقال: أنشدك بالله كم كان أصحاب العقبة؟ قال: فقال له القوم: أخبره إذ سألك، فقال: كنا نخبر أنهم أربعة عشر، فإن كنت منهم فقد كان القوم خمسة عشر، وأشهد بالله أن اثني عشر منهم حرب لله ورسول الله في الحياة الدنيا، ويوم يقوم الأشهاد وعذر ثلاثة. . » كتاب صفات المنافقين برقم في الحياة الدنيا،

(۱) روى البخاري عن إبراهيم النخعي قال: «ذهب علقمة إلى الشام، فلما دخل المسجد قال: اللهم يسر لي جليساً صالحاً، فجلس إلى أبي الدرداء، فقال أبو الدرداء: ممن أنت؟ قال من أهل الكوفة، قال: أليس فيكم أو منكم صاحب السر الذي لا يعلمه غيره؟ يعني: حذيفة، قال: قلت: بلى.. » كتاب فضائل الصحابة باب مناقب عمار وحذيفة بي برقم (٣٧٤٢) وفي مناقب عبد الله بن مسعود الله برقم (٣٧٤٢) ورقم (٣٧٤١).

(٢) ليست في (م) و(ط).

(٣) ذكر الإمام ابن عبد البر كلف في الاستيعاب (٢٧٨/١) عند ترجمته لحذيفة رهبه أن عمر بن الخطاب ولهبه كان يسأله عن المنافقين وكان ينظر إليه عند موت من مات منهم فإن لم يشهد جنازته حذيفة لم يشهدها عمر.

قال حذيفة ظليه: «النفاق اليوم أكثر منه على عهد رسول الله» وفي رواية: «كانوا على عهد النبي ﷺ يسرونه، واليوم يظهرونه» (١٠)

وذكر البخاري في صحيحه عن ابن أبي مليكة (٢) قال: «أدركت ثلاثين من أصحاب محمد ﷺ كل منهم يخاف النفاق على نفسه (٣).

(۱) روى البخاري نحوه عن حذيفة هي قال: قان المنافقين اليوم شر منهم على عهد النبي الله كانوا يومئذ يسرون واليوم يجهرون كتاب الفتن برقم (٧١١٣) باب إذا قال عند قوم شيئاً ثم خرج فقال بخلافه

وروى عنه أيضاً قوله: «إنما كان النفاق على عهد النبي والله فأما اليوم فإنما هو الكفر بعد الإيمان». وكل هذه الألفاظ متقاربة المعنى، وهي تدل على تفشي النفاق وإظهار أهله له دون مواراة، وهذا في زمن حذيفة في الذي هو من خير الأزمان، كيف لو أدرك زماننا هذا!!، ورأى أن المنافقين فيه أشر وأخطر وأكثر عدداً وعدة من المنافقين في عصره، بل رأى الزنادقة والملاحدة وهم يجهرون بزندقتهم والحادم بدعوى حرية الفكر والتعبير، والله المستعان،

(٢) هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة زهير بن عبد الله بن جدعان أبو بكر الأحول، وقيل: أبو محمد القرشي التيمي المكي الإمام الحجة الحافظ القاضي المؤذن، كان عالماً مفتياً قاضياً لابن الزبير ومؤذناً له، من كبار التابعين، أدرك خلقاً من الصحابة تحواً من ثمانين صحابياً، وهو معدود في طبقة عطاء بن أبي رباح، مات سنة سبع عشرة ومائة. طبقات ابن سعد (٥/٣٧٤)، التاريخ الكبير للبخاري (٥/١٣٧)، الجرح والتعديل (٥/٩٩)، تذكرة الحفاظ (١/١٠١)، العبر (١/٥٤)، شذرات الذهب (١/٥٠)، سير أعلام النبلاء (٥/٨٨)، تهذيب التهذيب (٢١٨٥)، شذرات الذهب (٢/٨٨)،

(٣) ذكره البخاري في كتاب الإيمان وعنون به باباً (١/ ٣٢).

وقال المؤلف في منهاج السنة (٩/ ٢٣٧): الوكان إذا مات المجهول حاله لا يصلي عليه عمر حتى يصلي عليه حذيفة خشية أن يكون من المنافقين. . الله وقال الحافظ ابن كثير عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَلا نُسَلّ عَلَى آخَدٍ مِنّهُم مَاتَ أَلدًا وَلا نُشَمّ عَلَى قَبْرِوْته في المحلوب لا يصلي على جنازة من جهل حاله حتى يصلي عليها حذيفة بن اليمان الأنه كان يعلم أعبان المنافقين قد أخبره بهم رسول الله على الله الله عن أبي عبيد من كتابه الغريب أن عمر أراد أن يصلي على جنازة رجل فمرزه حذيفة كأنه أراد أن يصلي على جنازة رجل فمرزه حذيفة كأنه أراد أن يصله عن الصلاة عليها، ثم حكى عنه أن بعضهم يقول إن المرز بلغة أهل اليمامة هو القرص بأطراف الأصابع. تفسير القرآن العظيم (١/ ٣٨١)، والقصة في غريب القرآن لأبي عبيد (٢/ ٢٦).

وقد أخبر الله تعالى عن المنافقين أنهم يصلون ويزكون، وأنه لا يقبل ذلك منهم فقال<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَلِّعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَلِاعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى اللَّهَ لَوْهُوَ خَلِاعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى اللَّهَ لَوْهُوْ خَلَاعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى اللَّهَ لَوْهُوْ خَلَاعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى اللَّهَ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقى ال تىعى الى : ﴿ قُلْ أَنفِقُوا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا لَن يُنَفَيَّلُ مِنكُمُ ۚ إِنَّكُمُ كُنتُد قَوْمًا فَن فَنسِقِينَ ۞ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَنْهِمُونَ ۗ إِلَّا وَهُمْ يَأْتُونَ ٱلصَّكَلُوةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَنْدِهُونَ ۞ [التوبة: ٥٣، ٥٥].

فقد (۲) كانوا يشهدون مع النبي على مغازيه، كما شهد عبد الله بن أبي بن سلول وغيره من المنافقين الغزوة التي قال فيها ابن أبي: ﴿لَهِن رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لِتُخْرِجَنَ الْأَغَرُّ مِنْهَا الْأَذَلُ ﴾ [المنافقون: ٨] وأخبر بذلك زيد بن أرقم النبي على، وكذبه قوم حتى أنزل الله القرآن بتصديقه (٣).

<sup>(</sup>١) في (ط): «وقال». (٢) في (م) و(ط): «وقد».

<sup>(</sup>٣) رواها البخاري في صحيحه برقم (٤٩٠٠) كتاب تفسير القرآن باب قوله: ﴿إِذَا جَاتَكَ ٱلْمُتَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ \_ إلى قـولـه \_ لَكَوْنِبُونَ ﴾ ومـــــــــم بــرقــم (٢٧٧٢) كتاب صفات المنافقين وأحكامهم (٤/٢١٤)، والترمذي برقم (٣٣١٢) كتاب تفسير القرآن، وأحمد برقم (١٨٧٩٩).

والغزوة التي عناها المؤلف رحمه الله تعالى هي غزوة المريسيع، وتسمى غزوة بني المصطلق، وقد كانت في شهر شعبان سنة خمس على الراجح من أقوال أهل العلم، خلافاً لما ذهب إليه ابن إسحاق وغيره من أهل السير والمغازي الذين ذهبوا إلى أنها كانت سنة ست للهجرة، وممن رجح أنها سنة خمس موسى بن عقبة، كما ذكر الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٣/ ٢٤١) والواقدي في مغازيه وقال في كتابه السيرة النبوية من سير أعلام الذهبي في العبر في خبر من غبر (١/ ٧)، وقال في كتابه السيرة النبوية من سير أعلام النبلاء (١/ ٢٥٨): اغزوة المريسيع، وتسمى غزوة بني المصطلق، كانت في شعبان سنة خمس على الصحيح، بل المجزوم به. . . ، والحافظ ابن القيم في زاد المعاد (٣/ ٢٥٦)، والحافظ ابن حجر في الفتح (٧/ ٣٠٠)، ومقالة ابن أبي وإخبار زيد بن أرقم النبي على الما كانت في هذه الغزوة وهو الصحيح، وذكر بعض أهل العلم أن هذه المقالة قالها ابن أبي في غزوة تبوك، والصحيح الأول، وهو ما ذكره الواحدي في أسباب النزول في غزوة تبوك، وقال أهل التفسير وأصحاب السير.

ولمزيد من الأطلاع على هذه الغزوة انظر: مرويات غزوة بني المصطلق لإبراهيم بن إبراهيم قريبي من إصدارات المجلس العلمي بالجامعة الإسلامية.

والمقصود أن الناس ينقسمون في الحقيقة إلى مؤمن، ومنافق كافر في الباطن مع كونه مسلماً في الظاهر، وإلى كافر باطناً وظاهراً.

الـــزنـــديــــق وحكمه

ولما كثرت الأعاجم في المسلمين تكلموا بلفظ الزنديق (١)، وشاعت في لسان الفقهاء، وتكلم الناس في الزنديق هل تقبل توبته في الظاهر، إذا عرف بالزندقة ودفع إلى ولى الأمر قبل توبته؟

فمذهب مالك، وأحمد في أشهر الروايتين عنه، وطائفة من أصحاب الشافعي، وهو أحد القولين في مذهب أبي حنيفة أن توبته لا تقبل.

والمشهور من مذهب الشافعي قبولها، كالرواية الأخرى عن أحمد، وهو القول الآخر في مذهب أبي حنيفة، ومنهم من فصل (٢).

 <sup>(</sup>١) قال صاحب لسان العرب: «الزنديق: القائل ببقاء الدهر، فارسي معرب، وهو بالفارسية: زند كراي، يقول بدوام بقاء الدهر، والزندقة الضيق، وقيل الزنديق منه لأنه ضيق على نفسه.

قال في القاموس المحيط (١١٥١): «الزنديق بالكسر: في الثنوية، أو القائل بالنور والظلمة، أو من لا يؤمن بالآخرة وبالربوبية، أو من يبطن الكفر ويظهر الإيمان، أو هو معرب: زن دين، أي دين المرأة..»

<sup>(</sup>Y) قال في البحر الرائق شرح كنز الدقائق \_ وهو من كتب الحنفية \_: لا تقبل توبة الزنديق في ظاهر المذهب وهو من لا يتدين بدين، وذكر قولاً آخر وهو إن جاء الزنديق قبل أن يؤخذ فاقر أنه زنديق فتاب من ذلك تقبل توبته، وإن أخذ ثم تاب لم تقبل تربته (٥/١٣٦).

وذكر النووي تقله في روضة الطالبين (٨/ ٣٣٩) أحد مصادر فقه الشافعية في قبول توبة الزنديق حمسة وجوه وهي: (الأول): قبول توبة الزنديق، وذكر أن هذا الوجه هو الصحيح المنصوص للشافعي، و(الثاني): عدم قبول توبته، و(الثالث) أن المتناهين في الخبث كدعاة الباطنية لا تقبل توبتهم ويقبل من عوامهم، و(الرابع): أنه إن أخذ ليقتل فتاب لم تقبل، وإن جاء تائباً ابتداء وظهرت أمارات الصدق قبلت، و(الخامس): لا يقبل إسلام من تكررت ردته.

وانظر أيضاً نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج (٣٩٩/٧) لشهاب الدين الرملي. وقال الخرشي في شرحه على مختصر خليل المالكي (٦٧/٨): «أن المستسر هو الزنديق يقتل ولا تقبل توبته، ولكن إذا جاء تائباً قبل الظهور عليه فإن توبته تقبل».

وذكر علي بن سليمان المرداوي في الإنصاف أحد مصادر الفقه الحنبلي =

والمقصود هنا أن الزنديق في عرف هؤلاء الفقهاء هو المنافق الذي كان على عهد النبي ﷺ (١) وهو أن يظهر الإسلام ويبطن/ غيره سواء أبطن [٦/١] ديناً من الأديان كدين اليهود والنصارى أو غيرهم أو كان معطلاً جاحداً للصانع والمعاد والأعمال الصالحة.

المرادبالزنديق عندالفقهاء ومن الناس من يقول: الزنديق هو الجاحد المعطل، وهذا يسمى الزنديق في اصطلاح كثير من أهل الكلام والعامة ونقلة مقالات الناس.

ولكن الزنديق الذي تكلم الفقهاء في حكمه هو الأول، لأن مقصودهم هو التمييز بين الكافر وغير الكافر، والمرتد وغير المرتد، ومن أظهر ذلك [أو](٢) أسره، وهذا الحكم يشترك فيه جميع أنواع الكفار والمرتدين وإن تفاوتت درجاتهم في الكفر والردة، فإن الله أخبر بزيادة الكفر، كما أخبر بزيادة الإيمان بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّيِيَّ يُكِادَهُ فِي الكفر، وغيرها من الأركان أو مرتكبي

 <sup>(</sup>۱۰/ ۳۳۲) روایتین: إحداهما: لا تقبل توبته، ویقتل بکل حال، وهو المذهب، والأخرى: تقبل توبته كغیره، وعنه لا تقبل إن تكررت ردته ثلاثاً فأكثر وإلا قبلت، وانظر كذلك كشاف القناع (۲/ ۱۷۷)، والمغني لابن قدامة (۲/ ۲۷ ـ ۷۸)، وأحكام القرآن لابن العربي (۱/ ۲۰ ـ ۲۱)، ونیل الأوطار (۹/ ۵۹ ـ ۵۹).

وقال المصنف في الصارم المسلول (٣/ ٢٥٠) عن الزنديق: "فإظهاره الإقرار برسالته الآن ليس فيه أكثر مما كان يظهره قبل هذا، وهذا القدر بطلت دلالته، فلا يجوز الاعتماد عليه، وهذه نكتة من لا يقبل توبة الزنديق، وهو مذهب أهل المدينة، ومالك وأصحابه، والليث بن سعد، وهو المنصور من الروايتين عن أبي حنيفة، وهو إحدى الروايات عن أحمد، نصرها كثير من أصحابه، وعنهما أنه يستناب، وهو المشهور عن الشافعي..».

ويقول المصنف في موضع آخر عن أهل الاتحاد والحلول: «فرؤوسهم هم أئمة كفر يجب قتلهم، ولا تقبل توبة أحد منهم، إذا أخذ قبل التوبة، فإنهم من أعظم الزنادقة، الذين يظهرون الإسلام، ويبطنون أعظم الكفر. . » مجموع الفتاوى (٢/ ١٣١).

 <sup>(</sup>١) قال الإمام الحافظ ابن قدامة المقدسي كلله في المغني (٧/ ١٧٢): الزنديق هو
 الذي يظهر الإسلام ويستسر بالكفر وهو المنافق كان يسمى في عصر النبي على منافقاً ويسمى اليوم زنديقاً.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «و١ والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) في (ط): (و١) وقبل الواو بياض في نسخة الأصل بقدر كلمة.

الكبائر كما أخبر بزيادة عذاب [بعض](١) الكفار على بعض في الآخرة بقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَكُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ﴾ [النحل: ٨٨].

فهذا أصل ينبغي معرفته فإنه مهم في هذا الباب، فإن كثيراً ممن تكلم أصل مهم نی في مسائل الإيمان والكفر لتكفير أهل الأهواء لم يلحظوا هذا الباب، ولم تكفير أهل يميزوا بين الحكم الظاهر والباطن، مع أن الفرق بين هذا وهذا ثابت بالنصوص المتواترة والإجماع المعلوم، بل هو معلوم بالاضطرار من دين الإسلام (٢)، ومن تدبر هذا علم أن كثيراً من أهل الأهواء والبدع، قد يكون مؤمناً مخطئاً جاهلاً ضالاً عن بعض ما جاء به الرسول ﷺ، وقد يكون

منافقاً زنديقاً يظهر خلاف ما يبطن. و[هنا](٣) أصل آخر، وهو أنه جاء في الكتاب والسنة وصف أقوام بِالْإِسلام دُونَ الْإِيمَانُ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَقْرَابُ مَامَنًا ۚ قُلُ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِ قُلُوبِكُمٌّ وَإِن تُطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَكُم لَا يَلِتَكُم مِنّ أَعْمَلِكُمْ شَيْئًا إِنَّ أَللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ١٤ [الحجرات: ١٤].

وقال تعالى في قصة لوط: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللَّهِ مُعَالِّمُ اللَّهُ وَمِنانَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجُدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞﴾ [الذاريات: ٣٥، ٣٦].

وقد ظن طائفة من الناس أن هذه الآية تقتضى أن مسمى الإسلام والإيمان(٤) واحد، وعارضوا بين الآيتين، وليس كذلك، بل هذه الآية توافق الآية الأولى، لأن الله تعالى أخبر أنه أخرج من كان فيها مؤمناً/

وأنه لم يجد إلا أهل بيت من المسلمين، وذلك لأن امرأة لوط كانت في أهل البيت الموجودين، ولم تكن من المخرجين الذين نجوا، بل كانت من الغابرين الباقين في العذاب. الأهواء

المراد بالإيمان

والإمسلام في الكتاب والسنة

والفرق بينهما

في القرآن

[٦/ب]

<sup>(</sup>١) ليست في نسخة الأصل؛

<sup>(</sup>٢) هذا هو أحد الأصول المهمة في قضية الإيمان وإحدى القضايا التي ركز عليه المؤلف في هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: «وهذا»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٤) في (ط): المسمى: الإيمان والإسلام».

خيانة امرأة لوط على في الديس لافي الفراش وكانت في الظاهر مع زوجها على دينه، وفي الباطن مع قومها على دينه، وفي الباطن مع قومها على دينهم خائنة لزوجها، تدل قومها على أضيافه كما قال تعالى فيها: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُوا المّرَأَتَ نُوجٍ وَالمّرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحَتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَا لَهُمَا﴾ [التحريم: ١٠].

وكانت خيانتهما لهما في الدين لا في الفراش، فإنه ما بغت امرأة نبي قط، إذ نكاح الكافرة قد يجوز في بعض الشرائع، ويجوز في شريعتنا نكاح بعض الأنواع، وهن الكتابيات (١٠).

وأما نكاح البغي فهو دياثة، وقد صان الله النبي عن أن يكون ديوثاً، ولهذا كان الصواب قول من قال من الفقهاء بتحريم نكاح البغي حتى تتوب (٢).

والمقصود أن امرأة لوط لم تكن مؤمنة، ولم تكن من الناجين المخرجين، فلم تدخل في قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِهَا مِنَ الْمُعْرِمِنِينَ ﴿ وَكَانِتُ مِن أَهِلِ البيت المسلمين، وممن وجد فيه، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَمَا وَمَدْنَا فِهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِينَ ﴿ ﴾.

 <sup>(</sup>١) قال تعالى مبيحاً نكاح الكتابيات: ﴿الْيُوْمَ أُمِلَ لَكُمُ الطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ مِن مِلْ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَمُمَّ وَالْمُعَمِنَاتُ مِنَ الْقَيْنَاتِ وَالْمُعْمَنَاتُ مِن اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ مِن فَيْلِكُمْ...﴾ [المائدة: ٥].

<sup>(</sup>٢) خلافاً لمذهب الجمهور من الحنفية والمالكية والشافعية الذين ذهبوا إلى أنه لا تشترط التوبة، وذهب أحمد وهو الصحيح إلى اشتراط التوبة لقوله تعالى: ﴿وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِمُهَا إِلّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ اللهِ قوله - وَحُرِمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَالنور: ٣] قال الموفق: «لأنها إذا كانت مقيمة على الزنا لم يأمن أن تلحق به ولد غيره وتفسد فراشه». انظر هذه المسألة وأقوال الفقهاء فيها وأدلة كل فريق في «المغني» (٧/ ٥١٥ ـ ٥١٥).

وقال المؤلف في موضع آخر: «وذلك أن الزانية فيها إفساد فراش الرجل، وفي مناكحتها معاشرة الفاجرة دائماً ومصاحبتها، والله قد أمر بهجر السوء وأهله ما داموا عليه...» ثم قال بعد كلام: «فأما تحريم نكاح الزانية فقد تكلم فيه الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم، وفيه آثار عن السلف، وإن كان الفقهاء قد تنازعوا فيه، وليس مع من أباحه ما يعتمد عليه «دقائق التفسير (٤/٣/٤)، وانظر: تفسير ابن كثير (٣/٢٦٣) عند قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَ لاَ يَنكِمُ إِلّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ... ﴾.

وبهذا تظهر حكمة القرآن حيث ذكر الإيمان لما أخبر بالإخراج، وذكر الإسلام لما أخبر بالوجود.

وأيضاً فقد قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِنَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَّيَ ﴾ [الأحزاب: ٣٥]. وفرَّق (١) بين هذا وهذا، فهذه [ثلاثة](٢) مواضع في القرآن (٣٠).

وأيضاً فقد ثبت في الصحيحين عن سعد بن أبي وقاص وله الله المعلى رسول الله المعلى رسول الله المعلى رسول الله المعلى وسول الله المعلى المعلى وتركت فلاناً وهو مؤمن، فقال: أو مسلم، قال: ثم غلبني ما أجد فقلت: يا رسول الله أعطيت فلاناً وفلاناً وتركت فلاناً وهو مؤمن،

(١) في (ط): الففرق).

(٢) في نسخة الأصل و(م): «ثلاث» وهو خطأ.
 (٣) المقصود بهذه المواضع الثلاثة هي آية الحجرات: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ عَامَنًا فَل لَمْ تُؤْمِمُواْ

وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا﴾ [الحجرات: ١٤] وآيتًا الذاريات: ﴿ فَأَغْرَجْنَا مَن كَانَ فِهَا مِنَ الْمُثْوِينِينَ ﴿ وَالْمَالِمِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا اللَّلْمُلْلَا اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

(٤) هذا الرجل اسمه جعيل بن سراقة الضميري، قال الحافظ في الفتح: سماه الواقدي في المغازي، وذكر في الإصابة أن ابن إسحاق روى في المغازي عن محمد بن إبراهيم التيمي قال: «قيل: يا رسول الله أعطيت عبينة بن حصن والأقرع بن حابس مائة مائة وتركت جعيلاً» فقال: (والذي نفسي بيده لجعيل بن سراقة خير من طلاع الأرض مثل عبينة والأقرع لكني أتألفهما وأكل جعيلاً إلى إيمانه). وقال الحافظ: (هذا مرسل حسن لكن له شاهد موصول روى الروياني في مستده وابن عبد الحكم في فتوح مصر من طريق بكر بن سوادة عن أبي سالم الجيشاني عن أبي ذر أن رسول الله على قال له: كيف ترى جعيلاً؟ قلت: مسكيناً كثكله من الناس يعني من المهاجرين قال: وكيف ترى فلاناً؟ قلت: سيداً من سادات المسلمين قال: لجعيل خير من ملء الأرض مثل هذا قال: قلت: يا رسول الله ففلان هكذا وتصنع به ما تصنع قال: إنه رأس قومه فأتألفهم). وإسناده صحيح، وذكر الحافظ أن البخاري أخرجه من حديث سهل بن سعد وأبهم جعيلاً وأبا ذر، وقد رواه البخاري برقم (٩١١) كتاب الزهد، انظر: الفتح ١/ ٨٠ والإصابة ١/٣٥٠

فقال: أو مسلم، مرتين أو ثلاثاً. وذكر في تمام الحديث أنه يعطي رجالاً ويدع من هو أحب إليه [منهم](١) خشية أن يكبهم الله في النار على مناخرهم)(٢) قال الزهري: «فكانوا يرون أن الإسلام الكلمة والإيمان العلم»(٣).

فأجاب سعداً بجوابين:

أحدهما: أن هذا الذي شهدت له بالإيمان قد يكون مسلماً لا مؤمناً(٤).

الثاني: إن كان مؤمناً وهو أفضل/ من أولئك، فأنا قد أعطي من هو [١/٧] أضعف إيماناً لئلا يحمله الحرمان على الردة، فيكبه الله في النار على وجهه، وهذا من إعطاء المؤلفة قلوبهم (٥).

وحينئذ فهؤلاء الذين أثبت لهم القرآن والسنة الإسلام دون الإيمان،

إثبات الإسلام ونفي الإيمان في السقسرآن والسنة

(١) في نسخة الأصل: المنه؛ والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٢٧) كتاب الإيمان باب إذا لم يكن الإسلام على الحقيقة، ورواه مسلم برقم (١٥٠) ١٣٢/١ كتاب الإيمان باب تألف قلب من يخاف على إيمانه لضعفه، والنهي عن القطع بالإيمان من غير دليل قاطع، ورواه النسائي برقم (٤٩٩٢) كتاب الإيمان وشرائعه، وأبو داود برقم (٤٦٨٣) كتاب السنة، وأحمد برقم (١٥٨٣).

 <sup>(</sup>٣) أثر الزهري رواه أبو داود برقم (٤٦٨٤) كتاب السنة، وإسناده صحيح، ولم يظهر
 لى وجه إيراد المؤلف هذه العبارة في هذا المكان.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن رجب رحمه الله تعالى: (فهذا الحديث محمول عند البخاري على أن هذا الرجل كان منافقاً، وأن الرسول ﷺ نفى عنه الإيمان وأثبت له الاستسلام دون الإسلام الحقيقي.

ثم قال: إن هذا في عاية البعد وآخر الحديث يرد عليه وهو قول النبي على: «إني العطي الرجل وغيره أحب إلى منه») فتح الباري شرح صحيح البخاري (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٥) قال ابن رجب كلفه عند كلامه على هذا الحديث: "والظاهر والله أعلم أن النبي على زجر سعداً عن الشهادة بالإيمان لأن الإيمان باطن في القلب لا اطلاع للعبد عليه فالشهادة به شهادة على ظن فلا يتبغي الجزم بذلك» الفتح لابن رجب (١/ ١٣٢) وذكر الحافظ ابن حجر الوجهين الذين ذكرهما المؤلف عند شرحه للحديث. الفتح (١/ ٨٠).

هل هم المنافقون الكفار في الباطن؟ أم يدخل فيهم قوم فيهم بعض الإيمان؟.

فقالت طائفة من أهل الحديث (الكلام وغيرهم: بل هم المنافقون الذين استسلموا وانقادوا في الظاهر، ولم يدخل إلى قلوبهم شيء من الإيمان، وأصحاب هذا القول قد يقولون: الإسلام المقبول هو الإيمان، ولكن هؤلاء أسلموا ظاهراً لا باطناً، فلم يكونوا مسلمين في الباطن، فلا يكونوا مؤمنين (٢)، وقالوا إن الله يقول: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَكَن يُقْبَلُ مِنْ الإسلام فليس من الإسلام فليس من الإسلام فليس المقبولاً (مقبولاً] (الله يوجب أن يكون الإيمان منه، وهؤلاء يقولون كل مؤمن مسلم، وكل مسلم مؤمن إذا كان مسلماً في الباطن.

وأما الكافر المنافق في الباطن، فإنه خارج عن المؤمنين المستحقين للنواب باتفاق المسلمين.

ولا يسمون بمؤمنين عند أحد من سلف الأمة وأئمتها، ولا عند أحد من طوائف المسلمين، إلا عند طائفة من المرجئة وهم الكرامية (٤)، الذين

المنافق ليس مؤمناً إلا عند الكرامية

<sup>(</sup>۱) هذا مروي عن طائفة من السلف منهم: مجاهد، وابن زيد، ومقاتل بن حيان وغيرهم، ورجحه البخاري، ومحمد بن نصر المروزي في "تعظيم قدر الصلاة" (۲/ ۵۱۰)، وهو اختيار ابن عبد البر وحكاه عن أكثر أهل السنة من أصحاب مالك والشافعي وداود، وهؤلاء لا يفرقون بين الإسلام والإيمان. انظر فتح الباري لابن رجب (۱۲۲/۱).

<sup>(</sup>۲) في (م): قفلم يكونوا»، وفي (ط): «ولم يكونوا».

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): إلىمقبول»، والتصحيح من (ط).

المرجئة: اسم فاعل من الإرجاء يأتي بمعنيين في اللغة: (الأول): التأخير قال تعالى في قصة منوسى بي ﴿ وَالْوَا أَرْمِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآيِنِ كَيْشِينَ ﴿ وَالْوَا أَرْمِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآيِنِ كَيْشِينَ ﴿ وَالْعَالَ اللّعَرَافَ: اللّه الرّجاء، والمرجئة إذاً على هذين المعنيين هم الذين يؤخرون العمل عن الإيمان، ويعطون العصاة الرجاء في ثواب الله، لأنهم كانوا يقولون: «لا تضر مع الإيمان معصية كما لا تنفع مع الكفر طاعة».

وبدعة الإرجاء من أشد البدع التي كان لها آثار وخيمة في حياة المسلمين انظر: مقالات الإسلاميين (١٣٦)، الملل والنحل (١٣٩)، الفرق =

قالوا: إن الإيمان هو مجرد التصديق في الظاهر، فإذا فعل ذلك كان مؤمناً، وإن كان مكذباً في الباطن، وسلموا أنه معذب مخلد في الآخرة، فنازعوا في اسمه لا في حكمه (١).

ومن الناس من يحكي عنهم أنهم جعلوهم من أهل الجنة، وهو غلط عليهم (٢)، ومع هذا فتسميتهم له مؤمناً بدعة ابتدعوها مخالفة [للكتاب] (٣) والسنة وإجماع سلف الأمة.

وهذه البدعة الشنعاء هي التي انفردت(٤) بها الكرامية دون سائر مقالاتهم.

الفصل لابن حزم (٥/ ٧٣)، الخطط للمقريزي (٢/ ٣٤٩).

والكرامية: هم أتباع محمد بن كرام أبو عبد الله السجستاني المتوفى عام ٢٥٥ه، الذين بالغوا في إثبات الصفات حتى وصلوا إلى التجسيم والتشبيه، ولهم بدع كثيرة خالفوا بها ما عليه أهل السنة، ووافقوا في بعضها المعتزلة وغيرهم من أهل البدع، وكان لهذه الفرقة أتباع في خرسان البلد الأصلي لابن كرام وفي فلسطين التي توفي بها، وقد تولى محمود بن سبكتكين السلطان نصر هذه الفرقة، واعتبر الشهرستاني أن مذهبهم أقرب المذاهب إلى الخوارج، ولكن الكرامية اندثرت بعد ذلك ولله الحمد والمنة. مقالات الإسلاميين (١٣٠)، والملل والنحل (١٠٨)، الفرق بين الفرق (١٣٠)، والفصل (١٤٥)،

<sup>(</sup>۱) لا بد من التذكير بأن كتب الكرامية قد اندرست، ولم يكد يصلنا منها شيء، انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الكرامية (۲۰۷) للدكتور/ عبد القادر بن محمد عبد الله، وهي رسالة ماجستير في قسم العقيدة بجامعة أم القرى قدمت عام

يقول الشهرستاني عن الكرامية: فالمنافق عندهم مؤمن في الدنيا على الحقيقة، مستحق للعقاب الأبدي في الآخرة.

الملل والنحل (١١٣).

<sup>(</sup>٢) كما ذكر ذلك الأشعري عنهم في المقالات (٢/ ٢٣٣)، والبغدادي في الفرق بين الفرق (٢)، وابن حزم في الفصل (٧٤/٥) على أن ابن حزم قد ذكر عنهم قولاً آخر يوافق ما ذهب إليه المصنف حيث قال: «المنافقون مؤمنون مشركون من أهل النار» الفضل (٥/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: مخالفة الكتاب. (٤) في (ط): «انفرد».

الإسلام أوسع

من الإيمان

و(۱) قال الجمهور من السلف والخلف(۱): بل هؤلاء الذين وصفوا بالإسلام دون الإيمان، قد لا يكونون كفاراً في الباطن، بل معهم بعض الإسلام المقبول، وهؤلاء يقولون: الإسلام أوسع من الإيمان، فكل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمناً، ويقولون في قول النبي على: «لا يزني

الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق/ حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن الإيمان إلى

وقال الحافظ ابن كثير في تفسير القرآن العظيم (٤/ ٢٢٠): «وقد استفيد من هذه الآية الكريمة، أن الإيمان أحص من الإسلام، كما هو مذهب أهل السنة والجماعة، ويدل عليه حديث جبريل عليه الصلاة والسلام، حين سأل عن الإسلام والإيمان والإحسان، فترقى من الأعم إلى الأخص ثم للأخص منه ...».

ثم أورد حديث سعد السابق فقال بعد ذلك: "فدل هذا على أن هؤلاء الأعراب المذكورين في هذه الآية ليسوا بمنافقين وإنما هم مسلمون لم يستحكم الإيمان في قلوبهم فادعوا لانفسهم مقاماً أعلى مما وصلوا إليه فأدبوا في ذلك وهذا معنى قول ابن عباس المنافقيم النخعي وقتادة واختاره ابن جرير. وإنما قلنا هذا لأن البخاري تلك ذهب إلى أن هؤلاء كانوا منافقين يظهرون الإيمان ولسوا كذلك».

(٣) رواه البخاري برقم (٦٧٧٢) كتاب الحدود باب الزنا وشرب الحمر، ومسلم برقم
 (٥٧) كتاب الإيمان باب نقصان الإيمان بالمعاصي، والترمذي برقم (٢٦٤٥) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٤٨٧٠) كتاب قطع يد السارق، وأبو داود برقم (٤٨٨٩)
 كتاب السنة، وابن ماجه برقم (٣٩٣٦) كتاب الفتن، وأحمد برقم (٢٧٤١٩).

<sup>(</sup>۱) الواو ليست في (ط).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن رجب كلله: "وأما من يفرق بين الإسلام والإيمان، فإنه يستدل بهذه الآية (يعني آية الحجرات) على الفرق بينهما، ويقول: "نفي الإيمان عنهم لا يلزم منه نفي الإسلام، كما نفى الإيمان عن الزاني والسارق والشارب، وإن كان الإسلام عنهم غير منفي"، الفتح (١٢٦/١) وقال أيضاً: "والقول بالفرق بين الإسلام والإيمان مروي عن الحسن، وابن سيرين، وشريك، وعبد الرحمن بن مهدي، ويحيى بن معين، ومؤمل بن إهاب، وحكي عن مالك أيضاً وقد سبق حكايته عن قتادة، وداود بن أبي هند، والزهري، وابن أبي ذئب، وحفاد بن زيد، وأحمد، وكذلك حكاه أبو بكر السمعاني عن أهل السنة جملة..»

ثم قال: «فحكاية ابن نصر وابن عبد البر عن الأكثرية التسوية بينهما غير جيد، بل قد قيل: إن السلف لم يرو عنهم غير التفريق. . » الفتح (١/ ١٣٠).

الإسلام، ودوروا [للإسلام] (۱) دارة، ودوروا [للإيمان] دارة أصغر منها في جوفها، وقالوا: إذا زنا خرج من الإيمان إلى الإسلام، ولا يخرجه من الإيمان إلى الإسلام إلى الكفر، ودليل ذلك أن الله تعالى قال: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَمْرَابُ مَن الإسلام إلى الكفر، ودليل ذلك أن الله تعالى قال: ﴿ قَالُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا الله مَامَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِئُوا وَلَئِكِن مُولُوا آسَلَمْنَا وَلَمّا يَدْخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا الله وَرَسُولِهِ مَ مَن أَعمَلِكُم شَيّتًا إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِمُ ﴿ إِنَّهُ إِنَمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ مَ مَن أَعمَلِكُم شَيّتًا إِنَّ الله عَفُورٌ رَحِمُ ﴿ إِنَّ اللهُ يَعْمُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللهُ يَعْمَ مَا فِي السّمَواتِ اللهَ وَرَسُولِهِ مَ وَاللهُ يِكُلِ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴿ وَحَلهَدُوا بِأَمْوِلِهِم وَاللهُ يَعْمَمُ مَا فِي السّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ يكُلِ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴿ اللهَ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُوا فَل لا تَمُنُوا عَلَى اللهُ اللهُ وَمَا فِي اللهَ يَعْمَمُ مَا فِي السّمَواتِ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْمَلُوا مَاللهُ وَمِن اللهُ يَعْمَلُوا وَلَكِن قُولُوا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ أَن مَدَدُكُو لِلْهِيمُونُ وَلَكِن قُولُوا السّمَانُ وَلَى اللهُ عَلَيْكُ أَن مَدَدُكُو اللهُ اللهُ عَلَيْكُ أَن مَدَدُكُو اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَلُولُوا السّمَانُ وَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ أَلُولُولُ وَلَكُن فُولُوا السّمَانُ وَلَكُلُولُ اللهُ وَلَولُوا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ ا

وهذا [الحرف]<sup>(۳)</sup> [أي لمّا]<sup>(٤)</sup> ينفى به ما قرب وجوده وانتظر وجوده <sup>(٥)</sup> ولم يوجد بعد، فنقول<sup>(٢)</sup> لمن ينتظر غائباً، وتقول<sup>(٧)</sup> قد جاء، لما يجيء بعد، فلما قالوا: آمنا قيل: لم تؤمنوا بعد، بل الإيمان مرجو منتظر منهم، ثم قال تعالى: ﴿وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولُمُ لَا يَلِتَكُمُ ﴾: أي لا ينقصكم من

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: الإسلام. (٢) في نسخة الأصل: الإيمان.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: الخوف بدل الحرف والصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٤) ليست في نسخة الأصل و(م) وهي من (ط).

ومعنى (لما) في اللغة كما قال أبن هشام في معرض كلام عن الفرق بين (لم) و(لما) الجازمتين: «أن منفي لما متوقع ثبوته بخلاف منفي لم، ألا ترى أن معنى (بل لما يذقوا عذاب) أنهم لم يذوقوه إلى الآن، وأن ذوقهم له متوقع..» مغني اللبيب عن كتاب الأعاريب لابن هشام.

وقال أبو هلال العسكري في كتابه «الفروق في اللغة» (٣٠٦) في معنى لما يأتي زيد: «معناه أنه لم يأت وإنما يتوقعه».

وقال السيوطي عند كلامه على (لما): "حرف وجود لوجود" همع الهوامع في شرح جمع الجوامع (٢١٩/٣)، وانظر «الكواكب الدرية على متممة الأجرومية» (٢/ ٤٨٨) لمحمد بن أحمد بن عبد الباري الأهدل.

<sup>(</sup>٥) ليست في (م). (لا) في (ط): الفِقُول؛.

<sup>(</sup>٧) في (م) و(ط): القول!.

أعمالكم المثبتة شيئاً، أي في هذه الحال، فإنه لو أراد (١) طاعة الله ورسوله بعد دخول الإيمان في قلوبهم، لم يكن في ذلك فائدة لهم ولا لغيرهم، إذ كان من المعلوم أن المؤمنين يثابون على طاعة الله ورسوله، وهم كانوا مقرين به فإذا قيل لهم: المطيع (٢) يثاب والمراد به المؤمن الذين يعرف أنه مؤمن لم تكن (٢) فيه فائدة جديدة.

وأيضاً فالخطاب لهؤلاء المخاطبين قد أخبر عنهم لما يدخل الإيمان (٤) في قلوبهم، وقيل لهم: ﴿وَإِن تُطِيعُوا اللّه وَرَسُولَهُ لَا يَلِتَكُم مِن أَعْمَلِكُمْ شَيْئاً ﴾ فلو لم يكونوا في هذه الحال [مثابين] (٥) على طاعة الله ورسوله، لكان خلاف مدلول الخطاب، وبين (٦) ذلك أنه وصف المؤمنين الذين أخرج هؤلاء منهم فقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ مَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَم وهذا في المحقق للإيمان (٧)، لا نعت من معه مثقال ذرة من إيمان، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَن معه مثقال ذرة من إيمان، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَن مَعْهِ مَثَقَالَ ذَرة مِن إِيمَانَ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتُوكُونَ ﴿ إِنَّ اللّهِ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهُمْ وَإِذَا تُلِيتَهُمْ وَإِذَا تُلِينَ إِنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تَلِيتَهُ عَالَيْهُ وَاللّهُ وَعِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُهُ عَالَى اللّهُ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتُوكُونَ ﴿ إِنَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَالَهُ وَاللّهِ وَوَلَهُ وَاللّهُ وَعِلْتُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَعِلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَالَا وَعَلَى اللّهُ وَعِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَهُ اللللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَهُ

رَزُقْتُهُمْ يُنفِقُونَ ٢٠ [الأنفال: ٢، ٣].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا اَلْتُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِآلَلَهِ وَرَسُولِهِ. وَإِذَا كَانُواْ مَعَتُم عَلَىٰ أَمْرِ جَامِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّى يَسْتَنْدِنُوهُ إِنَّ اللَّينَ بَسْتَنْذِنُونَكَ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [النور: ٦٢].

ومنه قوله ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن. . » وأمثال ذلك. فدل البيان (٨) على أن الإيمان المنفي عن هؤلاء الأعراب هو هذا

<sup>(</sup>١) في (ط): «أرادوا». (٢) في (ط): «المطاع».

 <sup>(</sup>٣) في (م) و(ط): "يكن».
 (٤) ليسبت في (ط).

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: «مثابون» والصحيح ما أثبتناه من (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٦) في (م) و(ط): «فبين».
 (٧) في (ط): «محقق الإيمان».

<sup>(</sup>٨) أطَّالُ المصنف رحمه الله تعالى في «الإيمان الَّكبير» (١٨٧ ـ ٢٠٠) الكلام على هذه الآية الكريمة، وذكر أقوال المفسرين فيها، وما روي في أسباب نزولها، والاستدلال بها على التفريق بين الإسلام والإيمان.

الإيمان الذي نفي عن فساق أهل القبلة الذين لا يخلدون في النار، بل قد يكون مع أحدهم مثقال ذرة من إيمان، ونفي هذا الإيمان لا يقتضي ثبوت الكفر الذي يخلد صاحبه في النار(١).

تحقيق المقام في الوصف بالإسلام وبتحقيق (٢) هذا المقام يزول الاشتباه في هذا الموضع، ونعلم (٣) أن في المسلمين قسماً ليس هو منافقاً محضاً في الدرك الأسفل من النار، وليس هو من المؤمنين الذين قيل فيهم: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُواْ بِأَمْوَلِهِم وَإَنْفُسِهِم فِي سَكِيلِ اللّهِ أُولَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ قيل فيهم: ﴿أُولَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾ فلا هم الفتين قيل فيهم: ﴿أُولَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾ فلا هم من هؤلاء الصادقين المؤمنين حقاً، ولا من الذين يدخلون الجنة بلا عقاب، بل له طاعات ومعاص، وحسنات وسيئات، ومعه من الإيمان ما لا [يخلد] (٤) معه في النار، وله من الكبائر ما يستوجب وروده (٥) دخول النار، وهذا القسم قد (١) يسميه بعض الناس في اسمه وحكمه، والخلاف فيه أول خلاف ظهر في الإسلام في مسائل أصول الدين (٧).

أول خسيلاف ظيهسر فسي الإسلام

<sup>(</sup>١) يريد أن يبين كله أن الطائفة التي نفى القرآن عنها الإيمان، وأثبت لها الإسلام أن منهم من معه إيمان قليل يصحح عمله، ولكنه لم يأت بالإيمان المطلوب، وما يعمله بذلك الإيمان الناقص لا يضيعه الله على، وهذه الطائفة وسط بين من حقق الإيمان وبين من فقد الإيمان.

<sup>(</sup>۲) في (ط): اوبتحقق.(۳) في (م) و(ط): اويعلم».

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: اليخلدون!، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) ليست في (م) و(ط).(٦) في نسخة الأصل: "وقد".

<sup>(</sup>٧) يقول المصنف رحمه الله تعالى في منهاج السنة (٣٠٦/١): قوكان المسلمون على ما بعث الله به رسوله من الهدى ودين الحق، الموافق لصحيح المنقول وصريح المعقول، فلما قتل عثمان وللهذي، ووقعت الفتنة، فاقتتل المسلمون بصفين مرقت المارقة \_ يعني الخوارج \_ وكان مروقها لما حكم الحكمان، وافترق الناس على غير اتفاق، وحدثت أيضاً بدعة التشيع. . ، ثم يقول في موضع آخر: قفهاتان البدعتان بدعة الخوارج والشيعة، حدثتا في ذلك الوقت لما وقعت الفتنة . . ، فكانت الخوارج أول الفرق ظهوراً ، وكانت بدعتها الشنيعة في تكفير من اعتقدوا فسقه البدعة الرئيسية الأولى في تاريخ الأمة، والتي قابلتها بعد ذلك المرجئة ببدعة لا تقل خطورة عنها . انظر: مقالات الإسلاميين (١/٦٤)، الملل والنحل (١١٤).

## فصل(۱)

لما قتل أمير المؤمنين عثمان بن عفان، وصار<sup>(٢)</sup> علي بن أبي طالب إلى العراق، وحصل بين الأمة من الفتنة والفرقة يوم الجمل<sup>(٣)</sup>، ثم يوم

ظ<u>ه</u>ور الخوارج

(۱) لیست في (م) و(ط).
 (۲) في (م) و(ط): «وسار».

(٣) يوم الجمل هو يوم عصيب من أيام الفتنة التي وقعت في عصر الصحابة، وقد بدأت الفتنة بمقتل أمير المؤمنين عثمان بن عفان في ، على أيدي زمرة باغية ظالمة، وكان قد نقم عليه أمور . هو فيها مجتهد في ـ وثار الثائرون عليه وما كان يظن أحد من المسلمين أن الأمر سيصل إلى قتل هذا الخليفة الراشد البار، فلما قتل في شهيداً، وبويع لعلي في ، أراد جماعة من الصحابة رضوان الله عليهم المسارعة في الأخذ بالقصاص من قتلة عثمان، ورأى أمير المؤمنين علي التريث قليلاً، حتى تهدأ العاصفة، وتتضح الحقائق، ويتتبع قتلة عثمان وهم من قبائل شتى ولهم شوكة ومنعة. بالمداريوم قتل عثمان كانوا أعداداً غفيرة، وهم من قبائل شتى ولهم شوكة ومنعة.

ويوم الجمل هو اليوم الذي وقع فيه القتال بين معسكر أمير المؤمنين على بن أبي طالب على ، وبين هذه الجماعة من الصحابة المطالبين بدم عثمان ، وعلى رأسهم

أم المؤمنين عائشة الصديقة الله وطلحة والزبير رضي الله عن الصحابة أجمعين. وقد كانت مصيبة مقتل ذي النورين عثمان بن عفان شيء وقع الخلاف مع أمير الصفوة من الصحابة للتعجل في الطلب بدم عثمان شيء ووقع الخلاف مع أمير المؤمنين علي شيء بسبب ذلك الذي كان يرى التريث ريثما تهدأ الأمور، وقد كاد يتم الصلح بين الفريقين بل قد تم فعلاً، إلا أن دعاة الفتنة من قتلة عثمان تفرقوا في المعسكرين وقاموا بمناوشات بين الجانبين، وظن كل فريق أن الفريق الآخر في المعسكرين وقاموا بمناوشات بين الجانبين، وظن كل فريق أن الفريق الآخر فد نكث ما أبرمه من صلح، فدارت رحى معركة عنيفة ذهب ضحية لها أكثر من عشرة آلاف من الجيشين، وقتل طلحة والزبير في على أيدي مؤججي الفتنة، وكانت الغلبة فيها لعلى في والجمل نسبة إلى جمل أم المؤمنين عائشة

الصديقة ولينا وكانت هذه الوقعة عام ستة وثلاثين للهجرة. وقد اعتزل كثير من الصحابة رضوان الله عليهم هذه الفتنة وما جرى بعدها من فتن، فلم يشتركوا في قتال أحد من المسلمين، ومن هؤلاء جمع من أكابر الصحابة وفضلائهم، منهم سعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن عمر، ومحمد بن مسلمة، وأسامة بن زيد، وأبو هريرة، وأبو مسعود الأنصاري، وأبو موسى الأشعري، وأبو بكرة، وسلمة بن الأكوع، وغيرهم رضي الله عنهم وأرضاهم. تاريخ الطبري (١/٤، ٥٠١)، الكامل لابن الأثير (٣/ ٢٣٢)، البداية والنهاية (٧/ ٢٥١).

صفين (١) ما هو مشهور، خرجت الخوارج (٢) المارقون على الطائفتين جميعاً، وكان النبي ﷺ قد أخبر بهم، وذكر حكمهم.

قال الإمام أحمد: "صح الحديث في الخوارج من عشرة أوجه (٣). وهذه العشرة أخرجها مسلم في صحيحه موافقة لأحمد (٤).

(۱) صفين: موضع بقرب الرقة على شاطئ الفرات، وقعت فيه حرب طاحنة بين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه، وبين أهل الشام بقيادة معاوية هيه، سنة سبع وثلاثين للهجرة، وقد استمرت رحى هذه المعركة الطاحنة أكثر من مائة يوم، وقتل فيها عدد من الصحابة، وكان الظفر في جل أيامها لجيش علي هيه، وانتهت أخيراً بما عرف في التاريخ بالتحكيم، الذي نادى به أهل الشام بعد أن رأوا أن الدائرة عليهم، وفي هذه المعركة نبتت شجرة الخوارج منابذين علياً هيه لقبوله بالتحكيم، وهم الذين كانوا يطالبون به، وقد كان علي أحق الطائفتين بالحق، بخبر النبي الأمي هيه، ونصوصه التي سيورد المؤلف بعضاً منها.

وأقول: لقد غدت حادثة التحكيم تلك أسطورة كبرى يتوالى على نسج خيوطها الواهية وحبك أجزائها المتداعية الأفاكون والذين في قلوبهم مرض، ويتلقفها كثير من الدارسين على أنها حقائق مسلمة، وكانت الروايات الموضوعة والضعيفة محوراً جوهرياً أقام عليه المستشرقون وأذنابهم كثيراً من الدراسات الباطلة، والتحقيقات الوهمية، والنتائج المغلوطة، ومن ذلك الزعم بأن معاوية في قام بكل ما قام به طلباً للخلافة، واستئثاراً بالملك، مع أن الثابت تاريخياً أن معاوية لم يطلب الخلافة إلا بعد استشهاد على في وإنما كان يطالب بدم عثمان في، ولعن من قصد النيل من أحد صحابة رسول الله في، وتعمد تلك الأقلام الحاقدة على تصوير الصحابة رضوان الله عليهم بأبشع الصور، وتحاول الحط من قدرهم، وإلصاق كل نقيصة بهم، وأنه لم يكن لهم شغل سوى الاقتتال والتناحر من أجل مقاعد الحكم. ولقد آن الأوان أن يماط اللئام عن تلك الأقلام المسمومة التي تحاول التخفي وراء أقنعة النزاهة والموضوعية، وأن تنسف مناهجهم ـ التي ظاهرها البحث والتحري وباطنها الدس والطعن ـ ليخر ما شيد عليها من دراسات مزورة وكتابات مفتراة. والله في هو المسؤول أن يرد كيد أعداء الأمة في نحورهم، وأن يوفق الباحثين المخلصين من أبناء المسلمين لخدمة دينه والذب عن حرماته.

- (۲) سموا بالخوارج لأنهم خرجوا على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رائه.
   مقالات الإسلاميين (۱/ ۲۰۷).
- (٣) كلمة الإمام أحمد رواها الخلال في كتاب السنة برقم (١١٠)، وقال محققه د.
   عطية بن عتيق الزهراني (١٤٤): "إسناده صحيح".
- (٤) رواها مسلم في صحيحه في كتاب الزكاة باب ذكر الخوارج وصفاتهم وأورد فيه =

وروى البخاري منها عدة أوجه(١).

وروى أحاديثهم أهل السنن والمسانيد من وجوه [أخرى]<sup>(٢)</sup>

ومن أصح حديثهم حديث علي [بن أبي طالب]<sup>(٣)</sup> وأبي سعيد [الخدري]<sup>(٤)</sup>.

ففي الصحيحين عن علي بن أبي طالب هذا أنه قال: إذا حدثتكم عن رسول الله على حديثاً فوالله لئن أخر من السماء إلى الأرض أحب إلي من أن أكذب عليه، وإذا حدثتكم فيما بيني وبينكم/ فإن الحرب خدعة، وإني سمعت رسول الله على يقول: "سيخرج في آخر الزمان [أحداث] الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البرية، لا يجاوز إيمانهم حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، فأينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة (1).

الأحاديث من رقم (١٤٢) إلى (١٥٣) ٢/ ٧٤٠ ـ ٧٤٦.

وروى أيضاً في كتاب الزكاة باب التحريض على قتال الخوارج الأحاديث من رقم (١٥٤) إلى رقم (١٥٧) ثم روى فيه أيضاً باب الخوارج شر الخلق والخليقة الأحاديث برقم (١٥٨) و(١٥٩) و(١٦٠).

<sup>(</sup>۱) قال المؤلف في منهاج السنة (۱/ ٦٨): «روى البخاري ثلاثة منها» والأوجه أو الأحاديث الثلاثة التي رواها البخاري هي: الحديث رقم (٣٣٤٤) كتاب أحاديث الأنبياء باب قول الله تعالى: ﴿ وَلِكَ عَادٍ لَمَاهُمْ هُوكًا. . ﴾ والحديثان الآخران هما برقمي (٣٦١٠) و(٣٦١١) كتاب المناقب باب علامات النبوة في الإسلام.

 <sup>(</sup>٢) في (م) و(ط): «أخر»، وقد ساق الحافظ ابن كثير الأحاديث التي جاءت في
الخوارج، من رواية أكثر من أربعة عشر صحابياً، واستقصى جميع الروايات في
ذلك الشأن في البداية والنهاية (٧/ ٣١٦).

 <sup>(</sup>٣) ليست في النسخة الأصلية.
 (٤) ليست في النسخة الأصلية.

<sup>(</sup>٥) في النسخة الأصلية و(م): «حداث».

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري برقم (٣٦١١) كتاب المناقب باب علامات النبوة في الإسلام، ورواه مسلم برقم (٢٠٦٦) كتاب الزكاة باب التحريض على قتل الخوارج، والترمذي برقم (٢١٨٨) كتاب الفتن، والنسائي برقم (٤١٠٢) كتاب تحريم الدم، وأبو داود برقم (٤٧٦٧) كتاب السنة، وأحمد برقم (٦١٧).

وفي الصحيحين عن أبي سعيد قال: "بعث علي بن أبي طالب إلى النبي على من اليمن آبذهيبة] (١) في أدم مقروض (٢) لم تحصل من ترابها (٣) فقال: فقسمها بين أربعة نفر، فقال رجل من أصحابه: كنا أحق بهذا من هؤلاء، قال: فبلغ ذلك النبي في فقال: "آلا تأمنوني وأنا أمين من في السماء يأتيني خبر السماء صباحاً ومساء» قال: فقام رجل غائر العينين (٤)، مشرف الوجنتين (٥)، ناشز الجبهة (٦)، كث اللحية، محلوق الرأس، مشمر الإزار، فقال: يا رسول الله اتق الله!!! فقال: "ويلك أولست أحق أهل الأرض أن يتقي الله؟» قال: ثم ولى الرجل، فقال خالد بن الوليد: يا رسول الله ألا أضرب عنقه، فقال: (لا لعله أن يكون يصلي) قال خالد: وكم من مصل يقول بلسانه ما ليس في قلبه، فقال رسول الله بين الوليد: "إني لم أومر أن أنقب عن قلوب الناس ولا أشق بطونهم» قال: ثم نظر وهو مقف أؤمر أن أنقب عن قلوب الناس ولا أشق بطونهم» قال: ثم نظر وهو مقف خناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية» قال أظنه قال: حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية قال أظنه قال:

<sup>(</sup>۱) في النسخة الأصلية: بذهيبته، والصحيح ما أثبتناه، وقد جاء في بعض الروايات: بذهبة ولكن غالبها جاءت كما ذكرناه في المتن، والذهببة كما قال الحافظ في الفتح (۸/ ۱۸): «تصغير ذهبة، وكأنه أنثها على معنى الطائفة أو الجملة، وقال الخطابي: على معنى القطعة، وفيه نظر، لأنها كانت تبراً، وقد يؤنث الذهب في بعض اللغات. . ٥.

<sup>(</sup>٢) أدم وأديم كما جاء في بعض الروايات هو الجلد، ومقروض أي مدبوغ بالقرظ وهو نبات معروف. فتح الباري لابن حجر (٨/٨).

<sup>(</sup>٣) أي: لم تخلص من تراب المعدن فكأنها كانت تبرأ وتخليصها بالسبك. فتح البارى لابن حجر (٨/٨).

 <sup>(3)</sup> أي: أن عينيه داخلتان في محاجرهما لاصقتين بقعر الحدقة وهو ضد الجحوظ.
 فتح الباري لابن حجر (٨/ ٦٨).

<sup>(</sup>٥) مشرف الوجنتين أي: بارز الوجنتين، والوجنتان هما العظمان المشرفان على الخدين. فتح الباري لابن حجر (٨/٨٦).

<sup>(</sup>٦) ناشز الجبهة أي مرتفعها. فتح الباري لابن حجر (٨/ ٦٨).

<sup>(</sup>٧) الضئضيء هو العقب كما جآء ذلك في بعض روايات الحديث عند البخاري برقم (٧).

لئن أدركتهم الأقتلنهم قتل عادا اللفظ لمسلم(١).

ولمسلم في بعض الطرق عن أبي سعيد أن النبي على: «ذكر قوماً يكونون في أمته يخرجون في فرقة من الناس سيماهم التحليق، ثم قال: شر الخلق أو من شر الخلق تقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق قال أبو سعيد: (أنتم قتلتموهم يا أهل العراق) وفي لفظ [له](٢): (تقتلهم أقرب الطائفتين إلى الحق)(٢).

وهذا الحديث مع ما ثبت في الصحيح عن أبي بكرة أن النبي ﷺ قال للحسن بن علي الله إن ابني هذا سيد، وسيصلح الله به بين طائفتين عظيمتين من المؤمنين (١٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (٤٣٥١) كتاب المغازي باب بعث على بن أبي طالب وخالد بن الوليد إلى اليمن، ومسلم برقم (١٠٦٤) كتاب الزكاة باب ذكر الخوارج وصفاتهم. والنسائي برقم (٢٥٧٨) كتاب الزكاة، وأبو داود برقم (٤٧٦٤) كتاب السنة. وأحمد برقم (١١٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفتين ساقطة من النسخة الأصلية، وهي في (م)، و(ط).

<sup>(</sup>٣) هذه الروايات كلها من مسلم وقد سبق تخريجها، ومما ينبه له إلى أن لفظة (التحليق) لم أجدها في مسلم كما ذكر المصنف رحمه الله تعالى وإنما الذي في مسلم (التحالق)، وأما (التحليق) فقد جاء في حديث البخاري برقم (٧٥٦٢) كتاب التوحيد بغير قول أبي سعيد رفيه، وجاءت هذه الرواية كاملة عند أحمد برقم (١٠٦٣٥)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري برقم (٢٧٠٤) كتاب الصلح باب قول النبي اللحسن بن علي الله النه النه هذا سيدا، والترمذي برقم (٣٧٧٣) كتاب المناقب، والنسائي برقم (١٤١٠) كتاب المجمعة، وأبو داود برقم (٢٢٦١) كتاب السنة، وأحمد برقم (١٤١٠). وقد ساق البخاري بسنده عن الحسن البصري كله في الحديث الآنف الذكر قصة الصلح الذي تم بين الحسن بن علي الله، ومعاوية الله. وقد كان هذا الصلح المبارك الذي يعد من دلائل نبوة المصطفى الله في أوائل سنة إحدى وأربعين على ما رجحه شيخ المؤرخين ابن جرير الطبري، ووافقه عليه الحافظ ابن كثير رحمهما الله، وذكر أن هذا هو المشهور عند علماء السير، ونقله عن علي بن المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية الله المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المديني، وسمي هذا العام عام الجماعة لاجتماع الكلمة على معاوية المدينية المدينة المدين

وقد كان تنازل الحسن الله منقبة عظيمة، وحسنة فريدة، امتدحه بها جداه المصطفى رسول الله الله وأقر بفضلها المسلمون، حين حقن الدماء، وجمع الكلمة، وسلك سبيل الرشاد. البداية والنهاية (٨/ ٢٠).

فبين أن كلا الطائفتين كانت مؤمنة، وأن اصطلاح الطائفتين كما فعله الحسن، كان أحب إلى الله ورسوله من اقتتالهما، وأن اقتتالهما وإن لم يكن مأموراً به فعلي بن أبي طالب وأصحابه أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه، وأن قتل (١) الخوارج مما أمر به النبي (٢) ﷺ ولذلك اتفق على قتالهم الصحابة والأئمة (٣).

أسسساء السخسوارج وأصنافهم

[1/4]

وهؤلاء الخوارج لهم أسماء (٤) يقال لهم الحرورية، لأنهم خرجوا بمكان يقال له حروراء (٥)، ويقال لهم أهل النهروان (٦) لأن علياً قاتلهم

<sup>(</sup>١) في (ط): «قتال»، والعبارة من قوله: (وأن قتل الخوارج.. إلى قوله الأئمة) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) قال المؤلف في منهاج السنة (٨/ ٥٢٢): "والذي عليه أكابر الصحابة والتابعين أن قتال الجمل وصفين لم يكن من القتال المأمور به، وأن تركه أفضل من الدخول فيه، بل عدّوه قتال فتنة، وعلى هذا جمهور أهل الحديث، وجمهور أئمة الفقهاء... إلى أن قال \_ وهو قول جمهور أثمة السنة كما دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة الصريحة في هذا الباب بخلاف قتال الحرورية والخوارج أهل النهروان، فإن قتال هؤلاء واجب بالسنة المستفيضة عن النبي على وباتفاق الصحابة وعلماء السنة".

<sup>(</sup>٤) وذكر الأشعري كلله من أسمائهم الأخرى: (الشراة) لقولهم: إنا شرينا أنفسنا في طاعة الله، أي بعناها بالجنة، و(المحكمة) لإنكارهم الحكمين وقولهم: لا حكم إلا لله. و(المارقة) لأنهم مرقوا من الدين كما يمرق السهم من الرمية. وذكر أنهم يرضون بهذه الأسماء كلها إلا المارقة. مقالات الإسلاميين (١/٧٧).

 <sup>(</sup>٥) حروراء بفتح الحاء وضم الراء المهملتين وبعد الواو الساكنة راء أيضاً بلدة على
 ميلين من الكوفة بالعراق، وكانت أول فرقة من الخوارج قد انحازت إلى هذه
 البلدة. فتح الباري لابن حجر (١/٤٣٢).

وقد وقع في حديث عائشة الله الصحيح أن امرأة سألتها: أتقضي إحدانا الصلاة أيام محيضها؟ فقالت عائشة الله الحرورية أنت؟ قد كانت إحدانا تحيض على عهد رسول الله الله شم لا تؤمر بقضاء الصلاة. رواه البخاري برقم (٣٢١) كتاب الحيض، ورواه غيرهما.

وقد يفهم من هذا أن الحرورية هؤلاء كانوا يأمرون الحائض بقضاء الصلاة بعد طهرها كالصيام، أو أن عائشة رفي أن سوال المرأة ينبئ عن تشدد شبيه بتشدد الحرورية، والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) النهروان موضع بالعراق اقتتل فيه أمير المؤمنين علي ﴿ والمسلمون مع الخوارج، ووقع فيهم مقتلة عظيمة فلم يكد ينجو منهم أحد، وكان قتال علي ﴿ عَلَيْهُ =

هناك، ومن أصنافهم الإباضية أتباع عبد الله بن إباض<sup>(۱)</sup> والأزارقة أتباع نافع بن الأزرق<sup>(۲)</sup>، والنجدات أصحاب نجدة الحروري<sup>(۳)</sup>.

لهم بعدما أفسد هؤلاء في الأرض واستحلوا الدماء وانتهكوا الحرمات، وكانت هذه الوقعة عام ثمانية وثلاثين من الهجرة على الراجح من أقوال المؤرخين البداية والنهاية (٧/ ٣٢١).

(١) الإباضية فرقة من الخوارج نسبة إلى عبد الله بن إباض المري التميمي، وقع في سيرته وتاريخ وفاته خلاف كبير بين المؤرخين، ورأى الشهرستاني أنه خرج في أيام مروان بن محمد في آخر دولة بني أمية، ورأى آخرون غير ذلك وأنه أدرك عصر معاوية را وعاش إلى أواخر عصر عبد الملك بن مروان، وأن وفاته على الأرجح كانت سنة ست وثمانين للهجرة، وهذا هو الأقرب، والإباضية تعد أقل فرق الخوارج غلواً في العقائد، ولعل هذا من أسباب بقائها إلى يومنا هذا، وانقراض كافة الفرق الأخرى، ويرى المبرد أن قول ابن إباض أقرب الأقاويل إلى السنة، ويرى الإباضية أن مخالفيهم من أهل القبلة كفار غير مشركين، وأن دارهم دار توحيد إلا معسكر السلطان فإنه دار بغي، وأجمعوا على أن من ارتكب كبيرة من الكبائر فإنه يكفر كفر نعمة لا كفر ملة، ويحاول بعض الإباضية المعاصرون أن يزيلوا وصمة الخوارج عنهم، وإظهار أنهم عبارة عن مجرد مذهب فقهي كالمذاهب الأربعة التي عند المسلمين، وهو قول باطل، ومخالف لحقيقة مذهبهم، ويرد هذا الزعم الباطل أن مؤسس مذهبهم وأثمتهم المتقدمين يتولون المحكمة الأولى الذين كفروا علياً والصحابة رأي، وقاتلوهم واستحلوا دمائهم، وكشأن أهل الابتداع والضلال في الدين فقد انقسمت الإباضية إلى عدة فرق منها الحفصية واليزيدية والحارثية، وموطنهم اليوم في عمان والجزائر وغيرهما. مقالات الإسلاميين (١/ ١٨٤)، الملل والنحل (١٣٤)، الفصل في الملل والنحل (٥/ ٥١)، الفرق بين الفرق (٦١)، الكامل للمبرد (١٧٩٢)، ميزان الاعتدال : (٢/ ٢٠٩)، لسان الميزان (٣/ ٢٤٨)، الخطط للمقريزي (٢/ ٣٥٥).

(۲) الأزارقة أتباع نافع بن الأزرق بن قيس الحنفي البكري الوائلي، من أهل البصرة، قيل إنه كان يتردد على ابن عباس بمكة ويلح في كثرة الأسئلة حتى مله ابن عباس، كان من رؤوس الخوارج دهاء وغلظة وتجبراً وشجاعة، وذكر الأشعري أن نافعاً أول من أحدث الخلاف بين الخوارج، وقتل سنة خمس وستين من الهجرة، والأزارقة من أشد فرق الخوارج غلواً وتطرفاً، وهم يكفرون عثمان وعلياً وطلحة والزبير، ويكفرون القعدة عن القتال معهم، وكفروا أصحاب الكبائر وقضوا بخلودهم في النار، وقالوا إن دار مخالفيهم دار كفر. تاريخ الطبري (٥/ وقضوا بخلودهم في النار، وقالوا إن دار مخالفيهم دار كفر. تاريخ الطبري (٥/ مقالات الإسلاميين (١/ ١٧٤)، الفرق بين الفرق (٥/)، الملل والنحل (١/ ١٤٤)، الفصل في الملل والنحل (٥/ ١٤٤)، الخطط اللمقريزي (٢/ ٢٥٤).

(٣) النجدات أتباع نجدة بن عامر الحنفي كان من أنصار نافع بن الأزرق، ثم خالفه =

مسلمسب الخوارج والرد عليهم وهم أول من كفَّر أهل القبلة بالذنوب، واستحلوا دماء أهل القبلة بذلك فكانوا كما نعتهم النبي ﷺ: "يقتلون أهل الإسلام، ويدعون أهل الأوثان" (<sup>(1)</sup> وكفروا علي بن أبي طالب، وعثمان بن عفان ومن والاهما (<sup>(۲)</sup>) وقتلوا علي بن أبي طالب مستحلين لقتله، قتله عبد الرحمن بن ملجم المرادي (<sup>(۳)</sup> منهم، وكان هو وغيره من الخوارج مجتهدين في العبادة، لكن

وقتل نجدة سنة تسع وستين من الهجرة، والنجدات كما حكى الأشعري عنهم لا يقولون مثل سائر الخوارج إن كل كبيرة كفر، ولا يقولون إن الله يعذب أصحاب الكبائر عذاباً دائماً، وقالوا إن من فعل صغيرة وأصر عليها فهو مشرك، وربما سموا بالعاذرية لأنهم عذروا بالجهالات في أحكام الفروع، وأجمعوا كما ذكر الشهرستاني على أنه لا حاجة للناس إلى إمام قط، وإنما عليهم أن يتناصفوا بينهم. الكامل للمبرد (٢/ ١٢٩)، الكامل لابن الأثير (٤/ ٧٨)، الخطط للمقريزي (٢/ ٣٥٤)، لسان الميزان (٦/ ١٤٨)، مقالات الإسلاميين (١/ ١٧٤)، الملل والنحل (٥/ ٥٠).

- (١) هو جزء من حديث تقدم تخريجه.
- (٢) يقول الشهرستاني في الملل والنحل (١١٥): "ويجمعهم (أي الخوارج) القول بالتبري من عثمان وعلي ، ويقدمون ذلك على كل طاعة، ولا يصححون المناكحات إلا على ذلك، وذكر الأشعري أن الخوارج أجمعوا على كفر علي شهد مع اختلافهم هل كفره شرك أم لا.
- (٣) هو عبد الرحمن بن ملجم المرادي الحميري الكندي، من فرسان الخوارج، قيل إنه أدرك الجاهلية، وكان من أشد الخوارج زهداً وعبادة، في وجهه أثر السجود، تآمر مع رجلين من الخوارج على قتل كل من علي ومعاوية وعمرو بن العاص في، واتفقوا على قتلهم غيلة في ليلة واحدة وهي ليلة السابع عشر من رمضان، وتولى ابن ملجم أخزاه الله قتل علي، وكمن له مع اثنين في صلاة الفجر، وتمكن من إصابته إصابة بليغة، وتوفي في متأثراً بها، وكان ذلك سنة أربعين للهجرة، وقبض على ابن ملجم وقتل، فأما صاحباه فتمكن أحدهما من جرح معاوية في، وعوفي بعد ذلك، وقتل الخارجي، وأما الآخر الذي =

واستقل بمذهب انفرد فيه بآراء عن سائر الخوارج، وكانت فتنته أيام ابن الزبير، واستقر بالبحرين، وتسمى بأمير المؤمنين، وروى مسلم وغيره أن نجدة كتب إلى ابن عباس يسأله عن أشياء، منها هل يضرب للمرأة والعبد بسهم من الغنيمة إذا شهدا المعركة، وعن جواز قتل الصبيان ـ حين كان الأزارقة يجيزون قتلهم ـ كما ذكره الأشعري عنهم، وأن ابن عباس الما أجابه عليها خوفاً من كتمان العلم. صحيح مسلم برقم (١٨١٧) كتاب الجهاد والسير.

كانوا جهالاً فارقوا السنة والجماعة، فقال هؤلاء: ما الناس إلا مؤمن وكافر، والمؤمن من فعل جميع الواجبات، وترك جميع المحرمات، فمن لم يكن كذلك فهو كافر مخلد في النار(١)، ثم جعلوا كل من خالف قولهم كذلك، فقالوا:

إن عثمان وعلياً ونحوهما حكموا بغير ما أنزل الله وظلموا فصاروا كفارا(٢).

ومذهب هؤلاء باطل بدلائل كثيرة من الكتاب والسنة، فإن الله سبحانه أمر بقطع يد السارق دون قتله، ولو كان كافرا مرتداً لوجب قتله، لأن النبي على قال: «من بدل دينه فاقتلوه»(٣).

وقال: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: كفر بعد إيمان، وزنى بعد إحصان، أو قتل نفس يقتل بها»(٤).

انتدبه الحوارج لقتل عمرو بن العاص، فلم يتمكن من قتله هذا، لأنه لم يخرج لصلاة الفجر بسبب مرض أصابه، وخرج بدله نائبه خارجة فقتله الخارجي وظنه عمراً، فقال: أردت عمراً وأراد الله خارجة، وصارت مثلاً، وقتل هو أيضاً. الكامل للمبرد (٢/ ١٣٦)، طبقات ابن سعد (٣/ ٢٣)، لسان الميزان (٣/ ٤٣٩)، البداية والنهاية (٧/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>۱) ومما استدل به الأزارقة على مذهبهم كفر إبليس، وقالوا: ما ارتكب إلا كبيرة حيث أمر بالسجود لآدم ﷺ فامتنع. الملل والنحل (۱۲۲).

<sup>(</sup>٢) لا بد من التنبيه إلى أن الخوارج ليست لهم مصادر لمذهبهم، وقد أشار المصنف كله إلى ذلك في غير هذا الموضوع حيث قال في مجموع الفتاوى (٢٠/١٣): «وأقوال الخوارج إنما عرفناها من نقل الناس عنهم، لم نقف لهم على كتاب مصنف، كما وقفنا على كتب المعتزلة، والرافضة، والزيدية، والكرامية، والأشعرية، والسالمية، وأهل المذاهب الأربعة، والظاهرية، ومذاهب أهل الحديث، والفلاسفة، والصوفية، ونحو هؤلاء..».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٠١٧) كتاب الجهاد والسير باب لا يعذب بعذاب الله والترمذي برقم (١٤٥٨) كتاب الحدود، والنسائي برقم (٤٠٥٩) كتاب الحدود، وابن ماجه برقم (٢٥٣٥) كتاب الحدود، وابن ماجه برقم (٢٥٣٥) كتاب الحدود، وأبو داود برقم (١٨٧٤).

<sup>(</sup>٤) رواه قريباً من هذا اللفظ الترمذي برقم (٢١٥٨) كتاب الفتن، وأبو داود برقم (٤٠١٩) كتاب الديات، والنسائي برقم (٤٠١٩) كتب تحريم الدم، وابن ماجه =

وأمر سبحانه أن يجلد الزاني والزانية مائة جلدة (١)، ولو كانا كافرين لأمر بقتلهما، وأمر سبحانه أن (٢) يجلد قاذف المحصنة ثمانين جلدة (٣)، ولو كان كافراً لأمر بقتله.

وكان النبي ﷺ يجلد شارب الخمر(١٤) ولم يقتله، بل قد ثبت عنه ﷺ

- (١) في قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَآخِلِدُوا كُلِّ رَحِدٍ نِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدِّةً وَلَا تَأْخُذُكُر بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ
   الله ... ﴾ الآية [النور: ٢].
  - (٢) في (م)، (ط): قبأنة.
- (٣) في قوله تعالى: ﴿وَاللَّذِن رَمُونَ ٱلْمُحْصَنَدِتِ ثُمَّ لَرَ يَأْلُواْ بِالرَّيْعَةِ شُهَلَاتَ ٱلْجَلِدُوهُرْ نَمَدِينَ جَلَدَةً وَلَا لَمُعْمَدُونَ الْمُحْصَنَدِتِ ثُمَّ لَرَ يَأْلُواْ بِالرَّبِعَةِ شُهَلَاتَ ٱلْجَلِدُوهُرْ نَمَدِينَ جَلَدَةً وَلَا لَعْمِينَ جَلَدَةً وَلَا لَعْمِينَ جَلَدَةً وَلَا لَمُعْمَدُونَ الْمُحْصَنَدِتِ ثُمَّ لَوْ يَأْلُوا إِلَيْهِ إِلَّهِ إِلَيْهِ اللَّهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ وَالْمِيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِيْلَةً عَلَيْهِ أَيْمِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَا لِمُعْلِي اللَّهِيلِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْكِيلِي أَلِي أَلْهِ أَلِيلِهِ أَلِي أَلِيلِيلِهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَالْهِ إِلَالِي إِلَيْهِ إِلَالِيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلْمِلْ
- اروى البخاري عن أبي هريرة هذا قال: "أتى النبي على بسكران فأمر بضربه، فمنا من يضربه بيده، ومنا من يضربه بنعله، ومنا من يضربه بثوبه، فلما انصرف قال رجل: ما له أخزاه الله؟ فقال رسول الله على الخيكم الرقم (١٩٨٦) كتاب الحدود باب الضرب بالجريد والنعال، ورواه أبو داود برقم (٤٤٧٧) كتاب الحدود، وأحمد برقم (٧٩٢٦)، وروى البخاري أيضاً عن عقبة بن الحارث على: "أن النبي في أتي بنعيمان أو بابن نعيمان وهو سكران، فشق عليه، وأمر من في البيت أن يضربوه فضربوه بالجريد والنعال، وكنت فيمن ضربه الرقم (٧٧٥) كتاب الحدود باب الضرب بالجريد والنعال، =

برقم (٢٥٣٣) كتاب الحدود، وأحمد برقم (٤٣٩)، وجاءت هذه الروايات بلفظ الإسلام بدل الإيمان فرواية الترمذي جاء فيها «ارتداد بعد إسلام»، ورواية أبي داود جاء فيها «كفر بعد إسلام»، ورواية النسائي جاء فيها «كفر بعد إسلامه»، ورواية ابن ماجه جاء فيها «رجل ارتد بعد إسلامه»، ورواية أحمد جاء فيها «كفر بعد إسلامه»، ورواه أبو داود برقم (٤٣٦٣) كتاب الحدود بلفظ «كفر بعد إيمان»، وجاء لفظ الإيمان في نسخة الأصل، ولفظ الإسلام في (م)، (ط)، وجميع هذه الروايات من رواية أمير المؤمنين عثمان بن عفان هيه، ورواه البخاري برقم (١٨٧٨) كتاب الديات باب إذا قتل بحجر أو بعصا، ورواه مسلم برقم (١٣٧٦) كتاب الديات، والنسائي برقم (١٤٠٢) كتاب تحريم الدم، وأبو داود برقم (١٤٠١) كتاب الحدود، وابن ماجه برقم (٢٥٢٥) كتاب الحدود، وأحمد برقم (٢٥٢١) كتاب الحدود، وأني رسول الله برقم (٢٦١٤)، والدارمي برقم (٢٢٩٨) كتاب الحدود، من رواية عبد الله بن مسعود فيه بلفظ: (لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله الإ بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة).

في صحيح البخاري وغيره (۱) أن رجلاً كان يشرب الخمر، وكان اسمه عبد الله حماراً، وكان يضحك النبي على وكان كلما أتي به إليه جلده فأتي به إليه مرة فلعنه رجل، فقال النبي على: «لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله» (۲) فنهى عن لعنته (۳) بعينه، وشهد له بحب الله ورسوله، مع أنه قد لعن شارب الخمر عموماً، وهذا من أجود ما يحتج به على أن الأمر بقتل الشارب (٤) في

- (١) لفظة (وغيره) ساقطة من (ط).
- (٢) رواه البخاري برقم (٦٧٨٠) كتاب الحدود باب ما يكره من لعن شارب الخمر، وأنه ليس بخارج من الملة، ولفظه «لا تلعنوه فوالله ما علمت أنه يحب الله ورسوله».
  - (٣) في (ط): (العنه).
- (٤) الأمر بقتل شارب الخمر جاء في أكثر الروايات في المرة الرابعة، وقد روي ذلك عن جماعة من الصحابة رأه، منهم معاوية وأبو هريرة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمرو بن العاص وجرير بن عبد الله وشرحبيل بن أوس وقبيصة بن ذَوْيب والشريد بن سويد رضي الله عن الصحابة أجمعين. فحديث معاوية رواه الترمذي برقم (١٤٤٤) كتاب الحدود، وأبو داود برقم (٤٤٨٢) كتاب الحدود، وابن ماجه برقم (٢٥٧٣) كتاب الحدود، وأحمد برقم (١٦٤٠٥)، والحاكم في المستدرك ٤/ ٢٧٢، والطحاوي في مشكل الآثار ٢/ ٩١، وحديث أبي هريرة رواه النسائي برقم (٥٦٦٢) كتاب الأشربة، وأبو داود برقم (٤٤٨٤) كتاب الحدود، وابن ماجه برقم (٢٥٧٢) كتاب الحدود، والطحاوي في مشكل الآثار (٢/ ٩١)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٣٧١) وصححه. ورواه النسائي برقم (٦٦١٥) كتاب الأشربة، وأحمد برقم (٦١٦٢)، وأبو داود برقم (٤٤٨٣) كتاب الحدود، وجديث عبد الله بن عمرو بن العاص رواه أحمد برقم (٦٧٥٢) وكان رهي يقول: التتوني برجل قد شرب الخمر في الرابعة فلكم على أن أقتله، ورواه الطحاوي في مشكل الأثار (٢/ ٩١)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٣٧٢)، وحديث جرير رواه الحاكم (٤/ ٣٧١)، وحديث شرحبيل بن أوس رواه أحمد برقم (١٧٥٩١)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٣٧٢)، وحديث قبيصة رواه أبو داود برقم (٤٤٨٥) كتاب الحدود، والطحاوي في مشكل الآثار (٢/ ٩٢)، وحديث الشريد رواه أحمد =

وروى البخاري عن أنس الله أن النبي الله ضرب في الخمر بالجريد والنعال، وجلد أبو بكر أربعين، برقم (٦٧٧٣) كتاب الحدود باب ما جاء في ضرب شارب الخمر، وووى مسلم عن أنس الله قال: اأتي النبي الله برجل قد شرب المخمر فجلده بجريدتين نحو أربعين برقم (١٧٠٦) ٣/ ١٣٣٠ كتاب الحدود باب حد الخمر.

الثالثة أو<sup>(1)</sup> الرابعة منسوخ، لأن هذا أتي به ثلاث مرات، وقد أعيا الأئمة الكبار/ جواب هذا الحديث، ولكن نسخ الوجوب لا يمنع [الجواز]<sup>(7)</sup> فيجوز أن يقال: يجوز قتله إذا رأى الإمام المصلحة في ذلك، فإن ما بين الأربعين إلى الثمانين ليس حداً مقرراً في أصح قولي العلماء، كما هو مذهب الشافعي، وأحمد في إحدى الروايتين<sup>(7)</sup>، بل الزيادة على الأربعين إلى الثمانين يرجع<sup>(3)</sup> إلى اجتهاد الإمام، فيفعلها عند المصلحة كغيرها في أنواع التعزير<sup>(7)</sup>، وكذلك صفة الضرب، فإنه يجوز جلد الشارب بالجريد والنعال وأطراف الثياب، بخلاف الزاني والقاذف، فيجوز أن يقال: قتله في الرابعة من هذا الباب.

[4] [

وأيضاً فإن الله تعالى قال: ﴿ وَإِن طَآبِفَنَانِ مِنَ اَلْمُؤْمِنِينَ اَفْنَنَلُوا فَأَصَّلِهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَإِن طَآبِفُوا اللَّهِ تَبْغِى حَتَّى تَفِيَّ إِنَّ أَشْرِ اللَّهُ فَإِن اللَّهُ فَإِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

برقم (۱۸۹٦٦)، وكذلك روى الحاكم في مستدركه عن أحد أصحاب رسول الله ﷺ يدعى النضر الحديث المذكور (٣٧٣/٤).

والحديث بمجموعه حديث صحيح ثابت عن رسول الله ﷺ، وممن ذكر أن الحديث منسوخ الحافظ ابن حجر في بلوغ المرام (٢٦٤)، والصنعاني في سبل السلام (٢/٤).

<sup>(</sup>١) في (ط): ﴿وَ

<sup>(</sup>٢) في نسخة اأأصل: الجواب، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى (١٠/ ٣٢٥).(٤) فى (ط): الترجعا.

<sup>(</sup>٥) في (ط): امن».

<sup>(</sup>٦) قال الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى: «من تأمل الأحاديث رآها تدل على أن الأربعين حد، والأربعون الزائدة عليها تعزير اتفق عليه الصحابة أنه المام بحسب تهالك الناس فيها واستهانتهم بحدها، فإذا رأى قتل واحد لينزجر الباقون فله ذلك. زاد المعاد (٥/٨٥).

والقول بنسخ القتل في الرابعة هو مذهب الأئمة الأربعة، واتفق أهل العلم كافة إلا من شذ على عدم القتل، وذكر الإمام الترمذي في سننه (٤٩/٤) حديثاً لجابر بن عبد الله وقبيصة بن ذؤيب وفيه أنه في أتي برجل قد شرب الخمر في الرابعة فضربه ولم يقتله، قال الراوي: فرفع القتل وكان رخصة. ثم قال: والعمل على هذا الحديث عند عامة أهل العلم لا نعلم بينهم اختلافاً في ذلك القديم والحديث.

فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ لَخُوَيَّكُمُ الحجرات: ٩، ١٠] فقد وصفهم بالإيمان والأخوة، وأمرنا بالإصلاح بينهم(١٠).

فلما شاع في الأمة أمر الخوارج، و(٢) تكلمت الصحابة فيهم، ورووا عن النبي ﷺ الأحاديث فيهم، وبينوا ما في القرآن من الرد عليهم، ظهرت(٣) بدعتهم في العامة.

فجاء<sup>(٤)</sup> بعدهم المعتزلة<sup>(٥)</sup> الذين اعتزلوا الجماعة بعد موت الحسن البصرى وهم:

مسلمسب المعتزلة والرد عليهم

موجز تاريخي

لظهور البدع

(١) كلمة «بينهم» ساقط من (م).

(٢) الواو ليست في (ط)، وفي (م): «فتكلمت».

(٣) في (ط): (وظهرت».(٤) في (م) و(ط): (فجاءت».

المعتزلة من الفرق الإسلامية الكبرى التي ظهرت في أوائل عصر بني العباس، أوصلهم بعض العلماء إلى عشرين فرقة، واستطاعوا في عهد الخليفة العباسي المأمون (المتوفى سنة ٢١٨هـ) أن يصلوا إلى أرفع المناصب في الدولة كرئاسة الوزراء ورئاسة القضاء وغيرها، وأن يلحقوا الأذى بعلماء الأمة حيث أكره الناس على الإيمان بمعتقدهم الخبيث، وامتحنوا العباد على القول ببدعتهم الشنيعة في القول بخلق القرآن، وسار المعتصم والواثق على طريق المأمون في نصر أهل الاعتزال، والتنكيل بأهل السنة، وأوذي الإمام المبجل أحمد بن حنبل إيذاء بليغاً، وسجن وجلد واضطهد، فما زاده إلا ثباتاً ورسوخاً في الحق بإذن ربه، على على طريق المتزلة، ولكنهم ظلوا محافظين على وجودهم عدة قرون ثم ما لبثوا أن انقرضوا اسماً، وتبنى عقيدتهم طوائف أخرى كالرافضة والزيدية وغيرهما.

وقد اختلف في سبب تسميتهم بالمعتزلة، ويرى الشهرستاني أنهم سموا بذلك حين اعتزل واصل بن عطاء المؤسس الحقيقي حلقة الحسن البصري لتقرير بدعته في الحكم في مرتكب الكبيرة، وقال أبو الحسين الملطي في «التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع» (٣٦): «وهم سموا أنفسهم معتزلة، وذلك عندما بايع الحسن بن علي على الألا أن المطبوع) مفاوية وسلم إليه الأمر، اعتزلوا الحسن ومعاوية وجميع الناس، وذلك أنهم كانوا من أصحاب على، ولزموا منازلهم ومساجدهم، وقالوا: نشتغل بالعلم والعبادة، فسموا معتزلة . .».

ويجب أن يؤخذ هذا القول من باب انتحال المعتزلة له، ومحاولتهم إثبات تقدمهم وأصالتهم، وأن لهم سابقة في نصرة أمير المؤمنين على رفيه، ومما يدحض هذ القول وقيعة كثير من المعتزلة في علي وغيره من الصحابة في، ورد شهادة على وشهادة من قاتله، كما هو معروف من مذهبهم، ولعل هذا يقهم من قول الملطى كالله: «وهم سموا أنفسهم معتزلة».

عمرو بن عبيد<sup>(۱)</sup> وواصل بن عطاء الغزال<sup>(۱)</sup> وأتباعهما فقالوا: أهل الكبائر يخلدون<sup>(۱)</sup> في النار كما قالت الخوارج<sup>(1)</sup>، ولا نسميهم لا مؤمنين ولا كفاراً، بل فساق ننزلهم منزلة بين منزلتين<sup>(۱)</sup>، وأنكروا شفاعة النبي ﷺ

- (۱) عمرو بن عبيد بن باب أبو عثمان، من أثمة المعتزلة بل من مؤسسيها الأوائل، كان ينسب إلى نوع من الزهد والورع لعله رأى في ذلك دعاية لبدعته ـ وكل شيء ليس على سنة فلا خير فيه ـ ووافق واصل بن عطاء في أكثر من بدعة، ونسب إليه البغدادي فرقة العمروية، له مؤلفات في تقرير مذهبه الفاسد ذكر منها الإمام الذهبي: العدل والتوحيد والرد على القدرية يعني أهل السنة، توفي سنة ١٤٤ه. تاريخ بغداد (١١/ ١٦٦)، سير أعلام النبلاء (٦/ ١٠٤)، البداية والنهاية (١٠/ ١٨)، تهذيب التهذيب (٨/ ٢٦)، شنرات الذهب (١/ ٢١٠)، ميزان الاعتدال (٣/ ٢٧٣)، وفيات الأعيان (٣/ ١٣٠) طبقات المعتزلة (٣٥)، مروج الذهب للمسعودي (٣/ ٣١٣)، الفرق بين الفرق (٧٠).
- (٢) واصل بن عطاء أبو حذيفة المخزومي مولاهم البصري المعروف بالغزال رأس المعتزلة ومؤسسها الأول، كان بليغاً رغم أنه كان يلثغ بالراء، ويخطب طويلاً فلا يذكر الراء في كلامه، تقدم مخالفته للحسن واعتزاله مجلسه، ذكر الذهبي من مؤلفاته: التوحيد والمنزلة بين المنزلتين. توفى عام ١٣١ه.
- سير أعلام النبلاء (٥/٤٦٤)، الملل والنحل (٤/٦)، الخطط للمقريزي (٣٤٥٢)، وفيات الأعيان (٢/٧١)، لسان الميزان (٦/٤١٢)، شذرات الذهب (١/ ١٨٤)، مرآة الجنان (١/٢٧٤).
  - (٣) في (ط): «مخلدون».
  - (٤) انظر: شرح الأصول الخمسة (٦٦٦).
- (٥) يقول القاضي عبد الجبار من شيوخ المعتزلة الذين أصلوا منهجهم: «صاحب الكبيرة لا يسمى مؤمناً، ولا كافراً، ولا منافقاً، بل يسمى فاسقاً، وكما سماه الله، =

وأصول بدعتهم هي الأصول الخمسة، وهي العدل والتوحيد والمنزلة بين المنزلتين والوعد والوعيد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتنضمن هذه الأصول جملة من البدع المذمومة منها القول بخلق القرآن، ونفي الصفات، وإنكار رؤية الله بالأبصار في الدار الآخرة، وأن الله لا يخلق أفعال العباد، والعلمن في الصحابة أنه وبالغ المستشرقون وتلامذتهم في المسلمين في الإشادة بالمعتزلة، ووصفهم بأنهم أهل التحرر العقلي من قيود النص، وبالغوا في تضخيم دورهم في الرد على الدهرية والملحدين في عهد بني العباس. مقالات الإسلاميين (١/ ١٢٣)، الملل والنحل (٤٣)، والفرق بين الفرق (٧٠)، وانظر كذلك: شرح الأصول الخمسة، والمغني، للقاضي عبد الجبار المعتزلي، وهما المصدران الرئيسيان لمذهب المعتزلة.

لأهل الكبائر من أمته<sup>(۱)</sup>.

وأن يخرج أحد<sup>(٢)</sup> من النار بعد أن دخلها<sup>(٣)</sup>.

وقالوا: ما الناس إلا رجلان: سعيد لا يعذب، أو شقي لا ينعم، والشقي نوعان: كافر وفاسق، ولم يوافقوا الخوارج على تسميتهم كفاراً<sup>(٤)</sup>.

دون أعدائه، ويشغع على فيهم يزيدهم تفضلاً عظيماً فضل الاعتزال (٢٠٧). والمعتزلة والخوارج وغيرهم من أهل البدع أجمعوا على إنكار شفاعته الله لقوم استحقوا دخول النار فلم يدخلوها، وفي إخراج أهل الكبائر المعذبين في النار منها، يقول المؤلف رحمه الله تعالى في موضع آخر: «وأما شفاعته لأهل الذنوب من أمته فمتفق عليها. . . وأنكرها كثير من أهل البدع من الخوارج والمعتزلة والزيدية وقال هؤلاء: من يدخل النار لا يخرج منها لا بشفاعة وغيرها مجموع الفتاوى (١٤٨/١)، وقال في موضع آخر: «وأما الخوارج والمعتزلة فأنكروا شفاعته لأهل الكبائر، ولم ينكروا شفاعته للمؤمنين مجموع الفتاوى (١٠٨/١). وقال المعتزلة: «واتفقوا بأسرهم على أنه لا شفاعة للنبى على أنه لا شفاعة للنبى كل أحد يستحق أقل العقاب في الأخرة، وأنه إن سأل الله تعالى للم

يقبل شفاعته ولم يجب مسألته تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل (٢٩٣). والشفاعة في زيادة والشفاعة أنواع مثل الشفاعة العظمى وهي الشفاعة العامة، والشفاعة في زيادة درجات بعض أهل الجنة، وهاتان الشفاعتان لا تنكرهما المعتزلة كما ذكر الإمام القرطبي تظه. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة (٢٧٦). وكما ذكر ذلك أيضاً القاضي عياض فيما نقله عنه الحافظ ابن حجر في الفتح. فتح الباري (١١/ أيضاً القاضي عياض فيما نقله عنه الحافظ ابن حجر في الفتح. فتح الباري (١١/ ٢١٨). وإنما أنكرت المعتزلة من الشفاعة ما ذكرناه سابقاً وهو شفاعته الله لأهل الكبائر من أمنه مع تواتر الأحاديث بذلك كما قال ابن أبي العز رحمه الله تعالى في شرح العقيدة الطحاوية (١/ ٢٩٠)، والشيخ السفاريني في لوامع الأنوار (٢/ ٢١٢)

(٢) كلمة اأحدا ساقطة من (ط).(٣) في (ط): الدخلها».

وأجمع عليه أهل الملة، وهذا هو القول بالمنزلة بين المنزلتين فضل الاعتزال
 (٦٤).

ويقول أحمد بن يحيى المرتضى في «طبقات المعتزلة» (٨): «فقد أجمعت المعتزلة على أن للعالم محدثاً... وأن الإيمان قول ومعرفة وعمل، وأن المؤمن من أهل الجنة، وعلى المنزلة بين المنزلتين، وهو أن الفاسق لا يسمى مؤمناً ولا كافراً..». وقال في موضع آخر: وأ

<sup>(</sup>١) يقول القاضي عبد الجبار: "فأما قولنا في الشفاعة فهو معروف، ونزعم أن من أنكره فقد أخطأ الخطأ العظيم، ولكننا نقول: لأهلِ الثوابِ دون أهل العقاب، ولأولياء الله

<sup>(</sup>٤) عدم تسمية المعتزلة لمرتكب الكبيرة كافراً \_ كما صنع الخوارج \_ هو أحد أصولهم =

وهؤلاء يرد عليهم بمثل ما ردوا به على الخوارج، فيقال لهم: كما أنهم قسموا الناس إلى مؤمن لا ذنب له، وكافر لا حسنة له، قسمتم الناس إلى مؤمن لا ذنب له، وإلى كافر وفاسق لا حسنة له، فلو كانت حسنات هذا كلها حابطة (۱) وهو مخلد في النار [لاستحق](۲) المعاداة المحضة بالقتل والاسترقاق، كما يستحقها المرتد، فإن هذا قد أظهر دينه بخلاف المنافق.

وقـد قــال الله فــي كــتــابـه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ/ لِمَن يَشَكَآءُ﴾ [النساء: ١١٦] فجعل ما دون الشرك<sup>(٣)</sup> معلقاً بمشيئته. [١/١٠]

ولا يجوز أن يحمل هذا على النائب فإن النائب لا فرق في حقه بين الشرك وغيره.

كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿ قُلْ يَكِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ
لَا نَشْنَطُواْ مِن رَّخْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ اللّٰنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٥٣] فهنا عمَّ (٤)
وأطلق لأن المراد به التائب، وهناك خصَّ وعلَّق.

فقد قسم [الله](٥) سبحانه الأمة التي أورثها الكتاب، واصطفاها ثلاثة

الخمسة المشهورة، وهو أنه لا مؤمن ولا كافر بل هو في منزلة بين منزلتين، وذكر
 الشهرستاني أن المعتزلة اتفقوا على خلود صاحب الكبيرة في النار لكن يكون
 عذابه أخف من عذاب الكافر. الملل والنحل (٥).

<sup>(</sup>١) في (م)، (ط): المحبطة ١١.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: لا يستحق، والتصحيح من (م)، (ط).

 <sup>(</sup>٣) في (ط): الما دون ذلك الشرك.
 (٤) في (م)، (ط): العمم».

<sup>(</sup>٥) لفظ الجلالة مضاف من (م).

أصناف: ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق للخيرات(١١).

اجتناب الكبائر

يكفر الصغائر

السمسائب تكفر الخطايا

وهؤلاء الثلاثة ينطبقون على الطبقات الثلاث (٢) المذكورة في حديث جبريل عليه: الإسلام والإيمان والإحسان كما سنذكره إن شاء الله تعالى.

ومعلوم أن الظالم لنفسه (۲) إن أريد به من اجتنب الكبائر، أو (٤) التائب من جميع الذنوب، فذلك مقتصد أو سابق، فإنه ليس أحد من بني

آدم يخلو عن ذنب، لكن من تاب كان مقتصداً [أو]<sup>(ه)</sup> سابقاً.

و<sup>(١)</sup> كذلك (١) من اجتنب الكبائر كفرت عنه السيئات، كما قال تعالى ﴿ إِن جَمَّتَينِبُوا كَبَايَرَ مَا لُنْهَوْنَ عَنْهُ لُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِعَاتِكُمُ ﴿ [النساء: ٣١].

يطهر من الخطايا. فإن النبي ﷺ ذكر أن ما يصيب المؤمن في الدنيا من المصائب هو (^^)

فلا بد أن يكون هناك ظالم لنفسه موعود بالجنة، ولو بعد عذاب

(۱) أطال الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى في وصف هؤلاء الأصناف الثلاثة وبيان حالهم في كتابه: طريق الهجرتين (۱۸٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: الثلاثة، والتصحيح من (م)، (ط).

<sup>(</sup>٣) النفسه اليست في (م). (٤) في (ط): او ١٠.

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: (٩). والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) الواو ساقطة من (ط). (٧) في (م): اولذلك».

<sup>(</sup>١٠) النصب هو التعب، والوصب هو دوام الوجع ولزومه، النهاية في غريب الحديث (١٢/٥، ٦٢/٥).

<sup>(</sup>۱۱) رواه البخاري برقم (۹۶۲ه) كتاب المرضى باب ما جاء في كفارة المرض، ومسلم برقم (۲۰۷۳) كتاب البر والصلة والآداب باب ثواب المؤمن فيما يصيب من مرض أو حزن أو نحو ذلك حتى الشوكة يشاكها ١٩٩٢/٤، والترمذي برقم (٩٦٦)

[النساء: ١٢٣] قال أبو بكر: (يا رسول الله! جاءت قاصمة الظهر، وأينا لم يعمل سوءاً؟) فقال: (يا أبا بكر ألست تنصب؟ ألست تحزن؟ ألست تصيبك اللأواء (١٠)؟ فذلك مما تجزون به)(٢).

[۱۰/ب] ثبوت الشفاعة بالتواتر في الآخرة وأيضاً فقد تواترت (٣) الأحاديث/ عن النبي ﷺ من (١) أنه يخرج أقوام من النار بعدما دخلوها، وأن النبي ﷺ يشفع في أقوام دخلوا النار (٥).

والحديث ضعفه الشيخ أحمد شاكر (١/ ١٨١) لانقطاعه بين راويه أبي بكر بن أبي زهير من صغار التابعين، وبين الصديق ﷺ.

وقد أطال محقق كتاب "سنن سعيد بن منصور" د/سعد بن عبد الله آل حميد في تخريج هذا المحديث، وخلص إلى أن الحديث صحيح لغيره (٤/ ١٣٨٦)، وهو حكم قريب من الصحة، فإن معناه صحيح، وتشهد له النصوص الصحيحة الأخرى، والله أعلم.

(٣) في (م): "تواتر من الأحاديث". (٤) في (ط): "في".

(٥) قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٢١/٢١) عن أحاديث الشفاعة التي أعرض عنها المبتدعة من الوعيدية: «والنصوص الصريحة متضافرة متظاهرة بثبوت ذلك..». ومن هذه الأحاديث المتواترة حديث عمران بن الحصين في عن النبي أنه قال: «يخرج قوم من النار بشفاعة محمد في فيدخلون الجنة يسمون الجهنميين» رواه البخاري برقم (٢٥٦٦) كتاب الرقاق باب صفة الجنة والنار. وجاء في حديث الشفاعة الطويل: (فيقول: انطلق فأخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة أو خردلة من إيمان فأخرجه) رواه البخاري برقم (٧٥١٠) كتاب التوحيد باب كلام الرب في يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم، ورواه مسلم برقم (١٩٣١) كتاب الإيمان غروجاً منها، وآخر أهل الجنة دخولاً فيها..) الحديث رواه البخاري برقم باب آخر أهل النار خروجاً منها، وآخر أهل الحنة دخولاً فيها..) الحديث رواه البخاري برقم باب آخر أهل النار خروجاً ١٨٣١، وغير ذلك من الأحاديث الكثيرة المستفيضة التي أخرجها أهل الصحاح والسنن والمسانيد والمعاجم.

<sup>(</sup>١) اللأواء هي: الشدة وضيق المعيشة، قاله في النهاية (٢٢١/٤).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد برقم (٦٨)، وروى الترمذي قريباً من لفظه برقم (٣٠٣٩) كتاب تفسير القرآن، ورواه سعيد بن منصور في سننه برقم (٢٩٥)، وذكر له عدة طرق، ورواه ابن حبان برقم (٢٩١٠) ٧/١٧٠، والحاكم في المستدرك (٣/٤٧) وصححه ووافقه الذهبي، وأبو يعلى في مسنده (٩٧/١)، وقد استقصى كثيراً من طرقه الحافظ ابن كثير في تفسيره (١/٥٥٠ ـ ٥٠٠).

فساد ملھب طبائستسي الوھيدية

وهذه الأحاديث حجة على الطائفتين الوعيدية (۱) الذين يقولون من دخلها من أهل التوحيد لم يخرج منها، وعلى المرجئة الواقفة الذين يقولون: «لا ندري هل يدخل من أهل التوحيد النار أحد، أم لا؟» كما يقول ذلك طوائف من الشيعة (۲) والأشعرية (۲) كالقاضي

(۱) المراد بالطائفتين الوعيدية: المعتزلة والخوارج، وسموا بالوعيدية لأنهم قالوا على الله بلا علم من أن الله لا بد أن ينفذ وعيده بمن توعدهم بالعذاب من العصاة والمذنيين.

(۲) الشيعة إحدى الفرق التي ظهرت بداياتها في منتصف القرن الأول الهجري، ثم تبلورت عقائدهم بعد ذلك، وردوا غلو الخوارج وتكفيرهم بغلو مبين في أهل البيت بدءاً باعتقاد إمامتهم نصاً وتعييناً، والطعن في إمامة غيرهم، وسموا بالشيعة لأنهم شايعوا علياً في ، وقدموه على سائر الصحابة رضوان الله عليهم، وهم ثلاثة أصناف كما قال الأشعري رحمه الله تعالى: (عالية (غلاة) وإمامية وزيدية وإلا فالفرق المتفرعة منها كثيرة عد الأشعري منها خمساً وأربعين قرقة من عقائدهم إثبات العصمة لأئمتهم، وتفضيل غالبهم لهم على الأنبياء، والقول بالتقية التي تقوم على جرف هار من الكذب والخداع، وجواز متعة النساء، والوقيعة في كبار أصحاب رسول الله في والقول بالرجعة، وردد كثير من علمائهم أن القرآن الكريم قد طائته يد التحريف والتبديل، افتراء منهم على الله، وطعناً في صحابة رسول الله في وجل هذه العقائد هي للروافض الإمامية وطعناً في صحابة رسول الله يجه، وجل هذه العقائد هي للروافض الإمامية (الاثني عشرية) وهم السواد الأعظم من الشيعة، وفي أيام دولتهم أذاقوا المسلمين صنوف الذل والهوان، بل إنهم في كثير من الأحيان تحالفوا مع أعداء المسلمين من الصليبين والتتار من أجل القضاء على أهل السنة، كما يظهر ذلك بأدني مطالعة للتاريخ.

مقالات الإسلاميين (١/ ٦٥)، الملل والنحل (١٤٦)، الفصل في الملل والنحل (٢/ ١١٥)، خطط المقريزي (٢/ ٢٥٦)، والفرق بين الفرق (١٢٣).

(٣) الأشعرية أو الأشاعرة أنباع أبي الحسن الأشعري ـ وسترد ترجمته إن شاء الله ـ فرقة من أهل الكلام، استمدوا أكثر أصولهم من مذهب الكلابية أتباع عبد الله بن سعيد بن كلاب (المتوفى سنة ٤١١هـ تقريباً) حيث ذكر أن الأشعري مؤسس المذهب ترك مذهب المعتزلة ـ بعد أن اعتنقه طويلاً ـ وأخذ بمذهب ابن كلاب بعد ذلك، وقد نشأ مذهبهم منذ البداية متأرجحاً بين مذهب السلف، و الرد على المعتزلة، ودراسة العقيدة في ضوء علم الكلام، ولذا كثرت اجتهادات أثمة المذهب بعد ذلك كالباقلاني الذي يعتبر المؤسس الثاني للمذهب، وابن فورك (المتوفى سنة ٤٢٩هـ)، والقشيرى ـ (المتوفى سنة ٤٢٩هـ)، والقشيرى ـ

أبى بكر<sup>(۱)</sup>، وغيره<sup>(۲)</sup>.

وأما ما يذكر عن غلاة المرجئة أنهم قالوا: (لا (٣) يدخل النار من

(المتوفى سنة ٤٦٥هـ)، والجويني (المتوفى سنة ٤٧٨هـ)، والغزالي (المتوفى سنة ٥٠٠هـ)، والرازي (المتوفى سنة ٦٠٦هـ).

وقد اعتنى أثمتهم بالرد على المعتزلة، ولكنهم في كثير من الردود ردوا البدعة بالبدعة، ووقعوا في كثير من التناقض والحيرة كما صرح بذلك طائفة منهم، وقالوا بالقانون العقلي وهو تقديم العقل على النقل عند تعارضهما، وأن خبر الآحاد لا يفيد اليقين، والتوحيد عندهم هو توحيد المتكلمين وهو توحيد الربوبية، أما الألوهية فلا يكادون يلوون عليه بشيء، والمشهور عندهم إثبات الصفات العقلية السبع، وتأويل الباقي أو تفويضه، وقالوا بالكلام النفسي، والكسب، وإنكار التعليل، وفي الإيمان قالوا بمذهب المرجئة \_ كما سيرد معنا إن شاء الله \_ ولم يكد يوافقوا أهل السنة والجماعة إلا في مسألة الإمامة والتفضيل بين الخلفاء الأربعة.

الفصل في الملل والنحل (٣/ ٢٥)، الملل والنحل (٩٤)، الخطط للمقريزي (٢/ ٣٥٩)، تاريخ المذاهب الإسلامية لأبي زهرة (١/ ١٨٠)، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٤٩٣)، تاريخ الفرق الإسلامية لعلي الغرابي (٢١١)، وانظر أيضاً: تبيين كذب المفتري لابن عساكر.

(۱) هو محمد بن الطيب بن محمد أبو بكر المعروف بالباقلاني أو ابن الباقلاني القاضي، من كبار علماء الكلام، وأثمة المتكلمين، وانتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة، كان يضرب المثل بفهمه وذكائه، قال الذهبي: «انتصر لطريقة أبي الحسن الأشعري وقد يخالفه في مضائق فإنه من نظرائه..» له مؤلفات كثيرة منها: إعجاز القرآن، الاستبصار، تمهيد الدلائل، التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والخوارج والمعتزلة، الملل والنحل، الأصول الكبير في الفقه، وغيرها من المؤلفات. توفي سنة ٣٠٤هـ.

تاريخ بغداد (٥/ ٣٧٩)، وفيات الأعيان (١/ ٤٨١)، الوافي بالوفيات (٥/ ١٧٧)، سير أعلام النبلاء (١٧/ ١٩٠).

(٢) يقول الباقلاني رحمه الله تعالى في تمهيد الدلائل (٤٠٤): «وإذا كان الأمر كذلك، وجب تفويض أمر عصاة أهل الملة إلى الله سبحانه، وتصحيح غفرانه لهم، وترك القطع بعقابهم، وإيجاب القول بأنه لا يخلد في النار أحد منهم وإن أدخلها مع أنا لو صرنا إلى ظاهر مقتضى القرآن لوجب أن لا يدخل النار إلا كافر. . « وهذا النص يؤيد ما ذكره المؤلف عن الباقلاني من توقفه في الحكم بدخول أحد من أهل الكبائر النار.

(٣) في (ط): «لن».

أهل التوحيد أحد) [فلا](١) نعرف قائلاً مشهوراً من المنسوبين إلى العلم يذكر عنه هذا القول(٢).

وأيضاً فإن النبي على قد شهد لشارب الخمر المجلود مرات بأنه يحب الله ورسوله، ونهى عن لعته (٢).

ومعلوم أن من أحب الله ورسوله أحبه الله ورسوله بقدر ذلك.

وأيضاً فإن الذي قذفوا عائشة أم المؤمنين الله عنه عنه مسطح بن اثاثة (٤)، وكان من أهل بدر، وقد أنزل الله فيه لما حلف أبو بكر أن لا يصله: ﴿ وَلَا يَأْتُلُ أُولُوا الْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُوَثُّوا أُولِي ٱلْفُرْيَى وَٱلْسَكِينَ وَٱلْمُهُجِينَ يَصله:

وحكى الشهرستاني في الملل والنحل (١٤٣) عن مقاتل بن سليمان أحد رؤوس المشبهة أنه قال: «إن المعصية لا تضر صاحب التوحيد والإيمان، وأنه لا يدخل النار مؤمن ولكنه عاد وقال: «إن النقل الصحيح عنه أن المؤمن العاصي ربه يعذب يوم القيامة على الصراط وهو على متن جهنم، يصيبه لفح النار وحرها ولهيبها، فيتألم بذلك على قدر معصيته ثم يدخل الجنة، ومثّل ذلك بالحبة على المقلاة المؤججة بالنار..».

والمتأمل يرى أنه لا فرق في الحقيقة بين القولين المنسوبين إليه.

وقد كفر المصنف من قال: إن ترك العمل لا يضر في الإيمان الكبير (٧/ ١٨١) (٣) انظر: (٣٢٤).

(3) هو مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب بن عبد مناف، كان اسمه عوفاً وأما مسطح فهو لقبه، وأمه بنت حالة أبي بكر الصديق فله كما قال ابن عبد البر وابن حجر رحمهما الله تعالى، وذكر ابن أبي حاتم أنه ابن خالة أبي بكر الصديق فله، شهد بدراً، أسلمت أمه وأسلم أبوها، وكان أبو بكر فله ينفق عليه لقرابته منه. اختلف في سنة وفاته أكانت سنة (3٣٤م) أم سنة (٣٧م).

الاستيعاب على هامش الإصابة (٣/ ٤٩٤)، والإصابة (٣/ ٤٠٨)، الجرح والتعديل

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: ولا. والتصحيح من (م)، (ط).

فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُوّاً أَلَا غُجِبُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمَّا ۗ [النور: ٢٢](١).

وإن قيل إن مسطحاً وأمثاله تابوا لكن الله تعالى لم يشترط (٢) في الأمر بالعفو عنهم والصفح والإحسان إليهم التوبة.

وكذلك حاطب بن أبي بلتعة كاتب المشركين بأخبار النبي على المشركين بأخبار النبي الله الأوراد عمر قتله قال النبي الله الله قد الله قد الله قد الله على أهل بدر، فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم (٣).

وكذلك ثبت عنه على في الصحيح أنه قال: «لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة»(٤).

وهذه النصوص تقتضي أن السيئات مغفورة بتلك الحسنات، ولم يشترط مع ذلك توبة، وإلا فلا اختصاص لأولئك بهذا، والحديث يقتضي المغفرة بذلك العمل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سبب نزول هذه الآية جزء من حديث الإفك الطويل الذي رواه البخاري برقم (۲۲۹/۱ ۲۱۲۹/۶) کتاب المغازي باب حديث الإفك، ومسلم برقم (۲۷۷۰) کتاب التوبة باب في حديث الإفك وقبول توبة القاذف، والترمذي برقم (۳۱۸۰) کتاب تفسير القرآن، وأحمد برقم (۲۳۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) في (م) و(ط): "يشرط".

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٠٠٧) كتاب الجهاد والسير باب الجاسوس، ومسلم برقم (٣) رواه البخاري برقم (٣٠٠٧) كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أهل بدر فقي وقصة حاطب بن أبي بلتعة، والترمذي برقم (٣٠٠٥) كتاب تفسير القرآن، وأبو داود برقم (٢٦٤٠) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (٢٠١)، والدارمي برقم (٢٦٤٣) كتاب الرقاق.

<sup>(3)</sup> رواه بهذا اللفظ الترمذي برقم (٣٦٨٠) كتاب المناقب، وأبو داود برقم (٣٦٥٠) كتاب السنة، وأحمد برقم (١٤٣٦٤) وفي صحيح مسلم عن جابر الله قال: أخبرتني أم مبشر \_ وهي امرأة زيد بن ثابت \_ أنها سمعت النبي على يقول عند حفصة: «لا يدخل النار إن شاء الله من أصحاب الشجرة أحد الذين بايعوا تحتها، ورقمه (٢٤٩٦) ١٩٤٢/٤ كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أصحاب الشجرة أهل بيعة الرضوان .

 <sup>(</sup>٥) يقول الحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٤٢٣/٣) بعد أن ذكر قصة حاطب بن أبي بلتعة رهب وذكر شيئاً من فقهها ولطائفها وأحكامها: (وفيها: أن =

وإذا قيل: إن هذا لأن أحداً من أولئك لم يكن له إلا صغائر، لم يكن ذلك من خصائصه أيضاً، و[على](١) هذا يستلزم تجويز الكبيرة من هؤلاء المغفور لهم.

أسباب سقوط وأيض العقوية عن العيد

وأيضاً قد دلت نصوص الكتاب والسنة على أن عقوبة الذنوب تزول عن العبد بنحو عشرة أسباب:

أحدها: التوبة، وهذا متفق عليه بين المسلمين، قال تعالى: ﴿ فَالْ تُعْرَبُونَ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ينيبادِي اللين السرفوا على الفسِهم لا تصنطوا مِن اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقـــال تـــعــالـــى: ﴿ أَلَتَ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيثُمْ ۞ [التوبة: ١٠٤].

وقال تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوَيَةَ عَنْ عِبَادِمِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ [الشورى: ٢٥] (٢) وأمثال ذلك.

الثاني: الاستغفار، كما في الصحيحين عن النبي الله قال: «إذا أذنب عبد ذنباً فقال: أي رب! أذنبت ذنباً فاغفره لي، فقال ربه: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به، قد غفرت لعبدي، ثم أذنب ذنباً آخر فقال: أي رب! أذنبت ذنباً فاغفره لي، فقال ربه: علم عبدي أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ به قد غفرت لعبدي، فليفعل ما شاء، قال ذلك: في الثالثة أو الرابعة»(٣).

وفي صحيح مسلم عنه ﷺ أنه قال: "لو لم تذنبوا لذهب الله بكم،

<sup>=</sup> الكبيرة العظيمة مما دون الشرك قد تكفر بالحسنة الكبيرة الماحية، كما وقع الجس من حاطب مكفراً بشهوده بدراً».

 <sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: وعن، وفي (ط): قان».
 (٢) في نسخة الأصل و(م): قال تعالى: ﴿ أَلَرْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. ﴾

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل و(م): قال تعالى: ﴿ أَلَدْ يَعْلَمُواْ أَنَّ أَللَهُ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِهِ. ﴾
 بالخلط بين الآيتين الكريمتين والتصحيح من (ط).

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٧٥٠٧) كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿ يُمِيدُوكَ أَن يُسَرِّلُوا كَلَيْمَ اللَّهِ ﴾، ومسلم برقم (٢٧٥٨) ٢١١٢/٤ كتاب التوبة باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة، وأحمد برقم (٧٨٨٨).

ولجاء بقوم يذنبون، ثم يستغفرون فيغفر لهم»<sup>(١)</sup>.

وقد يقال على [هذا]<sup>(۲)</sup> الوجه: الاستغفار هو مع التوبة كما جاء في حديث: (ما أصر من استغفر، وإن عاد في اليوم مائة مرة)<sup>(۳)</sup>.

وقد يقال: بل الاستغفار بدون التوبة ممكن واقع، وبسط هذا له موضع آخر، فإن هذا الاستغفار إذا كان مع التوبة [فما] (٤) يحكم به عام في كل تائب، وإن لم يكن مع التوبة فيكون في حق بعض المستغفرين، الذين قد يحصل لهم عند الاستغفار من الخشية والإنابة ما يمحو الذنب (٥) كما في حديث البطاقة بأن قول: لا إله إلا الله ثقلت بتلك السيئات، لما قالها بنوع من الصدق والإخلاص الذي يمحو السيئات.

وكما غفر للبغي بسقي الكلب، لما حصل في قلبها إذ ذلك من الإيمان (٧٠)، وأمثال ذلك كثير.

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۲۷٤۹) ۲۱۰٦/۶ کتاب التوبة باب سقوط الذنوب بالاستغفار،
 وأحمد برقم (۸۰۲۱).

<sup>(</sup>٢) ليست في نسخة الأصل و(م).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي برقم (٣٥٥٩) كتاب الدعوات، وأبو داود برقم (١٥١٤) كتاب الصلاة، ولفظهما: (وإن عاد في اليوم سبعين مرة) وقال الترمذي بعد أن ساقه: هذا حديث غريب إنما نعرفه من حديث أبي نصيرة وليس إسناده بالقوي، ومع ذلك فقد حسنه الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره (٢/٩١) وقال: «وقول علي بن المديني والترمذي: ليس إسناد هذا الحديث بذاك، فالظاهر أنه لأجل جهالة مولى أبي بكر، ولكن جهالة مثله لا تضر، لأنه تابعي كبير، ويكفيه نسبته إلى أبي بكر فهو حديث حسن والله أعلم».

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(ط): «مما»، وآثرنا هذه اللفظة من (م) لأنها أقرب إلى المعنى.

<sup>(</sup>٥) في (م) و(ط): «الذنوب».

<sup>(</sup>٦) حُديثُ البطاقة رواه الترمذي برقم (٢٦٣٩) كتاب الإيمان، وابن ماجه برقم (٢٠٠٠) كتاب الزهد، وأحمد برقم (٦٩٥٥)، والحاكم (٢/١)، وقال الترمذي: حديث حسن غريب، وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي وهو كما قالا.

 <sup>(</sup>٧) الحديث رواه البخاري برقم (٣٣٢١) كتاب بدء الخلق باب إذا وقع الذباب في شراب أحدكم، ومسلم برقم (٢٢٤٥) ١٧٦١/٤ كتاب السلام باب فضل ساقي البهائم المحترمة وإطعامها، وأحمد برقم (١٠٢٠٥).

السبب الثالث: الحسنات الماحية كما قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ الطَّيْكَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

وقال ﷺ: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، [مكفرات] لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر» (٢).

وقال: «من صام رمضان إيماناً واحتساباً، غفر له ما تقدم من ذنبه»(٣).

وقال: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً، غفر له ما تقدم من ذنه»(٤)

وقال: «من حج هذا البيت فلم يرفث، ولم يفسق، رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه»<sup>(۵)</sup>.

 <sup>(</sup>١) في نسخة الأصل كفارات، والتصحيح من (م) و(ط)، وهي المتفقة مع رواية مسلم، وجاءت لفظة (كفارات) في غير هذا الحديث عند مسلم وغيره.

٢) رواه بهذا اللفظ مسلم برقم (٢٣٣) ٢٠٩/١ كتاب الطهارة باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر، وأحمد برقم (٨٩٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٨) كتاب الإيمان باب صوم رمضان احتساباً من الإيمان، ومسلم برقم (٧٦٠) كتاب ومسلم برقم (٧٢٠) كتاب الصيام، وأبو داود برقم (١٣٧١) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٦٤١) ١/ ٣٥٠ كتاب الصيام، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، وأحمد برقم (٨١٠٠)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (١٩٠١) كتاب الصوم باب من صام رمضان إيماناً واحتساباً ونية، ومسلم برقم (٧٦٠) ٥٣٣/٥ كتاب صلاة المسافرين باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، والترمذي برقم (٦٨٣) كتاب الصوم، والنسائي برقم (٢١٩٣) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢١٩٣) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢٣٧٠)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري برقم (١٨١٩) كتاب الحج باب قول الله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَكُ ﴾ ، ومسلم برقم (١٣٥٠) ٢/ ٩٨٣ كتاب الحج باب في فضل الحج والعمرة ويوم عرفة، والترمذي برقم (٨١١) كتاب الحج، والنسائي برقم (٢٦٢٧) كتاب مناسك الحج، وابن ماجه برقم (٢٨٨٩) كتاب المناسك، والدارمي برقم (٢٨٨٩)، وأحمد برقم (٢٠٩٦).

وقال: «فتنة الرجل في أهله وماله وولده، تكفرها الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»(١).

وقال: «من أعتق رقبة مؤمنة، أعتق الله بكل عضو منها عضواً منه من النار، حتى فرجه بفرجه» (٢٠)، وهذه الأحاديث وأمثالها في الصحاح.

وقال: «الصدقة تطفئ الخطيئة، كما يطفئ/ الماء النار، والحسد [۱۱/ب] يأكل الحسنات، كما تأكل النار الحطب»(٣).

وسؤالهم على هذا الوجه أن يقولوا: الحسنات إنما تكفر الصغائر المحسنات فقط، فأما الكبائر فلا تغفر إلا بالتوبة، كما قد جاء في بعض الأحاديث؛ ملى القول ملى القول (ما اجتنبت الكبائر) فيجاب عن هذا بوجوه:

أحدها: أن هذا الشرط جاء في الفرائض، كالصلوات الخمس، والجمعة، وصيام شهر رمضان، وذلك أن الله تعالى يقول: ﴿إِن تَجْتَيْبُوا كَالَهُمْ مَا نُنْهُونَ عَنَّهُ نُكَفِّرٌ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ الله النساء: ٣١] فأداء (٤) الفرائض مع ترك الكبائر مقتض (٥) لتكفير السيئات، وأما الأعمال الزائدة من التطوعات، فلا بد أن يكون لها ثواب آخر، فإن الله تعالى يقول: ﴿فَمَن

اجتناب الكبائر سبب لتكفير الصغائر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۱۸۹۵) كتاب الصوم باب الصوم كفارة، ومسلم برقم (۱٤٤) ۱۲۸/۱ كتاب الإيمان باب بيان أن الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً، والترمذي برقم (۲۲۵۸) كتاب الفتن، وابن ماجه برقم (۳۹۵۵) كتاب الفتن، وأحمد برقم (۲۲۷۲۹).

 <sup>(</sup>۲) رواه بنحوه البخاري برقم (۲۵۱۷) كتاب العتق باب في العتق وفضله، ومسلم برقم (۱۹٤۱) ۲/۱۱٤۷ كتاب العتق باب فضل العتق، والترمذي برقم (۱۹٤۱) كتاب النذور والأيمان، والنسائي برقم (۳۱٤۲) كتاب الجهاد، وأبو داود برقم (۳۹۲۳) كتاب العتق، وأحمد برقم (۹۱۵٤).

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه ابن ماجه برقم (٤٢١٠) كتاب الزهد، وهو حديث ضعيف حيث إن في إسناده أحد المتروكين، وروى الجزء الأول منه الترمذي برقم (٢٦١٦) كتاب الإيمان ضمن حديث طويل عن معاذ في وقال عنه: حديث صحيح، وروى أبو داود الجزء الثاني منه المتعلق بالحسد برقم (٤٩٠٣) كتاب الأدب وراويه عن أبي هريرة مجهول.

 <sup>(</sup>٤) هذه الكلمة ساقطة من (ط).
 (٥) في (ط): امقتضية!.

يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَسَرُمُ ۞﴾ [الولولة: ٧، ٨].

> المغفرة قد تسكسون مسع ق الكبائر

الثاني: أنه قد جاء التصريح في كثير من الأحاديث، بأن (١) المغفرة قد تكون من الكبائر كما في قوله ﷺ: «غفر له وإن كان قد فر من الزحف (٢).

وفي السنن: «أتينا رسول الله ﷺ في صاحب لنا قد أوجب، فقال «أعتقوا عنه يعتق الله بكل عضو منه عضواً من النار» (٣).

وفي الصحيحين في حديث أبي ذر: (وإن زنا، وإن سرق)(٤).

(۲) رواه الترمذي برقم (۳۵۷۷) كتاب الدعوات وقال عنه: حديث غريب، لا يعرف إلا من هذا الوجه، ورواه أبو داود برقم (۱۵۱۷) كتاب الصلاة، ولفظهما «من قال: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه غفر له وإن كان قد فر من الزحف، ورواه الطبراني (۹/۳۰۱)، وقال محققه: «قال في المجمع (۱۰/ ورجاله وثقوا، وفيه بلال بن يسار بن زيد لم يوثقه غير ابن حبان، وقال عنه الحافظ في التقريب (ص/۱۲): مقبول».

وقد رواه الحاكم في المستدرك (١/ ٥١١) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وتعقبه الذهبي بقوله: أبو سنان هو ضرار بن مرة لم يخرج له البخاري.

لكنه عاد فرواه أيضاً في المستدرك (١١٨/٢) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وذكره الشيخ الألباني في كتابه صحيح أبي داود برقم (١٣٤٣).

- (٣) رواه أبو داود برقم (٣٩٦٤) كتاب العتق، وأحمد برقم (١٥٥٨) وإسناده لا بأس به، وتشهد له الأحاديث الكثيرة التي وردت في فضل العتق، ومنها قوله ﷺ: «أيما رجل أعتق امرءاً مسلماً استنقذ الله بكل عضو منه عضواً من النار، رواه البخاري برقم (٢٥١٧) كتاب العتق، والترمذي برقم (١٥٤٩) كتاب الناور والإيمان، وأحمد برقم (١٥٤١) وغيرها من الأحاديث
- (٤) رواه البخاري برقم (١٢٣٧) كتاب الجنائز باب في الجنائز ومن آخر كلامه لا إله إلا الله، ومسلم برقم (٩٤) (٩٤) كتاب الإيمان باب من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة ومن مات مشركاً دخل النار، والترمذي برقم (٢٦٤٤) كتاب الإيمان، وأحمد برقم (٢٠٩٠٥).

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «فإن» وهو خطأ.

[الثالث:](1): أن قوله لأهل بدر ونحوهم: (اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم) إن حُمِل على الصغائر، أو على المغفرة مع التوبة، لم يكن فرق بينهم وبين غيرهم، فكما(٢) لا يجوز حمل الحديث على الكفر، لما قد علم أن الكفر لا يغفر إلا بالتوبة، لا يجوز حمله على مجرد الصغائر المكفرة باجتناب الكبائر.

السصسلاة أول الأعمال التي يحاسب عليها المرء الرابع: أنه قد جاء في غير حديث: (أنه أول ما يحاسب عليه العبد من عمله يوم القيامة الصلاة، فإن أكملها، وإلا قيل: انظروا هل له من تطوع، فإن كان له تطوع أكملت به الفريضة، ثم يُصنع بسائر عمله كذلك)(٢).

ومعلوم أن ذلك النقص المكمل لا يكون [لترك](٤) مستحب، فإن ترك المستحب لا يحتاج إلى جبران، ولأنه حينئذ لا فرق بين ذلك المستحب المتروك والمفعول، فعلم أنه يكمل نقص الفرائض من التطوعات، وهذا لا ينافي ما ورد(٥) من (أن الله لا يقبل النافلة، حتى تؤدى الفريضة)(١) مع أنّ هذا لو كان معارضاً للأول لوجب تقديم الأول، لأنه أثبت وأشهر، وهذا غريب رفعه، وإنما المعروف أنه في وصية أبي

<sup>(</sup>۱) نشير هذا أنه قد وقع لبس في هذا المقام في نسخة الأصل حيث أخطأ الناسخ واعتبر هذا الوجه وما بعده من أسباب سقوط العقوبة، وهو في الحقيقة أحد الوجوه الخمسة التابعة للسبب الثالث من أسباب سقوط العقوبة، وبالتالي وقع خلط في الأعداد، وصححنا ذلك من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) في (م): الوكما ال.

<sup>(</sup>٣) التحديث رواه الترمذي برقم (٤١٣) كتاب الصلاة، والنسائي برقم (٤٦٦) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٨٦٤) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٤٢٥) كتاب إقامة الصلاة والسنة، والدارمي برقم (١٣٥٥) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٩٢١٠) وهو حديث صحيح.

 <sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): (۵) الترك.
 (٥) كلمة (ما ورد) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو نعيم في الحلية (٣٦/١) بسند لا بأس به عن عبد الرحمن بن سابط مرسلاً، وهو تابعي ثقة فقيه، ورفعه غريب كما أشار المصنف رحمه الله تعالى، وابن سابط صاحب مراسيل عن أبي بكر وعمر كما ذكر الحافظ الذهبي كلفه (الكاشف ٢/١٤٧) أنه روى عن عمر في وجمع من الصحابة الأجلاء رضوان الله عليهم. (التهذيب ٢/١٣٢).

بكر لعمر رها، وقد ذكره أحمد في رسالته في الصلاة (۱)، وذلك لأن قبول النافلة يراد به الثواب/، ومعلوم أنه لا يثاب على النافلة حتى تؤدى [1/١٢] الفريضة، فإنه إذا فعل النافلة مع نقص الفريضة كانت جبراً له (۲) وإكما لا

لها، فلم يكن فيها ثواب نافلة.

النافلة خاصة

بالنبي ﷺ

ولهذا قال بعض السلف: «النافلة لا تكون إلا لرسول الله ﷺ (٣)، لأن الله قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وغيره يحتاج إلى المغفرة، وتأوَّل على هذا قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّلِ فَتَهَجَّدَ بِدِ، نَافِلَةَ لَكَ ﴾ [الإسراء: ٧٩]، وليس إذا فعل نافلة، وضيع فريضة، تقوم النافلة مقام الفريضة

(۱) ذكره الإمام أحمد في رسالة الصلاة (١/ ٣٧٢) وهي مسوقة بكاملها في طبقات الحنابلة، وتسمى رسالة في المسيء صلاته، وقد أنكر الإمام الذهبي في سير أعلام النبلاء (١ / ٢٧٨) نسبتها إلى الإمام أحمد، ولكن شيخ الإسلام \_ كما ترى \_ يثبت نسبتها للإمام، وممن أثبتها كذلك ابن أبي يعلى في كتابه الطبقات، وقد جزم بنسبتها وصحتها \_ من المعاصرين \_ الشيخ العلامة بكر بن عبد الله أبو زيد في كتابه "المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد بن حنبل" (١١٧/٢).

(٢) في (ط): «لها».

(٣) روى الإمام أحمد في المسند برقم (٢١٦٩٢) عن أبي غالب البصري قال: سمعت أبا أمامة يقول: «إذا وضعت الطهور مواضعه قعدت مغفوراً لك، فإن قام يصلي كانت له فضيلة وأجراً، وإن قعد قعد مغفوراً له، فقال له رجل: يا أبا أمامة أرأيت إن قام فصلى تكون له نافلة؟ قال: لا، إنما النافلة للنبي هي كيف تكون له نافلة وهو يسعى في الذنوب والخطايا! تكون له فضيلة وأجراً». ورجاله ثقات إلا أن أبا غالب هذا صاحب أبي أمامة مختلف فيه بين أئمة الشأن، قال عنه الذهبي: صالح الحديث (الكاشف ٢٢٣)، وقال عنه ابن حجر: صدوق يخطئ (التقريب ١٦٤)، ولكنه يتقوى أيضاً بما رواه أحمد برقم (٢١٧٠٧) عن شهر بن حوشب عن أبي أمامة هي قال عند قوله تعالى: ﴿ وَالِلّهُ لَكُ ﴾: إنما كانت النافلة خاصة لرسول الله في وأمه قال عند قوله تعالى: ﴿ وَالِلّهُ لَكُ ﴾: إنما كانت النافلة والتعديل، ولكن الاحتجاج به مترجح كما قال الإمام الذهبي رحمه الله تعالى وأخرج له مقروناً، فالأثر على ذلك لا يقل عن درجة الحسن لغيره.

وقال الحافظ ابن القيم في مدارج السالكين (٣٢٣/١): "ولهذا كان قيام الليل نافلة للنبي على خاصة، فإنه يعمل في زيادة الدرجات، وغيره يعمل في تكفير السيئات، وأين هذا من هذا؟..٥.

مطلقاً، بل قد تكون عقوبته على ترك الفريضة أعظم من ثواب النافلة.

فإن قيل: العبد إذا نام عن صلاة أو نسيها، كان عليه أن يصليها إذا ذكرها بالنص (١) والإجماع، فلو كان لها بدل من التطوعات لم يجب القضاء، قيل: هذا خطأ.

فإن قيل: هذا يقال في جميع مسقطات العقاب فيقال: إذا كان العبد يمكنه رفع العقوبة بالتوبة لم ينه عن الفعل، ومعلوم أن العبد عليه أن يفعل المأمور ويترك المحظور، لأن الإخلال بذلك سبب للزوم العقاب<sup>(۲)</sup>، وإن جاز مع إخلاله أن يرتفع العقاب بهذه الأسباب، كما عليه أن يحتمي من السموم القتّالة<sup>(۳)</sup>، وإن كان مع تناوله لها يمكن رفع ضررها بأسباب من الأدوية، والله عليم حكيم رحيم، أمرهم بما يصلحهم، ونهاهم عما يفسدهم، ثم إذا وقعوا في أسباب الهلاك لم يؤيسهم من رحمته، بل جعل لهم أسباباً يتوصلون بها إلى رفع الضرر عنهم<sup>(3)</sup>.

ولهذا قيل: إن الفقيه كل الفقيه الذي لا يؤيس الناس من رحمة الله،

<sup>(</sup>۱) النص المشار إليه روي بألفاظ مختلفة، رواه البخاري برقم (٥٩٧) كتاب مواقيت الصلاة باب من نسي صلاة فليصل إذا ذكرها، ومسلم برقم (٦٨٤) ٢/٧٧١ كتاب المساجد باب فضل تعجيل الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، والترمذي برقم (١٧٧) كتاب الصلاة، والنسائي برقم (٦١٣) كتاب المواقيت، وأبو داود برقم (٤٣٥) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (٦٩٦) كتاب الصلاة، والدارمي برقم (١٢٩) كتاب الصلاة،

 <sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): «للذم والعقاب».
 (۳) في (ط): «القاتلة».

<sup>(</sup>٤) وجدت في حاشية هذه الصفحة ما يلي: [قلت: أبو هريرة روى عن النبي ﷺ قال: «ما أنزل الله داء إلا وأنزل له شفاء وقال: «تداووا عباد الله فإن الله لم يضع داء إلا وضع له شفاء إلا السأم. قال كاتب نسخة الأصل في أصله: هكذا وجد حاشيه في الأصل والله أعلم].

قلت: ولم يتبين لي هل هي من المؤلف أم من الناسخ أم من أحد تلامذة المصنف، ثم إن هناك نصاً صغيراً آخر جاء في أوله: وقال خبيب، ولم أستطع قراءة ما تبقى منه. والحديث الأول رواه البخاري برقم (٥٧٧٨) كتاب الطب، وأحمد برقم (٣٣٩٧). والثاني رواه الترمذي برقم (٣٣٩٧) كتاب الطب، وأبو داود برقم (٣٨٥٥) كتاب الطب، وابن ماجه برقم (٣٨٥٥) كتاب الطب، وأجو داود برقم (٣٨٥٥)

ولا يجرئهم على معاصي الله، ولهذا يؤمر العبد بالتوبة كلما أذنب، قال: بعضهم لشيخه: إني أذنبت، قال: تب، قال: ثم أعود، قال: تب، قال: ثم أعود، قال: تب، قال: إلى أن تحزن الشيطان. وفي ثم أعود، قال: تب، قال: إلى أن تحزن الشيطان. وفي المسند عن علي عن النبي علم أنه قال: (إن الله يحب العبد المفتّن التواب)(۱)، وأيضاً كان(٢) من نام عن صلاة، أو نسيها فصلاته إذا استيقظ أو ذكرها كفارة لها تبرأ بها الذمة من المطالبة، ويرتفع عنه الذم والعقاب، ويستوجب بذلك المدح والثواب، وأما ما يفعله من التطوعات فلا يعلم القدر الذي يقوم ثوابه مقام ذلك، ولو علم فقد لا يمكن فعله مع سائر الواجبات، ثم إذا قدر أنه أمر بما يقوم مقام ذلك صار واجباً فلا يكون تطوعاً، والتطوعات/ شرعت لمزيد التقرب إلى الله تعالى كما قال تعالى في الحديث الصحيح: (ما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه)(۱) الحديث.

فإذا لم يكن العبد قد أدى الفرائض كما أمر، لم يحصل له مقصود النوافل ولا يظلمه الله، فإنه تعالى (٤) لا يظلم مثقال ذرة، بل يقيمها مقام نظيرها من الفرائض، كمن عليه ديون لأناس يريد أن يتطوع لهم بأشياء، فإن وفاهم وتطوع لهم كان عادلاً محسناً، وإن وفا (٥) ولم يتطوع كان عادلاً، وإن أعطاهم ما يقوم مقام دينهم، وجعل ذلك تطوعاً كان غالطاً في جعله تطوعاً ")، بل يكون من الواجب الذي يستحقونه.

[۱۲/ب]

<sup>(</sup>۱) هو في المسند برقم (۷۷۱) وهو من زيادات عبد الله، وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده ضعيف جداً (۳۹/۲)، وأبو يعلى في مسنده (۲/۲۷۱)، والحديث ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (۲۰۰/۱۰)، وقال: رواه عبد الله وأبو يعلى وفيه من لم أعرفه، ولفظه: إن الله يحب العبد المؤمن المفتن التواب، والمفتّن بفتح التاء المشددة هو: الذي يفتن ويمتحن بالذنوب. قاله الشيخ أحمد شاكر رحمه الله تعالى (۲) في (م) و(ط): «فإن».

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٢٥٠٢) كتاب الرقاق باب، ورواه أحمد بنحوه برقم
 (٢٥٦٦١).

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «فإن الله». (ه) في (م) و(ط): «وفاهم».

<sup>(</sup>٦) كلمة «تطوعاً» ليست في (ط).

 ومن العجب أن المعتزلة يفتخرون بأنهم أهل التوحيد والعدل<sup>(۱)</sup>، وهم في توحيدهم<sup>(۲)</sup> نفوا الصفات نفياً يستلزم التعطيل والإشراك، وأما العدل الذي وصف الله به<sup>(۳)</sup> فهو أن لا يظلم مثقال ذرة، وأنه من يعمل مثقال ذرة خيراً يره، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره، وهم يجعلون جميع حسنات العبد وإيمانه حابطاً بذنب واحد من الكبائر، وهذا من الظلم الذي نزه الله نفسه عنه، وكان وصف الرب تعالى بالعدل الذي وصف به نفسه أولى من جعل العدل هو التكذيب بقدر الله تعالى.

الكفر محبط لجسيع الحسنات والتوبة محبطة لجسيع السيتات الخامس (3): أن الله لم يجعل شيئاً يحبط [جميع] (6) الحسنات إلا الكفر، كما أنه لم يجعل شيئاً يحبط جميع السيئات إلا التوبة، والمعتزلة مع الخوارج يجعلون الكبائر محبطة لجميع الحسنات حتى الإيمان قال [الله] (7) تعالى: ﴿وَمَن يَرْبَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ، فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِكَ عَلَيْهِ النَّارِ هُمَ فِيهَا خَلِدُوك فَوَاللهُ وَعَلَيْهُ فَي الدُّنيَا وَالْآخِرَةُ وَأُولَتِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمَ فِيها خَلِدُوك فَي اللهُ فَي الدُّنيَا وَالْآخِرَةُ وَأُولَتِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمَ فِيها خَلِدُوك فَي اللهُ لَي اللهُ اللهُ على الكفر، وقد ثبت أن هذا ليس بكافر، والمعلق بشرط يعدم عند عدمه (٧).

وقال تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ﴾ [المائدة: ٥].

 <sup>(</sup>١) هذان أصلان من أصول المعتزلة الخمسة ، والثلاثة الأخرى هي: الوعد والوعيد،
 والمنزلة بين المنزلتين ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، طالع على سبيل المثال:
 شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار المعتزلي (١٤٩ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٩٥ ، ٢٧٩).

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: وهم في توحيدهم هم نفوا، وأثبتنا ما في (م)، (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٣) في (ط): "وصف الله به نفسه"، الذي ثبت في القرآن أن الله في لا يظلم مثقال ذرة، ولكن ثبت في المنة في الحديث المتفق عليه من حديث ابن مسعود في قوله في الذي قال: والله إن هذه قسمة ما عدل فيها، قال النبي في: "فمن يعدل إذا لم يعدل الله ورسوله". والحديث رواه البخاري برقم (٣١٥) ومسلم برقم (٣٦٠) إذن فقد ثبتت هذه الصفة بالسنة الصحيحة، وانظر: صفات الله في الواردة في الكتاب والسنة لعلوي السقاف ص(١٧٧).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل (السادس) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) مضافة من (م) و(ط).(٦) مضافة من (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل: والمعلق شرط عدمه عند عدمه، وفي (م): والمعلق بشرط عدم عند عدمه، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أصح.

وقال تعالى لما ذكر الأنبياء: ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرْبَتُهُمْ وَإِخْوَبُهُمْ وَأَجْنَيْنَاهُمْ وَاجْزَيْنَاهُمْ وَأَجْنَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ وَالْحَبْنَانَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ مِدْرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَاللَّهُ مُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِمْ مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِمْ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَكَامِطُ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَسْمَلُونَ ﴿ ﴾ [الأنعام: ٨٧، ٨٨].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ أَشَرُكُ لَيَحْطُنَ عَلَكُ وَلَكُونَ مِن الْخَسِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥] مطابق لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِكَ إِهِ ﴾ [النساء: ١٦٦] فإن الشرك (١) إذا لم يعفر، وأنه موجب للخلود في النار/ لزم من ذلك حبوط حسنات صاحبه (٢)، ولما ذكر سائر الذنوب غير الكفر لم يعلق بها حبوط جميع الأعمال، وقوله تعالى: ﴿ وَلَكَ يَانَهُمُ النّبَعُوا مَا أَسْخَطُ اللّهَ وَكُومُوا رَضَونَهُ وَقَوله تعالى: ﴿ وَلَكَ يَانَهُمُ النّبَعُوا مَا أَسْخَطُ اللّهَ وَكُومُوا رَضَونَهُ اللّهَ عَلَمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَا يَعْمَلُكُمُ وَأَنتُ لا تَتْعُمُونَ النّي وَلا يَهْمُوا لَمُ إِلَقُولُ كُبَهِرٍ سَفِيكُمُ لِيتَضِينَ الكفر أن عَمَلُ أَعْمَلُكُمُ وَأَنتُ لا تَتُعُمُونَ فَي اللّهِ المعنى الكفر المقتضى للحبوط، ولا ريب فيقتضى الحبوط، ونها حمد لا يدري، والمعنى (٢٦) كواهية أن يحبط أو (١٤) حشية أن يحبط، فنهاهم عن ذلك لأنه يفضى إلى الكفر المقتضى للحبوط، ولا ريب أن المعصية قد تكون سبباً للكفر، كما قال بعض السلف: المعاصى بريد أن المعصية قد تكون سبباً للكفر، كما قال بعض السلف: المعاصى بريد الكفر، فينهى عنها خشية أن تفضى إلى الكفر المقتضى للحبوط، كما قال تعالى: ﴿ إِلَيْنَ يُغَالِفُونَ عَنَ أَبَرِهِ أَن تُصِيبُمُ فِنَنَةٌ [وهي الكفر] (٥) أو يُصِيبُمُ عَذَابُ أليّهُ مِنَ وقد احتجت الخوارج والمعتزلة بقوله تعالى: ﴿ إِلّهَا يَشَعَبُلُ اللّهُ مِنَ وقد احتجت الخوارج والمعتزلة بقوله تعالى: ﴿ إِلّهَا يَشَعَبُلُ اللّهُ مِنَ وقد احتجت الخوارج والمعتزلة بقوله تعالى: ﴿ وَلَمَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا الْحَدِيمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى الْكُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الل

السخوارج والمعنزلة على وقد احتجت الخوارج والمعتزلة بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ مذهبهم المُنتَقِينَ﴾ (٦) [المائدة ٢٧] قالوا: فصاحب الكبيرة ليس من المتقين، فلا

احسنجاج

<sup>(</sup>١) في (ط): «الإشراك».

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل الفظة زائدة وهي: وإلا لزم.

<sup>(</sup>٣) هذه الكلمة ليست في (م) و(ط). ﴿ ٤) في نسخة الأصل: و.

<sup>(</sup>٥) هذه الزيادة من (ط).

 <sup>(</sup>٦) قال المؤلف في منهاج السنة (٦/ ٢١٦): "والناس لهم في هذه الآية وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ ٱلْمُلَّقِينَ﴾ ثلاثة أقوال: طرفان ووسط، فالحوارج والمعتزلة يقولون: لا يتقبل الله إلا ممن اتقى الكبائر، وعندهم صاحب الكبيرة لا يقبل منه حسنة بحال، والمرجئة يقولون: من اتقى الشرك، والسلف والأثمة =

يتقبل الله منه عملاً، فلا تكون<sup>(١)</sup> له حسنة، وأعظم الحسنات الإيمان، فلا يكون معه إيمان فيستحق<sup>(٢)</sup> الخلود [في النار]<sup>(٣)</sup>.

وقد أجابتهم المرجئة بأن المراد بالمتقين: من يتقي الكفر، فقالوا: اسم المتقين في القرآن يتناول المستحقين للثواب كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ﴾ [القمر: ٥٥، ٥٥].

وأيضاً فابنا آدم حين قربا قرباناً، لم يكن المقرب المردود قربانه حينه كافراً، وإنما كفر بعد ذلك، إذ لو كان كافراً لم يتقرب.

وأيضاً فما زال السلف يخافون من هذه الآية، ولو أريد بها من يتقي الكفر لم يخافوا، وأيضاً فإطلاق لفظ المتقين والمراد به من ليس بكافر، لا أصل له في خطاب الشارع، فلا يجوز حمله عليه.

والجواب الصحيح: أن المراد من اتقى الله في ذلك العمل، كما قال الفضيل بن عياض<sup>(٤)</sup> في قوله تعالى: ﴿ لِمَبْلُوكُم أَيُّكُم أَحْسَنُ

يقولون: لا يتقبل إلا ممن اتقاه في ذلك العمل ففعله كما أمر به خالصاً لوجه الله تعالى، ثم أفاض كلله في تقرير هذه القضية.

كما توسّع في هذه القضية أيضاً قبل ذلك، وأبطل مذهب المرجئة وأطال في الاستدلال لذلك من الكتاب العزيز، وأورد حجج المرجئة التي وافقوا فيها أهل السنة في الرد على ما ذهب إليه المعتزلة والخوارج في هذا المقام، وهذه سمة ظاهرة من أبرز سمات شيخ الإسلام كلفة حيث ينقض هذه المذاهب ببعضها، ويبطل حجج مذهب بحجج مذهب آخر، وقال بعد ذلك (٥/ ٣٨٦): «وليس مقصودنا هنا استيفاء الكلام في المسألة، وإنما الغرض التمثيل بالمناظرات من الطرفين، وأهل السنة والحديث وأثمة الإسلام المتبعون للصحابة متوسطون بين هؤلاء وهؤلاء..» وما بعدها.

 <sup>(</sup>١) في (م) و(ط): اليكون،
 (٢) في نسخة الأصل: يستحق.

<sup>(</sup>٣) هذه ساقطة من نسخة الأصل.

<sup>(</sup>٤) هو الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر التميمي اليربوعي الخرساني نعته الذهبي بشيخ الإسلام، من سادات العلماء زهداً وورعاً وعبادة، ومن أثمة أهل الحديث، ولد بسمرقند ونشأ بأبيورد، وارتحل في طلب العلم، ثم جاور في مكة، له مواعظ وحكم كثيرة، توفي بمكة سئة ١٨٧هـ.

التاريخ الكبير (٧/ ١٢٣)، التاريخ الصغير (٢/ ٢٤١)، الجرح والتعديل (٧/ ٣٧)، حلية الأولياء (٨/ ٨٤)، سير أعلام النبلاء (٧/ ٢٢١)، تذكرة الحفاظ (١/ ٢٤٥)، تهذيب التهذيب (٨/ ٢٦٤).

عَمَلاً (۱) [الملك: ٢] قال: «أخلصه وأصوبه، قيل يا أبا علي: ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن صواباً ولم يكن ضواباً لم يقبل، حتى يكون/ خالصاً صواباً» والخالص: أن يكون شه والصواب: أن يكون على السنة، فمن عمل لغير الله كأهل الرياء لم يقبل منه ذلك، كما في الحديث الصحيح: (يقول الله كان أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه غيري، فأنا بريء منه وهو كله للذي أشركه)(٢).

وقال على في الحديث الصحيح: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور، ولا صدقة من غلول»(٢).

وقال: «لا يقبِّل الله صلاة حائض إلا بخمار»(<sup>٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في الحلية (٩٥/٨) عن أبيه قال: حدثنا أحمد بن محمد بن يزيد ومحمد بن جعفر، قالا: حدثنا إسماعيل بن يزيد حدثنا إبراهيم بن الأشعث قال: سمعت الفضيل بن عياض...

قلت: محمد بن أحمد بن يزيد لم يكن بالقوي في حديثه، طبقات المحدثين بأصبهان (٣/ ٥٤٢)، ونقل الحافظ عن أبي نعيم أنه كان كثير الخطأ، ولكن روى معه محمد بن جعفر الأشعري، وهو ثقة، (طبقات المحدثين بأصبهان (٤/ ١٢٦)، لسان الميزان (٥/ ٤١)، وإبراهيم بن الأشعث البخاري هو خادم الفضيل، يروي عن الفضيل الغرائب، قال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن حديث رواه إبراهيم بن الأشعث، فقال: هذا حديث باطل موضوع، كنا نظن بإبراهيم بن الأشعث خيراً، فقد جاء بمثل هذا، الجرح والتعديل (٢/ ٨٨)، وذكره ابن حبان في الثقات (٨/ ٢٦)، لسان الميزان (١/ ١٣)، وعلى أية حال فما نقل عن الفضيل معنى عظيم تلقاه العلماء الربانيون من أمثال المصنف بالإجلال والقبول، وما انفكوا يحتجون به في كلامهم ومصنفاتهم.

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم ينحوه برقم (۲۹۸۵) ۲۲۸۹/۶ كتاب الزهد والرقائق باب من أشرك في عمله غير الله وابن ماجه برقم (٤٢٠٢) كتاب الزهد، وأحمد برقم (٧٦٥٨).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم (٢٢٤) ٢٠٤/١ كتاب الطهارة باب وجوب الطهارة للصلاة، ولفظه: (لا تقبل صلاة بغير طهور..)، والنسائي برقم (١٣٩) كتاب الطهارة، وأبو داود برقم (٥٩) كتاب الطهارة، وابن ماجه برقم (٢٧٣) كتاب الطهارة وسننها، والدارمي برقم (٦٨٣) كتاب الطهارة، وأحمد برقم (٤٤٧٠)

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو داود برقم (٦٤١) كتاب الصلاة، والترمذي برقم (٣٧٧) كتاب الصلاة،
 وابن ماجه برقم (٦٥٥) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢٤٦٥٠).

وقال في الحديث الصحيح: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (١) أي: فهو مردود غير مقبول.

فمن اتقى الكفر وعمل عملاً ليس عليه أمر النبي عليه لم يقبل منه، وإذا (٢) صلى بغير وضوء لم يقبل منه لأنه ليس متقياً في ذلك العمل، وإن كان متقياً للشرك وقد (٣) قال تعالى: ﴿وَاللَّيْنَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَهَمُمُ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿) [المؤمنون: ٦٠] وفي حديث عائشة عن النبي على أنها قالت: يا رسول الله أهو الرجل يزني ويسرق ويشرب الخمر ويخاف أن يعذب؟ فقال: «لا يا بنت (١) الصديق، ولكنه الرجل يصلي ويصوم ويتصدق، ويخاف أن لا يقبل منه (٥).

مأخذ أكثر السلف في الاستثناء وخوف من خاف من السلف أن لا يتقبل منه، لخوفه أن لا يكون أتى بالعمل على الوجه (٢) المأمور، وهذا أظهر الوجوه في استثناء من استثنى منهم في الإيمان، وفي أعمال الإيمان، كقول أحدهم: أنا مؤمن إن شاء الله، وصليت إن شاء الله (٧)، لخوف أن لا يكون أتى بالواجب على

<sup>(</sup>۱) هذا هو أحد لفظي مسلم رواه برقم (۱۷۱۸) ۱۳٤٣/۳ كتاب الأقضية باب نقض الأحكام الباطنة، ورد محدثات الأمور، ورواه البخاري برقم (۲٦٩٧) كتاب الصلح باب إذا اصطلحوا على جور فالصلح مردود، ولفظه: (من أحدث في أمرنا هذا...) وأحمد برقم (٢٤٢٩٨).

 <sup>(</sup>۲) في (ط): ﴿وإن الله المست في (م).

 <sup>(3)</sup> في (ط): «يا ابنة». وهو خلاف ما في نسخة الأصل و(م) الموافق للفظ الحديث.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي برقم (٣١٧٥) كتاب تفسير القرآن، وابن ماجه برقم (٤١٩٨) كتاب الزهد، وأحمد برقم (٢٤٥٢٣)، والحاكم (٢/٢٥) وصححه ووافقه الذهبي، وسكت عنه الحافظ في الفتح (٨/٤٤٦)، (٢٠١/١١) وحسنه الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (١٦٢) وفي كتابه صحيح ابن ماجه برقم (٣٣٨٤).

<sup>(</sup>٦) في (ط): اعلى وجهه.

 <sup>(</sup>٧) هذه مسألة الاستثناء في الإيمان وهي من أصول مسائل الإيمان، ولم يناقشها
المؤلف في هذا الكتاب كثيراً، وإنما ناقشها وأطال فيها في كتاب (الإيمان
الكبير) في عدة مواضع، ويعتبر كلامه في هذه المسألة من أبرز الفروق بين = .

الكتابين، وقد آثرت أن أنقل قطوفاً من ذلك الكتاب حتى تتضع الصورة حول هذا الموضوع الهام:

قال المؤلف في الإيمان الكبير ما نصه: "وأما الاستثناء في الإيمان بقول الرجل: أنا مؤمن إن شاء الله، فالناس فيه ثلاثة أقوال: منهم من يوجبه، ومنهم من يحرمه، ومنهم من يجوز الأمرين باعتبارين، وهذا أصح الأقوال. فالذين يحرمونه هم المرجئة والجهمية ونحوهم، ممن جعل الإيمان شيئاً واحداً يعلمه الإنسان من نفسه، كالتصديق بالرب ونحو ذلك مما في قلبه. . . قالوا: فمن استثنى في إيمانه فهو شاك فيه وسموهم الشكاكة.

والذين أوجبوا الاستثناء لهم مأخذان:

أحدهما: أن الإيمان هو ما مات عليه الإنسان، والإنسان إنما يكون عند الله مؤمناً وكافراً، باعتبار الموافاة، وما سبق في علم الله أنه يكون عليه، وما قبل ذلك لا عبرة به، قالوا: والإيمان الذي يتعقبه الكفر فيموت صاحبه ليس بإيمان، كالصلاة التي يفسدها صاحبها قبل الكمال، وكالصيام الذي يفطر صاحبه قبل الغروب، وصاحب هذا هو عند الله كافر لعلمه بما يموت عليه، وكذلك قالوا في الكفر. وهذا المأخذ مأخذ كثير من المتأخرين من الكلابية وغيرهم ممن يريد أن ينصر ما : اشتهر عن أهل السنة والحديث من قولهم: أنا مؤمن إن شاء الله، ويريد مع ذلك أن الإيمان لا يتفاضل، ولا يشك الإنسان في الموجود منه، وإنما يشك في المستقبل، قالوا: والله يحب في أزله من كان كافراً إذا علم أنه يموت مؤمناً، فالصحابة ما زالوا محبوبين لله وإن كانوا قد عبدوا الأصنام مدة من الدهر، وإبليس ما زال الله يبغضه وإن كان لم يكفر بعد . . . فهؤلاء يقولون: إذا علم أن الإنسان يموت كافراً، لم يزل مريداً لعقوبته، فذاك الإيمان الذي كان معه باطل لا فائدة فيه، بل وجوده كعدمه فليس هذا بمؤمن أصلاً، وإذا علم أنه يموت مؤمناً لم يزل مريداً لإثابته، وذاك الكفر الذي فعله وجوده كعدمه، فلم يكن هذا كافراً عندهم أصلاً، فهؤلاء يستثنون في الإيمان على هذا المأخذ، وكذلك بعض محققيهم يستثنون في الكفر، مثل أبي منصور الماتريدي، فإن ما ذكروه مطرد فيهما، ولكن جماهير الأئمة على أنه لا يستثني في الكفر، والاستثناء فيه بدعة لم . يعرف عن أحد من السلف، ولكن هو لازم لهم.

والذين فرَّقوا من هؤلاء قالوا: نستثني في الإيمان رغبة إلى الله في أن يثبتنا عليه إلى الموت، والكفر لا يرغب فيه أحد، لكن يقال: إذا كان قولك: مؤمن كقولك: في الجنة، فأنت تقول عن الكافر: هو كافر، ولا تقول: هو في النار، إلا معلقاً بموته على الكفر، فدل على أنه كافر في الحال قطعاً، وإن جاز أن يصير مؤمناً، كذلك المؤمن، وسواء أخبر عن نفسه أو عن غيره... وهذا القول =

قاله كثير من أهل الكلام أصحاب ابن كلاب، ووافقهم على ذلك كثير من أتباع الأئمة، لكن ليس هذا قول أحد من السلف، لا الأئمة الأربعة ولا غيرهم، ولا كان أحد من السلف الذين يستثنون في الإيمان يعللون بهذا، لا أحمد ولا من قبله.

ومأخذ هذا القول طرده طائفة ممن كانوا في الأصل يستثنون في الإيمان اتباعاً للسلف، وكانوا قد أخذوا الاستثناء عن السلف، وكان أهل الشام شديدين على المرجئة. . . . وكانوا يستثنون في الإيمان اتباعاً للسلف، واستثنوا أيضاً في الأعمال الصالحة، كقول الرجل: صليت إن شاء الله ونحو ذلك، بمعنى القبول، لما في ذلك من الآثار عن السلف. ثم صار كثير من هؤلاء بآخرة يستئنون في كل شيء، فيقول: هذا ثوبي إن شاء الله، وهذا حبل إن شاء الله، فإذا قبل لأحدهم: هذا شك فيه، قال: نعم لا شك فيه، لكن إذا شاء الله أن يغيره غيره، فيريدون بقولهم: إن شاء الله جواز تغييره في المستقبل، وإن كان في الحال لا شك فيه، كأن الحقيقة عندهم التي لا يستثنى فيها ما لم تتبدل، كما يقوله أولئك في الإيمان: إن الإيمان ما علم الله أنه لا يتبدل حتى يموت صاحبه عليه. لكن هذا القول قاله قوم من أهل العلم والدين باجتهاد ونظر، وهؤلاء الذين يستثنون في كل شيء تلقوا ذلك عن بعض أتباع أشياخهم، وشيخهم الذي ينتسبون إليه يقال له: أبو عمرو بن مرزوق، لم يكن ممن يرى هذا الاستثناء، بل كان في الاستثناء على طريقة من كان قبله، ولكن أحدث ذلك بعض أصحابه بعده، وكان شيخهم منتسباً إلى الإمام أحمد. . . . وهؤلاء كلهم وإن كانوا منتسبين إلى الإمام أحمد، فهم يوافقون ابن كلاب على أصله الذي كان أحمد ينكره على الكلابية.... وهذه الطائفة المتأخرة تنكر أن يقال: قطعاً في شيء من الأشياء، مع غلوهم في الاستثناء، حتى صار هذا اللفظ منكراً عندهم، وإن قطعوا بالمعنى فيجزمون بأن محمداً رسول الله، وأن الله ربهم، ولا يقولون: قطعاً.

وأما مذهب سلف أصحاب الحديث كابن مسعود وأصحابه، والثوري وابن عيينة وأكثر علماء الكوفة، ويحيى بن سعيد القطان فيما يرويه عن علماء أهل البصرة، وأحمد بن حنبل وغيره من أثمة السنة، فكانوا يستثنون في الإيمان، وهذا متواتر عنهم، لكن ليس في هؤلاء من قال: أنا أستثني لأجل الموافاة، وإن الإيمان هو اسم لما يوافي به العبد ربه، بل صرح أئمة هؤلاء بأن الاستثناء إنما هو لأن الإيمان يتضمن فعل الواجبات، فلا يشهدون لأنفسهم بذلك، كما لا يشهدون لها بالبر والتقوى، فإن ذلك مما لا يعلمونه وهو تزكية لأنفسهم بلا علم... وأما الموافاة فما علمت أحداً من السلف علل بها الاستثناء، ولكن كثير من المتأخرين يعلل بها من أصحاب الحديث من أصحاب أحمد ومالك والشافعي وغيرهم، كما =

يعلل بها نظارهم كأبي الحسن الأشعري وأكثر أصحابه، لكن ليس هذا قول سلف أصحاب الحديث...

والمأخذ الثاني في الاستثناء (لمن يوجبونه): أن الإيمان المطلق يتضمن فعل ما أمر الله به عبده كله، وترك المحرمات كلها، فإذا قال الرجل: أنا مؤمن بهذا الاعتبار فقد شهد لنفسه بأنه من الأبرار المتقين القائمين بفعل جميع ما أمروا به وترك كل ما نهوا عنه، فيكون من أولياء الله، وهذا من تزكية الإنسان لنفسه، وشهادة لنفسه بما لا يعلم، ولو كانت هذا الشهادة صحيحة لكان ينبغي له أن يشهد لنفسه بالجنة إن مات على هذه الحال، ولا أحد يشهد لنفسه بالجنة، فشهادته لنفسه بالإيمان كشهادته لنفسه بالجنة إذا مات على هذا الحال، وهذا مأخذ عامة السلف الذين كانوا يستثنون، وإن جوزوا ترك الاستثناء بمعنى آخر. . أ. وقد كان أحمد وغيره من السلف مع هذا يكرهون سؤال الرجل لغيره: أمؤمن أنت؟ ويكرهون الجواب، لأن هذه بدعة أحدثها المرجئة ليحتجوا بها لقولهم، فإن الرجل يعلم من نفسه أنه ليس بكافر، بل يجد قلبه مصدقاً بما جاء به الرسول، فيقول: أنا مؤمن، فيثبت أن الإيمان هو التصديق، لأنك تجزُّم بأنك مؤمن، ولا تجزم بأنك فعلت كل ما أمرت به، فلما علم السلف مقصدهم صاروا يكرهون الجواب، أو يفصلون في الجواب، وهذا لأن لفظ الإيمان فيه إطلاق وتقييد، فكانوا يجيبون بالإيمان المقيد الذي لا يستلزم أنه شاهد فيه لنفسه بالكمال، ولهذا كان الصحيح أنه يجوز أن يقال: أنا مؤمن بلا استثناء إذا أراد ذلك، لكن ينبغي أن يقرن كلامه بما يبين أنه لم يرد الإيمان المطلق الكامل، ولهذا كان أحمد يكره أن يجيب على المطلق بلا استثناء يقدمه. . . فعلم أن أحمد وغيره من السلف كانوا يجزمون ولا يشكون في وجود ما في القلب من الإيمان في هذه الحال، ويجعلون الاستثناء عائداً إلى الإيمان المطلق المتضمن فعل المأمور، ويحتجون أيضاً بجواز الاستثناء فيما لا يشك فيه، وهذا مأخذ ثان، وإن كنا لا نشك فيما في قلوبنا من الإيمان، فالاستثناء فيما يعلم وجوده قد جاءت به السنة لما فيه من الحكمة» مجموع الفتاوي (٧/ ٤٢٩) وما بعدها. وأعتذر عن الإطالة في النقل ولكن المقصود أن تكتمل الموضوعات الهامة في هذا الكتاب الذي نقوم بتحقيقه من نفس كلام المؤلف ومما تضمنه شقيقه الأكبر (الإيمان

وقال ابن أبي العز رحمه الله تعالى في شرحه للعقيدة الطحاوية (٢/ ٤٩٨): «وأما من يجوز الاستثناء وتركه فهم أسعد بالدليل من الفريقين (وهما من يوجبه ومن يحرمه) وخير الأمور أوسطها، فإن أراد المستثني الشك في أصل إيمانه منع من الاستثناء، وهذا مما لا خلاف فيه، وإن أراد أنه مؤمن من المؤمنين الذين = الوجه المأمور به، لا على جهة الشك فيما بقلبه من التصديق، لا يجوز أن يراد بالآية أن الله لا يقبل (١) العمل إلا ممن اتقى (٢) الذنوب كلها، لأن الكافر والفاسق حين يريد أن يتوب ليس متقياً، فإن كان قبول العمل مشروطاً بكون الفاعل حين فعله (٣) لا ذنب له، امتنع قبول التوبة، بخلاف ما إذا اشترط التقوى في العمل، فإن التائب حين يتوب يأتي بالتوبة الواجبة، وهو حين شروعه في التوبة منتقل من الشر إلى الخير، لم يخلص من الذنب، بل هو متق في حال الخلصة (١) منه.

وأيضاً فلو أتى الإنسان بأعمال البر وهو مصر على كبيرة، ثم تاب لوجب أن تسقط سيئاته بالتوبة، وتقبل منه تلك الحسنات، وهو حين أتى بها كان فاسقاً.

وأيضاً فالكافر/ إذا أسلم وعليه للناس مظالم من قتل وغصب [1/16] وقذف، وكذلك الذمي إذا أسلم قبل إسلامه مع بقاء مظالم العباد عليه (٥)،

وصفهم الله في قوله: ﴿إِنَّمَا الْنُوْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ

هَ النَّاتُمُ زَادَتُهُمْ إِلِمَانًا وَعَلَى رَبِهِ مَ يَتَوَكَّلُونَ ۞ اللّذِينَ يُقِيمُونَ الطّمَلُوةَ وَمِمّا رَدَفَتَهُمْ

يُنفِعُونَ ۞ أُولَتِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ دَرَجَنَ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِدْقُ

حَرِيدُ۞ وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا اللّمُؤْمِنُونَ اللّذِينَ مَامَنُوا بِاللّهِ وَيَسُولُوهِ ثُمّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنهَدُوا بِأَمْولِهِمْ وَالْفُسِهِمْ في سَكِيلِ اللّهِ أُولَتِكَ هُمُ الطّمَلِدِقُونَ ۞ فالاستثناء حينئذ جائز، وكذلك من استثنى وأراد عدم علمه بالعاقبة، وكذلك من استثنى تعليقاً للأمر بمشيئة الله لا شكاً في إيمانه، وهذا القول في القوة كما ترى ٩٠٠

وهنا مسألة أخرى نبّه عليها المؤلف في (الإيمان الكبير) (٧/ ٢٥٩) وهي الاستثناء في الإسلام، إنه إن أراد بالإسلام الكلمة على قول الزهري وهي الشهادتان فلا استثناء فيها، يقول تلاّفة: (فالإسلام الذي لا يستثنى فيه الشهادتان باللسان فقط فإنها لا تزيد ولا تنقص فلا استثناء فيها) وقال أيضاً: (وتعليل أحمد وغيره من السلف ما ذكروه في اسم الإيمان يجيء في اسم الإسلام، فإذا أريد بالإسلام الكلمة فلا استثناء فيه، كما نص عليه أحمد وغيره، وإذا أريد به من فعل الواجبات الظاهرة كلها فالاستثناء فيه كالاستثناء في الإيمان).

<sup>(</sup>١) في (ط): «يقبل». (٢) في (ط): «يتقي».

 <sup>(</sup>٣) في (م): اليفعله».
 (٢) في (ط): التخلصه».

 <sup>(</sup>٥) تعرَّض المصنف في مجموع الفتاوى (٣٢٣/١٠) لمسألة وهي: هل تغفر ذنوب
 الكافر إذا أسلم ولم يتب منها؟ وقال: «إن فيها قولين معروفين:

أحدهما: يغفر له الجميع، لإطلاق قوله ﷺ: «الإسلام يهدم ما قبله» رواه مسلم، مع قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَعَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُم مَّا فَدَ سَلَفَ﴾.

القول الثاني: أنه لا يستحق أن يغفر له بالإسلام إلا ما تاب منه، فإذا أسلم وهو مصر على كبائر دون الكفر، فحكمه في ذلك حكم أمثاله من أهل الكبائر، وهذا القول هو الذي تدل عليه الأصول والنصوص، فإن في الصحيحين أن النبي قال الله حكيم بن حزام: (يا رسول الله، أنؤاخذ بما عملنا في الجاهلية؟ فقال: لامن أحسن منكم في الإسلام لم يؤاخذ بما عمل في الجاهلية، ومن أساء في الإسلام أخذ بالأول والآخر») فقد دل هذا النص على أنه إنما ترفع المؤاخذة بالأعمال التي فعلت في حال الجاهلية عمن أحسن، لا عمن لا يحسن، وأن لم يحسن أخذ بالأول والآخر، ومن لم يتب منها فلم يحسن، وقوله تعالى: ﴿قُلُ يحسن أخذ بالأول والآخر، ومن لم يتب منها فلم يحسن، وقوله تعالى: ﴿قُلُ يَعْفُرُ لَهُ مَا قَدْ سَلَفَ هِي يَعْفُر له ما قد سلف منه، لا يدل على أن المنتهي عن شيء يغفر له ما قد سلف منه، لا يدل على أن المنتهي عن شيء يغفر له ما قد سلف منه، لا يدل على أن المنتهي عن شيء يغفر له ما سلف من

وأما قول النبي ﷺ: "الإيمان يهدم ما قبله" وفي رواية: (يجب ما قبله): فهذا قاله لما أسلم عمرو بن العاص، وطلب أن يغفر له ما تقدم من ذلبه، فقال له: "يا عمرو، أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن التوبة تهدم ما كان قبلها، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها» ومعلوم أن التوبة إنما توجب مغفرة ما تاب منه، لا توجب التوبة غفران جميع الذنوب».

وهذه المسألة ذكرها الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٢٦٦/١٢) عند شرحه للحديث السابق - الذي ذكر شيخ الإسلام أن حكيم بن حزام سأل رسول الله الله بن الصحيحين أو الروايات الأخرى ذكر له، وإنما الحديث عن عبد الله بن مسعود أن رجلاً سأل النبي بي قال الحافظ: (ولم أقف على اسمه) وفي رواية: سألنا النبي بي ولعل شيخ الإسلام عرض له حديث حكيم بن حزام في الصحيحين عندما ذكر للنبي في أموراً كان يصنعها في الجاهلية من صلة وصدقة وعنق، فقال له النبي في: «أسلمت على ما أسلفت من خير» رواه البخاري برقم (وعنق، فقال له النبي في: «أسلمت على ما أسلفت من خير» رواه البخاري برقم (وعنق، كتاب الأيمان.

وقد ذكر الحافظ أقوالاً في شرح المقصود بالإساءة في هذا الحديث:

منها ما ذهب إليه القرطبي أنها إسلام الرجل رياء وسمعة، ومال إلى قول من قال: إنها الكفر، وأن الكافر إذا أسلم ثم ارتد ومات على كفره كان كمن لنم يسلم، فيعاقب على جميع ما قدمه، وذكر أن الخطابي وابن بطال نقلا الإجماع على أن المسلم لا يؤاخذ بما عمل في الجاهلية، ثم ذكر أنه وجد في ذكتاب السنة العبد العزيز بن جعفر أحد رؤوس الحنابلة ما يدفع دعوى الخطابي =

فلو كان العمل لا يقبل إلا ممن لا كبيرة عليه، لم يصح إسلام الذمي حتى يتوب من الفواحش والمظالم، بل يكون مع إسلامه مخلداً.

وقد كان الناس يسلمون (١) على عهد رسول الله على ولهم ذنوب معروفة، وعليهم تبعات، فيقبل إسلامهم، ويبرؤون إلى الله من التبعات، كما ثبت في الصحيح: «أن المغيرة بن شعبة لما أسلم، وكان قد رافق قوماً في الجاهلية فغدر بهم، وأخذ أموالهم، وجاء فأسلم، فلما جاء عروة بن مسعود عام الحديبية، والمغيرة قائم على رأس النبي على بالسيف، دفعه المغيرة بالسيف، فقال: من هذا؟ فقالوا: ابن أختك المغيرة فقال: يا غدر ألست] (١) أسعى في غدرتك!! فقال النبي على: «أما الإسلام فأقبله، وأما المال فلست منه في شيء (١).

وقال تعالى: ﴿وَلَا تَظَرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَفَةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَمُّمُّ مَا عَلَيْتُكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَظُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﷺ [الأنعام: ٥٢].

وقال لنوح عَلِيهِ: ﴿ فَ قَالُوٓا أَنْوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ۞ قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ بِتَمْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١ ـ ١١٣].

وابن بطال في الإجماع، وهو ما نقل عن الميموني عن أحمد أنه قال: بلغني أن
 أبا حنيفة يقول: إن من أسلم لا يؤاخذ بما كان في الجاهلية، ثم رد عليه بحديث
 ابن مسعود.

ففيه أن الذنوب التي كان الكافر يفعلها في جاهليته إذا أصر عليها في الإسلام، فإنه يؤاخذ بها، لأنه بإصراره لا يكون تاب منها، وإنما تاب من الكفر، فلا يسقط عنه ذنب تلك المعصية لإصراره عليها، وإلى هذا ذهب الحليمي من الشافعية، ولكن هذا القول هو خلاف قول الجمهور.

<sup>(</sup>١) في (ط): المسلمين،

 <sup>(</sup>۲) في نسخة الأصل: «أو لست»، والتصحيح من (م) و(ط)، وهو الموافق لرواية البخاري.

 <sup>(</sup>٣) هو جزء من حديث الحديبية الطويل رواه البخاري برقم (٢٧٣١ ـ ٢٦٣٢) كتاب الشروط باب الشروط في الجهاد، وأحمد برقم (١٨١٦٦).

ولا يعرف<sup>(۱)</sup> أحد من المسلمين جاءه ذمي يسلم فقال له: لا يصح إسلامك حتى لا يكون عليك ذنب، وكذلك سائر أعمال البر من الصلاة والرياة والصيام<sup>(۱)</sup>.

السبب الرابع: الدافع للعقاب دعاء المؤمنين للمؤمن، مثل صلاتهم على [جنازته] (٣) فعن عائشة وأنس بن مالك عن النبي الله أنه قال: هما من ميت يصلي عليه أمة من المسلمين يبلغون مائة كلهم يشفعون له(٤) إلا شفعوا فهه(٥).

وعن ابن عباس الله قال: سمعت رسول الله الله يقول: الما من رجل مسلم يموت، فيقوم على جنازته أربعون رجلاً، لا يشركون بالله شيئاً إلا شفعهم الله فيه (٢) رواهما مسلم.

وهذا دعاء له بعد الموت، فلا يجوز أن تحمل المغفرة على المؤمن التقي الذي اجتنب الكبائر، وكفّرت عنه الصغائر وحده، فإن ذلك مغفور له عند المنازعين (٧)، فعلم أن هذا الدعاء/ من أسباب المغفرة للميت.

السبب الخامس: ما يعمل عنه (^) من أعمال البر كالصدقة ونحوها، فإن هذا (٩٠) ينتفع به بنصوص السنة الصحيحة الصريحة واتفاق الأثمة، وكذلك العتق والحج.

<sup>(</sup>۱) في (ط): «نعرف أحداً». (۲) «الصيام» ساقطة من (م) و(ط). (۳) في نسخة الأصل و(م): جنازة، وآثرنا ما أثبتناه من (ط) لأنه أقرب وأدق.

 <sup>(</sup>١) هي نسخه الاصل وام، جناره، وانزنا ما انبتناه من (ط) لا به افرب وادن.
 (٤) «له»: ليست في (ط).

<sup>(</sup>۵) رواه مسلم برقم (۹٤٧) ۲/ ۲۰۵۲ کتاب الجنائز باب من صلی علیه مائة شفعوا ف مروزات ملت برقم (۹۶۷) ۲/ ۲۰۵۲ کتاب الجنائز باب من صلی علیه مائة شفعوا

فيه، والترمذي برقم (١٠٢٩) كتاب الجنائز، والنسائي برقم (١٩٩١) كتاب الجنائز، والمحدد برقم (١٩٩١).

(٦) دواه مسلم و قم (٩٤٨) كتاب الجنائز باب من صلى علمه أدرون شفورا فيه، وأرب

<sup>(</sup>٦) رواه مُسلم برقم (٩٤٨) كتاب الجنائز باب من صلى عليه أربعون شفعوا فيه، وأبو داود برقم (٣١٧)، وأحمد برقم (٢٣٧٩).

<sup>(</sup>٧) في (ط): «المتنازعين».(٨) في (ط): «يعمل للميت».

<sup>(</sup>٩) في (م): «فهذا».

بل قد ثبت في الصحيحين أنه قال: (من مات وعليه صيام صام عنه وليه)(١).

وثبت مثل ذلك في الصحيح في صوم النذر من وجوه أخرى (٢٠). ولا يجوز أن يعارض هذا بقوله: ﴿وَأَن لَيْسَ الْلِاسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ الْلِاسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ اللَّاسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ اللَّاسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩] لوجهين:

عَلَيْهِمُ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنَّ لَمُمُّمُ [التوبة: ١٠٣]. وقوله سبحانه: ﴿وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن [يؤمن بالله واليوم الآخر و]<sup>(٤)</sup> وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَنتِ عِندَ ٱللَّهِ وَصَلَوْتِ ٱلرَّسُولِي﴾ [التوبة: ٩٩].

وقوله ﷺ: ﴿وَالسَّمَعْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ ۗ [محمد: ١٩] وكدعاء المصلين للميت ولمن زار قبره من المؤمنين.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۱۹۵۲) كتاب الصوم باب من مات وعليه صوم، ومسلم برقم (۱) (۱۱۵۷) ۸۰۳/۲ كتاب الصيام باب قضاء الصيام عن الميت، وأبو داود برقم (۲٤۰۰) كتاب الصوم.

<sup>(</sup>٣) الآية في (ط) ليست كاملة.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعكونتين ليس في نسخة الأصل .

الثاني: أن الآية ليس<sup>(۱)</sup> في ظاهرها إلا أنه ليس له إلا سعيه، وهذا حق فإنه لا يملك و<sup>(۲)</sup> يستحق إلا سعي نفسه، وأما سعي غيره فلا يملكه، لا يستحقه لكن هذا لا يمنع أن ينفعه الله ويرحمه به، كما أنه دائماً يرحم عباده بأسباب خارجة عن مقدورهم، وهو سبحانه بحكمته ورحمته يرحم العباد بأسباب [تفعلها]<sup>(۳)</sup> العباد ليثيب أولئك على تلك الأسباب، فيرحم الجميع كما في الحديث الصحيح عنه على أنه قال: «ما من رجل يدعو لأخيه بدعوة إلا وكل الله به ملكاً كلما دعا لأخيه قال الملك الموكل به: آمين ولك بمثل<sup>(٤)</sup>.

وذلك<sup>(٥)</sup> كما ثبت عنه ﷺ في الصحيح أنه قال: "من صلى على جنازة فله قيراط ومن تبعها حتى تدفن فله قيراطان/ أصغرهما مثل أحد»<sup>(٦)</sup>. فهو قد يرحم المصلي على الميت بدعائه [له]<sup>(٧)</sup>، ويرحم الميت أيضاً بدعاء هذا الحي له.

السبب السادس: شفاعة النبي على وغيره في أهل الذنوب يوم القيامة، كما قد تواترت عنه أحاديث الشفاعة، مثل قوله على في الحديث الصحيح: (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي)(^).

- (۱) في (ط): «ليست». (۲) في (ط): «والا يستحق».
  - ٣) في (م) و(ط): "يفعلها".
- (٤) رواه مسلم برقم (٢٧٣٢) ٢٠٩٤/٤ كتاب الذكر والدعاء باب فضل الدعاء للمسلمين بظهر الغيب، وأبو داود برقم (١٥٣٤) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (٢٨٩٥) كتاب المناسك، وأحمد برقم (٢٠٧١٧).
  - (٥) «ذلك» ساقطة من (م) و(ط).
- (٦) رواه البخاري بنجوه برقم (٤٧) كتاب الإيمان باب، ومسلم برقم (٩٤٥) ٢/ ٢٥٢ كتاب الجنائز باب فضل الصلاة على الجنازة واتباعها، والترمذي برقم (١٠٤٠) كتاب الجنائز، والنسائي برقم (١٩٩٤) كتاب الجنائز، وابن ماجه برقم (١٥٣٩) كتاب ما جاء في الجنائز، وأحمد برقم (٤٦٣٥).
  - (٧) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل.
- (٨) رواه الترمذي برقم (٢٤٣٥) كتاب صفة القيامة، وقال: حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه، وأبو داود برقم (٤٧٣٩) كتاب السنة، وابن ماجه برقم (٤٣١٠) كتاب الزهد، وأحمد برقم (١٢٧٤٥)، والحاكم ١٩٩١، والطيالسي في مسنده برقم (٢٩٩٦)، وهو حديث صحيح.

وقوله ﷺ: «خيرت بين أن يدخل نصف أمتي الجنة، وبين الشفاعة فاخترت الشفاعة لأنها أعم وأكفى (١) أترونها للمتقين؟ لا، ولكنها للمذنبين المتلوثين الخطائين» (٢).

السبب السابع: المصائب التي يكفر الله بها الخطايا في الدنيا كما في الصحيحين عنه على أنه قال: الما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا هم ولا حزن ولا غم ولا أذى حتى الشوكة يشاكها إلا كفَّر الله بها من خطاياه (٣).

السبب الثامن: ما يحصل في القبر من الفتنة والضغطة والروعة فإن هذا مما تكفَّر (٤) به الخطايا.

السبب التاسع: أهوال يوم القيامة وكربها وشدائدها.

السبب العاشر: رحمة الله وعفوه ومغفرته بلا سبب من العباد.

فإذا ثبت أن الذم والعقاب قد يدفع عن أهل الذنوب بهذه الأسباب العشرة كان دعواهم أن عقوبات الكبائر لا تندفع إلا بالتوبة مخالف لذلك (٥).

<sup>(</sup>١) في (ط): «أكثر بدل أكفى».

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي برقم (٢٤٤١) كتاب صفة القيامة، وابن ماجه برقم (٤٣١١) كتاب الزهد، وأحمد برقم (٥١٩٥) بألفاظ مختلفة، والحديث قال عنه الهيثمي في مجمع الزوائد: إسناده صحيح ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) الحديث في الصحيحين، وقد تقدم تخريجه ص ٣٣ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): اليكفرا.

هذه الأسباب العشرة تحدث عنها المؤلف ﷺ كثيراً في بعض مؤلفاته الأخرى، من ذلك كلامه عنها في منهاج السنة (٤/ ٣٢٥) حيث أفاض فيها في أكثر من موضع، وذكر فيها فائدة جديدة وهي توضيح مصادر هذه الأسباب، وأن ثلاثة منها وهي التوبة والاستغفار والحسنات الماحية مصدرها من العبد نفسه، وثلاثة منها وهي دعاء المؤمنين وإهداؤهم العمل الصالح له وشفاعة النبي ش من الناس، والأربعة الباقية وهي المصائب المكفرة في الدنيا وفي البرزخ وفي عرصات القيامة ومغفرة الله له بفضل الله ورحمته من الله في يبتدأ بها الله العبد.

وقد توسَّع فيها بعد ذلك وأطال فيها جداً (٢٠٦/٦ ـ ٢٣٨) واستقصى كثيراً من =

## قصىل

مذاهب الناس فـي الــوعـــد والوعيد

فهذان القولان<sup>(۱)</sup> قول الخوارج الذين يكفرون بمطلق الذنوب، ويخلدون في النار، وقول من يخلدهم في النار، ويجزم بأن الله لا يغفر لهم إلا بالتوبة، ويقول: ليس معهم من الإيمان شيء، لم يذهب إليهما أحد من أثمة الدين أهل الفقه والحديث بل هما من الأقوال المشهورة عن أهل البدع.

وكذلك قول من وقف في أهل الكبائر من غلاة المرجئة، وقال: لا أعلم أن أحداً منهم يدخل النار(٢)، هو أيضاً من الأقوال المبتدعة، بل

أدلتها، غير أنه ذكر في السبب العاشر أمراً جديداً وهو: «ما ثبت في الصحيحين أن المؤمنين إذا عبروا الصراط، وقفوا على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص ليعضهم من بعض فإذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة» ولم يذكر ما ذكره هنا وهو: «رحمة الله وعفوه ومغفرته بلا سبب من العباد».

وهذا مما حدا بشارح العقيدة الطحاوية أن يضيفه إلى الأسباب العشرة، فتصبح أحد عشر سبباً تدفع بها العقوبة عن العبد، (٢/ ٤٥٥). وهو صنيع حسن منه كالله، اللهم إذا اعتبرنا أن المقاصة على القنطرة بين الجنة والنار تعد من أهوال يوم القيامة وكربه فلا تعتبر على هذا الوجه سبباً زائداً.

بقي أن نشير إلى أن الحديث الذي ذكره المؤلف في منهاج السنة لم يروه إلا البخاري، وأما مسلم فلم أجده فيه، على أنه كلله ذكره في موضع آخر (٥/ ٣١٤) على أنه في الصحيح وليس في الصحيحين، وهذا هو الصواب، لأنه إذا أطلق هكذا في الصحيح فيحمل على أن الحديث ورد في الصحيحين أو أحدهما، والحديث المذكور رواه البخاري برقم (٢٤٤٠) كتاب المظالم والغصب باب قصاص المظالم

<sup>(</sup>١) يقصد المؤلف بالقولين: قول الخوارج وقول المعتزلة.

<sup>(</sup>٢) هؤلاء هم المرجئة الواقفة، وقد سبق أن أشار إليهم المؤلف كلفة في هذا الكتاب، وذكر أن من هؤلاء المرجئة طوائف من الشيعة والأشعرية كالقاضي أبي بكر وغيره، وذكر في بعض مؤلفاته أن الأشعري من هذه الطائفة الواقفة. مجموع الفتاوي (١٣/ ١٣٩).

وقد أطلق عليهم هنا غلاة المرجنة، مع أنه هناك سماهم بالمرجئة الواقفة، وأطلق لقب غلاة المرجئة هناك على اللين قالوا: لن يدخل النار أحد من أهل التوحيد. وعلى أي حال فإن المرجئة الواقفة على قدر كبير من الغلو، وما بدعتهم تلك =

السلف والأئمة متفقون على ما تواترت به النصوص، من أنه لا بد أن يدخل النار قوم من أهل القبلة [ثم يخرجون منها.

وأما من جزم بأنه لا يدخل النار أحد من أهل القبلة](١) فهذا لا أعرفه(٢) قولاً لأحد.

وبعده قول من يقول: ما ثم عذاب أصلاً، وإنما هو (٣) تخويف بما (٤) لا حقيقة له، وهذا من أقوال الملاحدة الكفار، وربما احتج بعضهم / بقوله: [١٥/ب] فيقال لهذا: التخويف إنما يكون تخويفاً، إذا كان هناك مخوف يمكن وقوعه بالمخوف، فإن لم يكن هناك ما يمكن وقوعه المتنع التخويف، لكن يكون حاصله إيهام الخائفين بما لا حقيقة له كما يوهم (٥) الصبي الصغير، ومعلوم أن مثل هذا لا (٢) يحصل به تخويف للعقلاء المميزين، لأنهم إذا علموا أنه ليس هناك شيء مخوف زال الخوف.

وهذا شبيه بما تقول (٧) ملاحدة المتفلسفة (٨) والقرامطة (٩) ونحوهم:

ببعيدة عن بدعة الذين جزموا بأنه لا يدخل النار من أهل التوحيد أحد، فحق للمؤلف أن ينعتهم بغلاة المرجئة في هذا المقام.

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين ليس في النسخة الأصلية، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في (ط): نعرفه.

<sup>(</sup>٣) في (م): هذا.

<sup>(</sup>٤) (بما) ليست في (ط).

<sup>(</sup>۵) في (م) و(ط): «توهم».

<sup>(</sup>٦) «لا»: ساقطة من (م).

<sup>(</sup>٧) في (م): القول».

<sup>(</sup>A) في (م) و(ط): بما تقول الملاحدة المتفلسفة.

<sup>(</sup>٩) القرامطة: فرقة باطنية تنتسب إلى رجل يدعى حمدان قرمط، وكان أول أمره مائلاً إلى الزهد، ثم استجاب لأحد دعاة الباطنية، والتف الأتباع حوله حتى شكل خطراً محققاً على الخلافة العباسية، وأقاموا دولة لهم في البحرين (الأحساء) استمرت قرابة مائة عام، وفي خلالها روعوا الآمنين، وهتكوا حرمات المسلمين \_ كما أشار المؤلف إلى بعض صنيعهم وقبيح فعلهم في الحرم - وهم زنادقة ملحدون لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، ولا يحلون حلالاً، ولا يحرمون =

قول الفلاسفة فسي السوعسد والوحيد

من أن الرسل خاطبوا الناس بإظهار أمور من الوعد والوعيد لا حقيقة لها في الباطن وإنما هي أمثال مضروبة لتفهيم (١) حال النفس بعد المفارقة، وما أظهروه لهم من الوعد والوعيد وإن كان لا حقيقة له (٢) فإنما تعلق (٣) لمصلحتهم في الدنيا إذ كان لا يمكن تقويمهم إلا بهذه الطريق (٤)

وهذا القول مع أنه معلوم الفساد بالضرورة من دين الرسل، فلو كان الأمر كذلك لكان خواص الرسل الأذكياء يعلمون ذلك، وإذا علموا زالت محافظتهم على الأمر والنهي، كما يصيب خواص ملاحدة المتفلسفة والقرامطة من الإسماعيلية (٥)، والنصيرية (٢) ونحوهم، فإن البارع منهم في

- (١) في (م): «ليفهم»، وفي (ط): «لتفهم».
  - (٢) ﴿لَهُ النَّبَسْتُ فِي (م).
  - (٣) في (م) و(ط): «يُعلق».
  - (٤) في (ط): «الطريقة».
- (٥) الإسماعيلية: فرقة بأطنية تنسب إلى إسماعيل بن جعفر الصادق \_ الذي توفي في حياة والده \_ وأقاموا لهم عدة دول، منها الدولة العبيدية بمصر والمغرب \_ المسماة زوراً بالدولة الفاطمية \_ التي استمرت زهاء ثلاثمائة عام، والدولة الصليحية في اليمن، وهي كبقية الفرق الباطنية الأخرى تسعى إلى هدم الدين،
- والغاء الشرائع، واستباحة المحرمات، وعقائدهم في الألوهية والنبوة والمعاد تكاد تكون صدى لآراء الفلاسفة، ومتفقة معها كما يقول الغزالي، ومن فروع الإسماعيلية البهرة والحشاشين والآغاخانية، وقد كانوا مصدر فتنة وحرب وكيد
- على المسلمين، وذاق المسلمون أيام دولهم الويلات. مقالات الإسلامين (١/ ١٠٠)، فضائح الباطنية (٣٨)، الفرق بين الفرق (١٧٨)، الملل والنحل (٢٢٦/١).
- (٦) النصيرية: فرقة باطنية اختلف في نسبتها، والأقرب أنها تنسب إلى محمد بن نصير النميري أحد أصحاب الحسن العسكري الإمام الحادي عشر عند الشيعة الإثني عشرية، وتقوم عقيدتها على تأليه على بن أبي طالب ﴿ الله على واستحلال =

حراماً، وهدفهم إبطال الشرائع، ونشر الإلحاد، وهم غاية في الخبث والمكر، ويلبسون على العوام حتى يوقعوهم في شراكهم - كما ذكر ابن الجوزي في كتابه القرامطة (٥١). فضائح الباطنية لأبي حامد الغزالي (٢٢)، الفرق بين الفرق (٢٩٨)، وذكر الأشعري في المقالات (١٠١/١) فرقة من فرق الرافضة سماها القرامطة، ولم يذكر من عقائدهم سوى عقيدتهم في الأئمة، وأن الإمام الغائب عندهم هو محمد بن إسماعيل بن جعفر.

العلم والمعرفة يزول عنه عندهم الأمر والنهي، وتباح له المحظورات، وتسقط عنه الواجبات، فتظهر أضغانهم، وتنكشف أسرارهم، ويعرف عموم الناس حقيقة دينهم الباطل، حتى سموهم باطنية لإبطانهم خلاف ما يظهرون، فلو كان والعياذ بالله دين الرسل كذلك، لكان خواصه قد عرفوه، ولظهر (۱) باطنه، وكان عند أهل المعرفة والتحقيق من جنس دين الباطنية (۱)، ومن المعلوم بالاضطرار أن الصحابة رضوان الله عليهم الذين كانوا أعلم الناس بباطن الرسول وظاهره، وأخبر الناس بمقاصده ومراداته كانوا أعظم الأمة لزوماً لطاعة أمره سراً وعلانية ومحافظة على ذلك إلى الموت، وكل من كان منهم إليه أقرب (۱) وبه أخص وبباطنه أعلم كأبي بكر وعمر رفي كان أعظمهم (١) لزوماً لطاعته سراً وعلانية، ومحافظة على أداء الواجب، واجتناب المحرم باطناً وظاهراً، وقد أشبه هؤلاء في بعض الأمور ملاحدة المتصوفة، الذين يجعلون فعل المأمور وترك المحظور

المحرمات، والقول بتناسخ الأرواح، وإنكار البعث والنشور، وتقديس عبد الرحمٰن بن ملجم قاتل علي لأنه كما يقولون خلص اللاهوت من الناسوت، وهم وسائر فرق الباطنية أكفر من اليهود والنصارى وكثير من المشركين \_ كما نص عليه المؤلف كثلة \_ وقد كان النصيرية \_ كسائر فرق الباطنية \_ عوناً لأعداء الإسلام من التتار والصليبيين والمستعمرين ضد المسلمين.

الملل والنحل (١/ ٢٢٠)، الفصل لابن حزم (١٨٨/٤)، مجموع الغتاوى (٣٥/ ١٨٨).

<sup>(</sup>١) في (ط): الوأظهرواا.

<sup>(</sup>٢) الباطنية: اسم عام تنضوي تحته عدة طوائف تجتمع كلها على أن الدين باطن وظاهر، ولها تأويلات \_ وإن اختلفت \_ إلا أنها جميعاً تهدف إلى إبطال الدين، وهدم الشرائع، وإنكار العقائد، ولها عدة أسماء: الإسماعيلية والملاحدة والقرامطة والخرمية والبابكية والنصيرية والمحمرة، وهذه الأسماء وإن كانت عامة إلا أنها قد تخص بعض فرقها، وسموا بالباطنية لأن نصوص الشرع عندهم لها ظواهر عند العامة والجهال، وبواطن لا يفهمها إلا العقلاء بزعمهم. فضائح الباطنية (١١)، القرامطة لابن الجوزي (٣٥)، الملل والنحل (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>٣) ﴿أَقْرِبِ ﴿ سَاقَطَةُ مِنْ ﴿ طَ ﴾.

<sup>(</sup>٤) في (ط): الكانوا».

واجباً على السالك، حتى يصير عارفاً محققاً في زعمهم وحينئذ/ يسقط عنه التكليف، ويتأولون على ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ التَّكَلِيفَ، ويتأولون على ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ الْمَعْرِفَة، الْمَعْرِفَة، المعرفة، المعرفة،

وما يظنه طوائف من جهال العباد وأتباعهم وجهال النظار وأتباعهم وجهال الإسماعيلية والنصيرية ـ وإن كانوا كلهم جهالاً ـ من سقوطها عن العارفين أو الواصلين أو أهل الحضرة أو عمن خرقت لهم العادات أو عن الأئمة الإسماعيلية أو بعض أتباعهم أو عمن عرف العلوم العقلية أو عن المتكلم الماهر في النظر أو الفيلسوف الكامل في الفلسفة فكل ذلك باطل باتفاق المسلمين، ويما علم بالاضطرار من دين الإسلامة.

ويقول الحافظ ابن القيم كلف في مدارج السالكين (١١٧/١) في إشارة لطيفة لعبوديتين أخريين في البرزخ ويوم القيامة: «واليقين ههنا: الموت بإجماع أهل التفسير...، فلا ينفك العبد من العبودية ما دام في دار التكليف، بل عليه في البرزخ عبودية أخرى لما يسأله الملكان: من كان يعبد؟ وما يقول في رسول الله عليه ويلتمسان منه الجواب، وعليه عبودية أخرى يوم القيامة، يوم يدعو الله الخلق كلهم إلى السجود، فيسجد المؤمنون، ويبقى الكفار والمنافقون لا يستطيعون السجود، فإذا دخلوا دار الثواب والعقاب انقطع التكليف هناك، وصارت عبودية أهل الثواب تسبيحاً مقروناً بأنفاسهم لا يجدون له تعباً ولا نصباً...

ومن زعم أنه يصل إلى مقام يسقط عنه فيه التعبد، فهو زنديق كافر بالله وبرسوله، وإنما وصل إلى مقام الكفر بالله، والانسلاخ من دينه...».

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير القرآن العظيم (٢/ ٥٦١) عند هذا الآية: «ويستدل بها على تخطئة من ذهب من الملاحدة إلى أن المراد باليقين المعرفة، فمتى وصل أحدهم إلى المعرفة سقط عنه التكليف عندهم، وهذا كفر وضلال وجهل، فإن الأنبياء على كانوا هم وأصحابهم أعلم الناس بالله وأعرفهم بحقوقه وصفاته وما يستحق من التعظيم، وكانوا مع هذا أعبد وأكثر الناس عبادة ومواظبة على فعل الخيرات إلى حين الوفاة. . . ».

واليقين هنا الموت<sup>(۱)</sup> وما بعده كما قال تعالى عن أهل النار: ﴿وَكُنّا غَوْشُ مَعَ ٱلْفَابِينِ ﴿ وَكُنّا نَكَيْبُ بِيَوْمِ ٱلِّينِ ﴾ حَتَى أَتَنَا ٱلْيَتِينُ ﴿ وَكُنّا لَكَيْبُ بِيَوْمِ ٱللِّينِ ﴾ المدثر: ٥٤ ـ ٤٧] قال الحسن البصري: (إن الله لم يجعل لعباده المؤمنين أجلاً دون الموت) وتلا هذه الآية.

ومنه قول النبي (٢٦) ﷺ لما توفي عثمان بن مظعون: (أما عثمان بن مظعون فقد أتاه اليقين من ربه)(٤).

وهؤلاء قد يشهدون القدر أولاً، وهي الحقيقة الكونية، ويظنون أن غاية العارف أن يشهد القدر ويفنى عن هذا الشهود، وذلك المشهد لا تميز<sup>(٥)</sup> فيه بين المأمور والمحظور، وموجبات الله ومكروهاته، وأوليائه وأعدائه وقد يقول أحدهم: العارف شهد أولاً الطاعة والمعصية، ثم شهد طاعة بلا معصية، يريد بذلك طاعة القدر، كقول بعض شيوخهم: أنا كافر برب يعصى!!

وقيل له عن بعض الظالمين: هذا ماله حرام، فقال: إن كان عصى الأمر فقد أطاع الإرادة، ثم ينتقلون إلى المشهد الثالث، لا طاعة ولا معصية، وهو مشهد أهل الوحدة القائلين بوحدة الوجود، وهذا غاية إلحاد المبتدعة جهمية الصوفية، كما أن القرمطة آخر إلحاد الشيعة، وكلا الإلحادين يتقاربان، وفيهما من الكفر ما ليس في دين اليهود والنصارى ومشركى العرب والله أعلم.

 <sup>(</sup>۱) قال البخاري في صحيحه: قال سالم عند هذه الآية: «اليقين هو الموت» كتاب تفسير القرآن باب: ﴿وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَى يَأْتِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿ ٢٤٨/٣) وسالم هذا هو سالم بن عبد الله بن عمر، كما رواه ابن جرير كلَّلَة في تفسيره (١٤/١٤).

 <sup>(</sup>٢) في (ط): قوله تعالى: ﴿فَا نَنْعُهُمْ شَغَنَةُ ٱلشَّنِيدِينَ ﴿ بعد الآيات الثلاث.

<sup>(</sup>٣) كلمة النبي ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (١٢٤٣) كتاب الجنائز باب الدخول على الميت إذا أدرج في أكفانه، وأحمد برقم (٢٦١٨٦).

<sup>(</sup>٥) في (ط): «تمييز».

## فصل

ثم بعد ذلك تنازع الناس في اسم المؤمن والإيمان نزاعاً كثيراً منه لفظي، وكثير منه معنوي، فإن أئمة الفقهاء لم ينازعوا في شيء مما ذكرناه من الأحكام، وإن كان بعضهم أعلم بالدين وأقوم به من بعض، ولكن تنازعهم في الأسماء كتنازعهم في الإيمان: هل يزيد وينقص؟ وهل يستثنى فيه أم لا؟ وهل الأعمال من الإيمان أم لا؟ وهل الفاسق الملي مؤمن كامل الإيمان أم لا؟

مذهب أهل السنة في مسائل الإيمان [17]س]

السشزاع فسي

مسائل الإيمان

والمأثور عن الصحابة وأئمة التابعين وجمهور السلف، وهو مذهب أهل الحديث، وهو منسوب إلى أهل السنة أن الإيمان: قول وعمل، يزيد وينقص، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية، وأنه يجوز الاستثناء فيه/ كما قال عمير بن [حبيب] (١) الخطمي (٢) وغيره من الصحابة: (الإيمان يزيد وينقص، فقيل له: وما زيادته وما نقصانه؟ فقال: إذا ذكرنا الله وحمدناه وسبحناه فتلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا وضيعنا فذلك نقصانه) (٣)، فهانه الألفاظ المأثورة عن جمهورهم.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: جبير وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) هو عمير بن حبيب بن خماشة الأنصاري الخطمي، له صحبة، ذكر البخاري أنه بايع تحت الشجرة، وقال ابن عبد البر: "روى عن النبي ﷺ، لكن لم تعرف له عن النبي ﷺ رواية من وجه ثابت، كما ذكر ذلك بعض العلماء، الإصابة (۳/ ٤٩٠). والاستيعاب على هامش الإصابة (۲/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) هذا الأثر رواه ابن أبي شيبة (١٣/١١) وذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في الإصابة أن البغوي رواه بسنده موقوفاً، قال: حدثنا أبو نصر التمار حدثنا حماد بن سلمة عن أبي جعفر الخطمي عن أبيه عن جده عمير بن حبيب، (٣/ ١٣)، وعزاه كذلك إلى ابن شاهين، وقد رواه الإمام عبد الله بن الإمام أحمد في كتاب السنة برقم (٦٢٤) وقال محققه الدكتور محمد بن سعيد القحطاني: "في سنده من لم أقف له على ترجمة وهو يزيد بن عمير" (السنة ١/ ٣١٥)، ورواه الإمام الآجري في كتاب الشريعة برقم (٢١٥)، (٢١٦) ص٥٨٥ \_ ص٤٨٤، وقال محققه الدكتور عبد الله بن عمر الدميجي: "إسناده حسن إن سمع أبو جعفر من جده، وإلا ففي الحديث التالي عن أبيه عن جده، ولم يذكر المزي ولا ابن حجر =

أنه روى عن جده ، ورواه أيضاً الإمام أبو القاسم اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة برقم (١٧٢١) وقال عنه محققه الدكتور أحمد بن سعد بن حمدان: السنده ضعيف لأن ابن عمير واسمه يزيد لا يعرف له ترجمة ، ذكره الشيخ الألباني، حاشية الإيمان /٧/ ٥/ ٩٤٩.

قلت: أبو جعفر الخطمي ثقة، وهو حفيد عمير بن حبيب ولله وثقه ابن معين والنسائي والعجلي والطبراني وابن حبان (تهذيب التهذيب ١٣٥/٨) وقال عنه الذهبي: «ثقة» (الكاشف ٢٠٣/٢) مع أن الحافظ في التقريب قال عنه: «صدوق» ولا أدري ما وجه عدول الحافظ كثلا عن توثيقه في هذا المقام، مع أنه لم يذكر فيه جرحاً عن أحد من العلماء، اللهم إلا قولاً لأبي الحسن ابن المديني حبث قال عنه: «هو مدني قدم البصرة وليس لأهل المدينة عنه أثر ولا يعرفونه» فهل يكون هذا سبباً في عدول الحافظ عن توثيقه؟ أتوقف في ذاه.!

أما يزيد بن عمير فهو والد أبي جعفر الخطمي (عمير بن يزيد) لم أجد له أيضاً ترجمةً، وإنَّمَا ذكر العلماء روايَّة ابنه أبي جعفر عنه عن أبي عمير بن حبيب ﷺ، وهو مجهول الحال، وهو من التابعين لأنه روى عن أبيه الصحابي، وقد ذكر الحافظ في الإصابة أن ابن شاهين أخرج هذا الأثر من وجه آخر عن حماد بن صلمة قال: حدثنا أبو جعفر الخطمي قال: اكان جدي عمير بن حبيب \_ وكانت له صحبة \_ يقول: أي بني! الإيمانِ يزيد وينقص، فعلى هذا يكون قد سمع من جده، وهذه الرواية تصرح بسماع أبي جعفر من جده، ويؤيد هذا ما ذكره ابن أبي حاتم أنه روى عن جده (الجرح والتعديل ٦/٣٧٩)، فعلى هذا يكون الأثر صحيحاً، أو لا يقل عن درجة الحسن بأي حال ـ وبهذا يكون أبو جعفر من التابعين ـ، ومما يقوي هذا أن الإمام عبد الله بن أحمد رواه بنفس الطريق الأولى برقم (٦٢٥) اقال عفان: سمعت حماداً عن عمير بن حبيب ليس فيه عن أبيه، فقلت له: إنك حدثتني عن أبيه عن جده؟ قال: أحسب أنه عن أبيه عن جده فحماد قد شك في ذلك، ورواه عنه بروايتين، إحداهما: عن عمير عن جده، والأخرى: عن عمير عن أبيه عن جده، والغالب أن روايته عن أبيه عن جده أكثر وأشهر من روايته عن جده مباشرة، لذا شك حماد، ومال في هذا الباب أن روايته هنا عن أبيه عن جده، والذي يظهر أن أبا جعفر عمير بن يزيد قد روى هذا مرة عن أبيه عن جده، ومرة عن جده، ويقري هذا أيضاً أن الإمام اللالكائي قد أخرجه مرة عن أبي جعفر عن أبيه عن جده، ومرة عن أبي جعفر عن جدُّه، وكذلك أخرجه الإمام الآجري بنفس الطريقين، وقد ذكر هذا الاختلاف الدكتور أحمد بن سعد بن حمدان، والله أعلم.

اختلاف عبارة السلف في الإيسمسان، والمعنى واحد

وربما قال بعضهم وكثير من المتأخرين: قول وعمل ونية، وربما قال آخر: قول وعمل ونية، وربما قال آخر: قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان، أي بالجوارح، وروى بعضهم هذا مرفوعاً إلى النبي ﷺ (۱)،

= والمصنف كلله ممن يرى أن رواية أبي جعفر عن جده عمير صحيحة ثابتة، لذا فهو يقول في كتاب «الإيمان الكبير» (١٧٧): «فروى الناس من وجوه كثيرة مشهورة عن حماد بن سلمة عن أبي جعفر عن جده عمير بن حبيب الخطمي...» ثم ذكر الأثر.

(۱) حديث موضوع كما ذكر المؤلف رحمه الله تعالى، وقد رواه ابن ماجه برقم (۱۵) في المقدمة، ورواه الخطيب البغدادي عن طريق أبي الصلت الهروي عن طريق الأمير محمد بن عبد الله بن طاهر عن أبي الصلت حدث به في مجلس أبيه \_ وكان أمير بغداد \_، وكان فيه جماعة من المحدثين، فأنكروا على أبي الصلت هذا الإستاد، فقال أبوه: «هذا سعوط المجانين، إذا سعط به المجنون برأ» (٥/ ١٤٥)، وفي سنن ابن ماجه أن الذي قال هذا هو أبو الصلت نفسه (سنن ابن ماجه أن الذي قال هذا هو أبو الصلت نفسه (سنن ابن ماحه ١٦٥/).

كما رواه الخطيب من ثلاثة طرق ليس فيها أبو الصلت وهي:

الطريق الأولى: عن عبد الله بن أحمد بن عامر عن أبيه عن علي بن موسى الرضا، وقال: إنه روى عن أبيه عن علي بن موسى الرضا، وقال: إنه روى عن أبيه عن علي بن موسى الرضا عن آبائه نسخة، ولكنه نقل عن بعض العلماء ما يشير إلى توهين عبد الله هذا، وأنه كان أمياً، ولم يكن مرضياً (تاريخ بعداد ١٩٨٦/٩).

الطريق الثانية: عن محمد بن إسحاق الهروي قال: حدثنا عبد الله بن عروة قال! حدثنا على بن غراب قال: حدثنا على بن موسى الرضا.

الطريق الثالثة: عن إسحاق بن أحمد بن زيرك عن محمد بن سهل بن عامر البجلي عن علي الرضا (تاريخ بغداد ٢٥٥/١). وقد اتهم أبا الصلت الهروي بوضع هذا الحديث الحافظ الدارقطني فيما ذكره الخطيب البغدادي عنه، وقال: «لم يحدث به إلا من سرقه منه، فهو الابتداء في هذا الحديث، (تاريخ بغداد ٢١/١٥)، وانظر ضعيف سنن ابن ماجه برقم (١١)، والسلسلة الضعيفة برقم (٢٢٧٠) وقول الشيخ الألباني عنه إنه موضوع. ونقل الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي كالله من الزوائد قوله: «إسناد هذا الحديث ضعيف لاتفاقهم على ضعف أبي الصلت

فهذه الطرق الثلاثة كما ترى للحديث ليس فيها أبو الصلت الهروي المتهم بوضع هذا الحديث، فيحتمل أن الوضع ليس من أبي الصلت، بل من نفس النسخة التي نسبت إلى علي الرضا، وتحلها بعض الوضاعين باسمه، وقد نسب له الحافظ عدة نسخ تلقاها منه بعض من سمعه، ومن أشهرها نسخة أبي الصلت هذه، وقد =

في النسخة المنسوبة إلى أبي الصلت الهروي<sup>(۱)</sup> عن علي بن الرضا<sup>(۲)</sup>، وذلك من الموضوعات على النبي على باتفاق أهل العلم

ضعف العلماء هذه النسخة بسبب ما احتوته على جملة وافرة من الموضوعات والأكاذيب، قال المؤلف شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في منهاج السنة (٨/٤): «هذا ولم يأخذ عنه ـ يعني على الرضأ ـ أحد من أهل السُّنة، ولا روي له حديث في الكتب الستة (ما عداً الحديث المشار إليه الذي حكم عليه المؤلف نفسه بالوضع الذي أخرجه ابن ماجه) وإنما يروي له أبو الصلت وأمثاله نسخاً عن آبائه، فيها من الأكاذيب ما قد نزه الله عنه الصادقين من غير أهل البيت، فكيف بالصادقين منهم». ويقول الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى في سير أعلام النبلاء (٩/ ٣٩٢): «وهو \_ أي علي الرضا \_ بريء من عهدة تلك النسخ الموضوعة عليه» وقال عنه أيضاً (٣٨٨/٩): «روى عنه ضعفاء أبو الصلت الهروي... ولا تكاد تصح الطرق إليه»، ونقل الحافظ عن ابن السمعاني قوله: «والخلل في رواياته ـ يعني على الرضا ـ عن رواته، فإنه ما روى عنه إلا متروك؛ (التهذيب ٧/ ٣٤٠). وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء (١٤٣/١): ٥حديث الإيمان يزيد وينقص أخرجه ابن عدي في الكامل وأبو الشيخ في كتاب الثواب من حديث أبي هريرة، وقال ابن عدي: باطل، فيه أحمد بن حرب الملحي يتعمد الكذب، وهو عند ابن ماجه موقوف على أبي هريرة وابن عباس وأبي الدرداء، فهذه طريق رابعة ليس فيها أبو الصلت.

فتبين بهذا أن هذا الحديث موضوع على رسول الله ﷺ.

- (۱) هو عبد السلام بن صالح بن سليمان القرشي مولاهم، نعته الإمام الذهبي بشيخ الشيعة، خدم علي بن موسى الرضا، أعجب به المأمون لزهده وعبادته فأدناه وجعله من خاصته، وروى عن جماعة من الأئمة، منهم الفضيل بن عياض وابن المبارك ومالك بن أنس وهشيم وغيرهم، ضعفه أهل الحديث، وبالغ بعضهم في ذمه والطعن فيه، وانفرد يحيى بن معين بتوثيقه، وعلق الذهبي على ذلك بقوله: هجبلت القلوب على حب من أحسن إليها، وكان هذا \_ يعني أبا الصلت \_ باراً بيحيى، ونحن نسمع من يحيى دائماً، ونحتج بقوله في الرجال، ما لم يتبرهن لنا وهن رجل انفرد بتقويته، أو قوة من وهاه اتهمه العلماء بوضع بعض الأحاديث، ورواية المناكير، مات سنة ٢٣٦ه. الجرح والتعديل (٢/٨٤)، تاريخ بغداد (١١/ ٢٤٥)، السير (١١/ ٤٤٥)، ميزان الاعتدال (٢/٨١)، البداية والنهاية (٢٨/ ٢٢٩)، التهذيب (١١/ ٢٨٥)، النجوم الزاهرة (٢/٨٧).
- (٢) هو أبو الحسن علي بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي بن الحسين الهاشمي العلوي الملقب بالرضا، أراد المأمون \_ وهو من عجيب ما اتفق \_ أن ينزل له عن المخلافة، فأبى عليه ذلك، فجعله ولى العهد من بعده، =

بحديثه (۱)، وليس بين هذه العبارات اختلاف معنوي، ولكن القول المطلق والعمل المطلق في كلام السلف، يتناول قول القلب واللسان، وعمل القلب والجوارح.

معنى عبارات المسلف في الإيمان.

وقول اللسان بدون اعتقاد القلب هو قول المنافقين، وهذا لا يسمى قولاً إلا [بالتقييد] (٢) كقوله تعالى: ﴿يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمُ ﴾ [الفتح: ١١] وكذلك عمل الجوارح بدون أعمال القلوب، هي من أعمال المنافقين التي لا يتقبلها (٣) الله، فقول السلف يتضمن القول والعمل الباطن

ومن أراد الاستزادة فعليه بكتب السنة المتقدمة، ككتاب السنة لعبد الله بن أحمد، والسنة للخلال، وشرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي، والإبانة الكبرى والصغرى لابن بطة، والإيمان لابن منده، والشريعة للآجري، وتعظيم قدر الصلاة للمروزي، وغيرها من كتب السلف رضوان الله عليهم أجمعين، وعلى من تبعهم إلى يوم الدين.

(٢) في نسخة الأصل: بالتقليد، والتصحيح من (م) و(ط).

وزوجه ابنته، وضرب اسمه على النقود، ومن أجله غير شعار العباسيين من اللون الأسود إلى الأخضر، فثار أهل بغداد وخلعوا المأمون، وولوا عمه إبراهيم بن المهدي، ولكن المأمون تمكن من القضاء على ثورتهم، ومات الرضا في حياة المأمون سنة ٢٠٣ه، وهو ثامن الأثمة المنسوبين عند الرافضة.

تاريخ الطبري (٨/ ٥٤٤ ـ ٥٦٨)، كتاب المجروحين والضعفاء (١٠٦/٢)، الكامل لابن الأثير (٢٦٩/٦)، وفيات الأعيان لابن خلكان (٢٦٩/٣)، سير أعلام النبلاء (٩/ ٣٨٧)، الكاشف (٢/ ٢٥٨)، ميزان الاعتدال (٣/ ١٥٨)، التهذيب (٢/ ٢٠٨). ونشير إلى أن اسمه ورد في نسخة الأصل هكذا: علي بن الرضاء وفي (ط): علي بن أبي موسى الرضاء وفي (م): على بن موسى الرضاء وهو الصحيح الذي المناه

<sup>(</sup>۱) لكن النصوص عن الصحابة والتابعين وأتباعهم مستفيضة على أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، منها ما رواه ابن ماجه عن جندب في قال: «كنا مع رسول الله في فكنا فتياناً حزاورة، فتعلمنا الإيمان، ثم تعلمنا القرآن فازددنا به إيماناً ( (٦٦ ) كتاب المقدمة، وقال عنه الشيخ الألبائي في صحيح ابن ماجه: صحيح ( / ١٦ )، وأخرجه كذلك الإمام عبد الله في السنة برقم ( ٧٩٩ ) وقال عنه محققة: إسناده حسن.

والظاهر، لكن لما كان بعض الناس قد لا يفهم دخول النية في ذلك، قال بعضهم: ونية، ثم بين آخرون أن مطلق القول والعمل والنية لا يكون مقبولاً إلا بموافقة السنة، وهذا حق أيضاً فإن أولئك قالوا: قول وعمل [ليبينوا](۱) اشتماله على الجنس، ولم يكن مقصودهم ذكر صفات الأقوال والأعمال، وكذلك قول من قال: اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل بالجوارح، جعل القول والعمل اسماً لما يظهر، فاحتاج أن يضم إلى ذلك اعتقاد القلب، ولا بد أن يدخل في قوله: اعتقاد القلب أعمال القلب المقارنة لتصديقه، مثل حب الله، وخشية الله، والتوكل على الله، ونحو ذلك، فإن دخول أعمال القلوب (۲) في الإيمان أولى من دخول أعمال الجوارح باتفاق الطوائف كلها.

وكان بعض الفقهاء من أتباع التابعين لم يوافقوا في إطلاق النقصان/ عليه لأنهم وجدوا ذكر الزيادة في القرآن، ولم يجدوا ذكر النقص، وهذا أحد<sup>(٣)</sup> الروايتين عن مالك، والرواية الأخرى عنه (٤)، وهو المشهور عند أصحابه كقول سائرهم أنه يزيد وينقص، وبعضهم عدل عن لفظ الزيادة والنقصان إلى لفظ التفاضل، فقال: أقول: الإيمان يتفاضل ويتفاوت، ويروى هذا عن ابن المبارك (٥)، وكان مقصوده الإعراض عن لفظ وقع فيه

[[//1]]

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: ليتبينوا، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) في (ط): «القلب».(۳) في (م) و(ط): «إحدى».

<sup>(</sup>٤) روى الإمام عبد الله بن الإمام أحمد في كتاب السنة برقم (٦٣٦) عن عبد الله بن نافع قال: كان مالك يقول: «الإيمان قول وعمل يزيد وينقص». وقال محقق الكتاب: «إسناده صحيح» (السنة ١/٣١٧)، وقد رواه الإمام اللالكائي برقم (١٧٤٢) والإمام الآجري في الشريعة (ص١١٨).

وممن ذكر القولين عن الإمام مالك، الحافظ أبو عمر ابن عبد البر في التمهيد (٩/ ٢٥٢).

وذكر الإمام الذهبي عن القاضي عياض قوله: "وقال غير واحد عن مالك: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، وبعضه أفضل من بعض» ونقل أيضاً رواية أخرى عن ابن القاسم وهي: «كان مالك يقول: الإيمان يزيد، وتوقف عن النقصان» سير أعلام النبلاء (٨/ ١٠٢).

 <sup>(</sup>٥) هو عبد الله بن المبارك بن واضح أبو عبد الرحمٰن المروزي الحنظلي مولاهم،
 نعته الإمام الذهبي بشيخ الإسلام، عالم زمانه، وأمير الأتقياء في وقته، كان كتلله =

النزاع إلى معنى لا ربب في ثبوته(١).

ملھب مرجئة الفقهاء

وأنكر حماد بن أبي سليمان (٢) ومن اتبعه تفاضل الإيمان، ودخول الأعمال فيه والاستثناء فيه، وهؤلاء هم (٣) مرجئة الفقهاء.

وأما إبراهيم النخعي<sup>(١)</sup> إمام أهل الكوفة شيخ حماد بن أبي سليمان

- من أثمة المسلمين وعلمائهم، اتفقت الأمة على توثيقه وإمامته وفضله، روى عن خلق من التابعين، وأكثر من الترحال في طلب ألعلم، وأخذ عنه الحديث والعلم خلق كثير، وصنف التصانيف النافعة، كان فله كثير الغزو والجهاد والرباط في الثغور، ذا مال كثير ورزق واسع وتجارة رابحة، ينفق منه على علماء عصره، وطلاب الحديث، قال عنه سفيان بن عيينة: "نظرت في أمر الصحابة، وأمر عبد الله، فما رأيت لهم عليه فضلاً إلا بصحبتهم النبي لله، وغزوهم معه، قال أبو عمر بن عبد البر: "أجمع العلماء على قبوله وجلالته وإمامته وعدله، وفضائله كلله كثيرة، فإنه من أثمة السلف، وأعلام الأمة، وتوفي سنة ١٨١ه، حلية الأولياء (٨/١٦٢)، الجرح والتعديل (٥/١٩٧)، تاريخ بغداد (١٥٢/١٥)، وفيات الأعيان (٣/ ٣٢)، تذكرة الحفاظ (١/١٧٤)، سير أعلام النبلاء (٨/ ٣٧)، البداية والنهاية والنهاية (١٨٤/١٥)، تهذيب التهذيب (١٧٧٢).
- (۱) روى الإمام عبد الله في كتاب السنة برقم (٦٣١) ممن سمع ابن المبارك يقول: «الإيمان قول وعمل، والإيمان يتفاضل» (٣١٦/١)، ورواه الإمام اللالكائي برقم (١٧٤٧) وروى الإمام عبد الله مثل ذلك عن النضر بن شميل برقم (٦٣٢) ١/ ٣٦٦. وانظر هذه الأقوال في فتح الباري للحافظ ابن رجب تلله (٨/١).
- (٢) هو أبو إسماعيل حماد بن مسلم الكوفي مولى الأشعريين، أصله من أصبهان،
   روى عن أنس بن مالك، وتفقه بإبراهيم النخعي، وهو من كبار شيوخ أبي
   حنيفة ﷺ، وهو من أئمة مرجئة الفقهاء، ولذا نفر منه السلف واجتنبوه، توفي
   سنة ١٢٠ه.
- الجرح والتعديل (٣/ ١٤٦)، صير أعلام النبلاء (٥/ ٢٣١)، تهذيب التهذيب (٣/ ١٤).
  - (٣) في (ط): المن الدل الهما،
- (٤) هو أبو عمران إبراهيم بن يزيد النخعي اليماني الكوفي، فقيه العراق، أحد أعلام السلف، من كبار أتباع التابعين، ويعد من صغار التابعين لأنه أدرك بعض الصحابة لكنه لم يرو عنهم، وإنما روايته عن كبار التابعين، تتلمذ عليه خلق كثير، منهم حماد بن أبي سليمان، ولكنه لم يأذن له في مجالسته بعد أن قال بالإرجاء. الجرح والتعديل (٢/ ١٥٥)، حلية الأولياء (٤/ ٢١٩)، تذكرة الحفاظ (١/ ٢٩)، سير أعلام النبلاء (٤/ ٢٥)، البداية والنهاية (١٨ ١٤٦)، تهذيب التهذيب (١/ ١٥٥).

وأمثاله، ومن قبله من أصحاب ابن مسعود كعلقمة (١) والأسود (٢)، فكانوا من أشد الناس مخالفة للمرجئة، وكانوا يستثنون في الإيمان، لكن حماد بن أبي سليمان خالف سلفه، واتبعه من اتبعه، ودخل في هذا طوائف من أهل الكوفة ومن بعدهم.

إنكار السلف على المرجثة، مسع عسلم تكفيرهم. ثم إن السلف والأثمة اشتد إنكارهم على هؤلاء وتبديعهم وتغليظ القول فيهم ولم أعلم أحداً منهم نطق بتكفيرهم، بل هم متفقون على أنه (٣) لا يكفرون في ذلك.

وقد نص أحمد وغيره من الأئمة على عدم تكفير هؤلاء المرجئة (٤)، ومن نقل عن أحمد أو غيره من الأئمة تكفيراً لهؤلاء، أو جعل هؤلاء من

<sup>(</sup>۱) هو علقمة بن قيس النخعي الهمداني أبو شبل، من فقهاء التابعين في العراق، وهو من كبار أصحاب ابن مسعود رفي ها وهو عم الأسود بن يزيد \_ الآتية ترجمته \_ يعتبر من المخضرمين، وحدث عن كبار الصحابة مثل عمر وعثمان وعلي وسعد وحذيفة، ولازم ابن مسعود وتفقه عليه، وجود القرآن عليه، تصدر للإمامة والفتيا بعد علي وابن مسعود وفيه، اختلف في زمن وفاته كله، وأقرب الأقوال في ذلك سنة ٢٢هـ.

<sup>(</sup>٢) هو الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبو عمرو الكوفي، من كبار التابعين، كان عالم الكوفة في عصره، وهو من أعيان أصحاب ابن مسعود وأكابرهم، وهو ابن أخي علقمة، وخال إبراهيم النخعي، وهو من المخضرمين أدرك الجاهلية والإسلام، وروى عن خلق من الصحابة، كان عابداً زاهداً، يضرب بعبادته المثل، مات على الأرجح سنة ٧٥هـ.

الجرح والتعديل (٢/ ٩٦١)، تذكرة الحفاظ (١/ ٤٨)، سير أعلام النبلاء (٤/ ٥٠)، البداية والنهاية (٩/ ١٣)، تهذيب التهذيب (١/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) في (م) و(ط): «أنهم».

<sup>(3)</sup> روى الخلال بسنده عن إسماعيل بن سعيد قال: سألت أحمد: هل تخاف الكفر على من قال: الإيمان قول بلا عمل؟ فقال: لا يكفرون بذلك، ورقمه (٩٨٨) ص٥٧٤، وقال محقق الكتاب: ﴿في إسناده موسى بن سهل وذكر قبل ذلك أنه لم يجد ترجمته ص٥٦١. ولكن عدم تكفير هؤلاء المرجئة مستفيض عن السلف رحمهم الله تعالى كما ذكر المؤلف.

أهل البدع المتنازع في تكفيرهم، فقد غلط غلطاً عظيماً، والمحفوظ عن أحمد وأمثاله من الأئمة إنما هو تكفير الجهمية المشبهة (١) وأمثال هؤلاء، ولم يكفر أحمد الخوارج ولا القدرية إذا أقروا بالعلم، وأنكروا خلق الأفعال، وعموم المشيئة (٢)، لكن حكي عن أحمد (٣) في تكفيرهم [روايتان] (٤).

تكفير الجهمية لايىقىتىضىي

لا يىشتىمىي تكفير أعيانهم

وأما المرجئة فلا يختلف قوله في عدم تكفيرهم، مع أن أحمد لم

(۱) لم يتبين لي مراد المؤلف تطلق بالجهمية المشبهة، اللهم إلا إذا كان من باب أن كل معطل مشبه، والجهمية أشد الناس تعطيلاً، فشبهوا الله حينئذ بالمعدوم تعالى الله عن قول الظالمين والجاهلين علواً كبيراً.

يقول المصنف في رسالته التدمرية (١٦) بعد أن ذكر مذهب الجهمية وغيرهم في الصفات: «فقولهم يستلزم غاية التعطيل، وغاية التمثيل، فإنهم يمثلونه بالممتنعات والمعدومات والجمادات... فإنهم شبهوه بالممتنعات. أو قد تكون العبارة كالتالي: الجهمية والمشبهة، فتكون الواو ساقطة، لأن السلف كفروا المشبهة أيضاً، والله أعلم.

(٢) القدرية قسمان: القدرية الأوائل أتباع معبد الجهني وغيلان الدمشقي الذين قالوا: لا قدر والأمر أنف، أي أن الله في عن قول الظالمين لا يعلم بالأمر إلا بعد وقوعه، وهؤلاء أنكروا العلم، فلم يختلف السلف في تكفيرهم، ونقل الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى عن الإمام القرطبي أن هؤلاء قد انقرضوا، وأما القدرية المتأخرون فهم المعتزلة، وأقر جمهورهم بالعلم، ولكنهم أنكروا خلق أفعال العباد، وعموم المشيئة، وهؤلاء الراجح عند أهل العلم عدم تكفيرهم، كما بين المصنف ذلك.

ويقول المصنف عن هاتين الطائفتين في الإيمان الكبير: «وقول أولئك (يعني القدرية الأوائل) كفرهم عليه مالك والشافعي وأحمد وغيرهم، وأما هؤلاء (ويعني بهم المعتزلة) فهم مبتدعون ضالون، لكنهم ليسوا بمنزلة أولئك، مجموع الفتاوي (٧/ ٣٨٥)، وانظر كذلك المصدر السابق (٧/ ٣٨١)، وفتح الباري (١٩/١).

(٣) في (م) و(ط): «حكى عنه».

(٤) في نسخة الأصل: روايتين وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط). وقال الخلال: وأخبرني أبو بكر المروذي قال: سمعت أبا عبد الله يسأل عن من قال: إن من الأشياء شيئاً لم يخلق الله هذا يكون مشركاً؟ قال: إذا جحد العلم فهو مشرك يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، إذ قال: إن الله الله يعلم الشيء حتى يكون ورقمه (٩٣٩) ص٥٥٨.

يكفر أعيان الجهمية<sup>(١)</sup>، ولا كل من قال: إنه جهمي كفره، ولا كل من وافق الجهمية في بعض بدعهم كفره، بل صلى خلف الجهمية الذين دعوا إلى قولهم وامتحنوا الناس، وعاقبوا من لم يوافقهم بالعقوبات الغليظة، لم يكفرهم أحمد وأمثاله، بل كان يعتقد إيمانهم وإمامتهم، ويدعو لهم، ويرى [۱۷]پ] لهم(٢) الائتمام بهم في الصلاة خلفهم، والحج، والغزو معهم، والمنع/ من الخروج عليهم، ما يراه لأمثالهم من الأئمة، وينكر ما أحدثوه (٣) من القول الباطل، الذي هو كفر عظيم، وإن لم يعلموا هم أنه كفر، كان<sup>(1)</sup> ينكره، ويجاهدهم على رده بحسب الإمكان، فيجمع بين طاعة الله ورسوله في إظهار السنة والدين، وإنكار بدع الجهمية الملحدين، وبين رعاية حقوق

المؤمنين من الأئمة والأمة، وإن كانوا جهالاً مبتدعين، وظلمة فاسقين. وهؤلاء المعروفون من الفقهاء (٥) مثل حماد بن أبي سليمان، وأبي ملغب أبي حنيفة (١٦) وغيرهما من فقهاء الكوفة، كانوا يجعلون قول اللسان، واعتقاد

حنيفة وابن كسلابنسي الإيمان

 <sup>(</sup>١) هذا من أهم أصول عقيدة أهل السنة والجماعة في التكفير، وهو أن تكفير المعينين أو لعنهم لا بد فيه من تحقق شروط، وانتفاء موانع، فقد يطلق الحكم بالتكفير، أو اللعن مجملاً، لمن فعل ما يعد كفراً، أو لعن فاعله، ولكن تكفير المعين أو لعنه يتوقف فيه كما قلنا على أمور أخرى، فالرسول الكريم ﷺ لعن عموماً شارب الخمر وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومشتريها، ولكنه نهي عن لعن عبد الله حمار الذي أتى به فجلده، فلعنه بعضهم، فنهاه النبي ﷺ، وأخبر أنه يحب الله ورسوله، وقد تقدم هذا الحديث. ويقول المؤلف رحمه الله تعالى في مجموع الفتاوي (١٠/ ٢٧٢): افإن نصوص الوعيد التي في الكتاب والسنة، ونصوص الأثمة بالتكفير والتفسيق ونحو ذلك لا يستلزم ثبوت موجبها في حق المعين، إلا إذا وجدت الشروط وانتفت الموانع».

<sup>(</sup>٣) في (م) و(ط): المحدثوا». (۲) كلمة «لهم» ساقطة من (ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «وكان». (٥) «من الفقهاء» ليست في (ط).

 <sup>(</sup>٦) قد ثبت عن جماعة من السلف رحمهم الله تعالى أن أبا حنيفة كان من مرجئة الفقهاء الذين يقولون: إن الإيمان تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، انظر على سبيل المثال بعض الآثار في كتاب السنة للإمام عبد الله بن أحمد وهي بأرقام: (٢٣٣)، (٢٥٨)، (٣٠٣)، (٣٦٨) وغيرها، وأسانيدها بين الصحيح والحسن كما قال محقق الكتاب.

ولعل أبا حنيفة رحمه الله تعالى قد رجع عن هذا القول، ومما يستأنس به لهذا =

مسذهسب الجهمية في الإيسمسان وتكفير من قال به

القلب من الإيمان، وهو قول أبي محمد بن كلاب<sup>(۱)</sup> وأمثاله<sup>(۲)</sup>، ولم يختلف قولهم في ذلك، ولا نقل عنهم أنهم قالوا: الإيمان مجرد تصديق القلب، لكن هذا القول حكوه عن الجهم بن صفوان<sup>(۳)</sup> ذكروا أنه قال

- القول ما ذكره ابن أبي العز عن الطحاوي أن أبا حنيفة ناظره حماد بن زيد وذكر له حديث: (أي الإسلام أفضل) إلى آخره، وقال له: ألا تراه يقول: أي الإسلام أفضل؟ قال: الإيمان، ثم جعل الهجرة والجهاد من الإيمان!! فسكت أبو حنيفة، فقال له أصحابه: ألا تجيبه يا أبا حنيفة؟ قال: بم أجيبه؟ وهو يحدثني بهذا عن رسول الله على شرح العقيدة الطحاوية (٢/٤٢٤) وهذه القصة قد رواها الإمام ابن عبد البر في التمهيدة (٢/٤٧٩).
- (۱) هو عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصري أبو محمد، مؤسس فرقة الكلابية، قال عنه الإمام الذهبي: «رأس المتكلمين في البصرة في زمانه» كان كثير المناظرة للمعتزلة، وصنف في الرد عليهم، وربما وافقهم في بعض بدعهم، اتهم بأنه ابتدع ما ابتدعه ليظهر دين النصرانية، وضعف ذلك شيخ الإسلام والحافظ الذهبي، وذكر المؤلف أن هذا كذب افتراه عليه المعتزلة والجهمية الذين رد عليهم ويقول كلله: «وصار ينقل هذا من ليس من المعتزلة من السالمية، ويذكره أهل الحديث والفقهاء الذين ينفرون عنه لبدعته في القرآن، ويستعينون بمثل هذا الكلام الذي هو من افتراء الجهمية والمعتزلة عليه، ولا يعلم هؤلاء أن الذين ذموه بمثل هذا هم شر منه، وهو خير وأقرب إلى السنة منهم له من التصانيف كتاب «الصفات» وكتاب «خلق الأفعال»، وكتاب «الرد على المعتزلة» اختلف في سنة وفاته، والمؤكد أنها كانت بعد عام ٢٤٠ه.
- مجموع الفتاوى (٥/ ٥٥٥)، لسان الميزان (٣/ ٢٩٠)، سير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٤). (٢) يذكر البغدادي عن ابن كلاب أنه كان يقول: «إن الإيمان هو الإقرار بالله هذه وبكتبه وبرسله إذا كان ذلك عن معرفة وتصديق بالقلب، فإن خلا الاقرار عن
- وبكتبه وبرسله إذا كان ذلك عن معرفة وتصديق بالقلب، فإن خلا الإقرار عن المعرفة بصحته لم يكن إيماناً» أصول الدين (١٤٩).
- (٣) هو الجهم بن صفوان أبو محرز الراسبي مولاهم، السمرقندي، رأس الضلالات، وأسَّ الابتداعات، له في كل أصل من أصول البدع الشنيعة أوفر الحظ والنصيب، كان منكراً للصفات، يقول بخلق القرآن، وينكر رؤية الله في الدار الآخرة بالأبصار، وأن الله تعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً في كل مكان، وقال بالجبر الخالص، وأن الجنة والنار تفنيان، إلى آخر هذه البدغ الغليظة، والمحدثات الفظيعة، وقتل سنة ١٢٨ه في أواخر دولة بني أمية بسبب خروجه مع الحارث بن سريج، قتله نصر بن سيار، وقيل إن الذي قتله هو سلم بن أحوز لأنه أنكر عليه بعض بدعه ومفترياته كإنكار الجهم أن الله في كلم موسى، ذكر ذلك الحافظ الذهبي، والأول أشهر، ذكره من المؤرخين ابن جرير = ذكر ذلك الحافظ الذهبي، والأول أشهر، ذكره من المؤرخين ابن جرير =

لوازم مذهب الجهمية في الإيمان الإيمان مجرد معرفة القلب، وإن لم يقر بلسانه، واشتد [نكيرهم](۱) لذلك(۲)، [حين](۱) أطلق وكيع بن الجراح(٤)، وأحمد بن حنبل وغيرهما كفر من قال ذلك، فإنه من أقوال الجهمية(۵)، وقالوا: إن فرعون وإبليس

وابن كثير، لكن روى الإمام عبد الله بن الإمام أحمد في كتاب السنة عن يزيد بن هارون (برقم ١٨٩) أن الجهم ترك الصلاة أربعين يوماً يزعم أنه يرتاد ديناً، شكا منه في الإسلام، فقتله سلم بن أحوز على هذا القول، وسنده صحيح كما قال محقق الكتاب، وذكر الأشعري هذا القول، وقال الإمام البخاري في "خلق أفعال العباد» (٢٢): "يقال: سلم بن أحوز هو الذي قتل جهماً».

وقد أطال الحافظ ابن حجر تَثَلَثُهُ في ترجمة الجهم، والله أعلم.

فتح الباري (١٣/ ٣٤٥)، تاريخ ابن جرير ( $\sqrt{Y}$ ) وما بعدها، مقالات الإسلاميين ( $\sqrt{Y}$ )، سير أعلام النبلاء ( $\sqrt{Y}$ )، ميزان الاعتدال ( $\sqrt{Y}$ )، الملل والنحل ( $\sqrt{X}$ )، البداية والنهاية ( $\sqrt{Y}$ ).

(١) في نسخة الأصل: نكرهم، والتصحيح من (م) و(ط).

(٢) ذكر أبو الحسن الأشعري كلفة في المقالات (١/ ٢١٤) الجهمية في أول فرق المرجئة وأن الإيمان بالله عندهم: هو المعرفة بالله وبرسله وبجميع ما جاء من عند الله فقط، وأن ما سوى المعرفة من الإقرار باللسان والخضوع بالقلب، والمحبة لله ولرسوله، والتعظيم لهما، والخوف منهما - كذا قال وهو خطأ، فالخوف عبادة لا تصرف إلا الله - والعمل بالجوارح فليس بإيمان، وزعموا أن الكفر بالله هو الجهل، وزعمت الجهمية أن الإنسان إذا أتى بالمعرفة ثم جحد بلسانه أنه لا يكفر بجحده وذكر الشهرستاني نحواً من ذلك (٨٨)، وذكر الذهبي أن جهماً أخزاه الله كان يقول: «الإيمان عقد بالقلب، وإن تلفظ بالكفر» سير أعلام النبلاء (٢٧/٦).

(٣) في (م) و(ط): الحتى.

(٤) هو وكيع بن الجراح بن مليح بن عدي الرؤاسي، الإمام الحافظ، كان من بحور العلم وأثمة الحفظ كما قال الذهبي، روى عن عدد كبير من التابعين، وروى عنه جماعة من الأثمة على رأسهم الإمام أحمد وابن معين وعبد الرحمٰن بن مهدي وغيرهم، كان الإمام أحمد يعظمه ويجله، ويعجب من قوة حفظه. مات تشله سنة ١٩٦هـ.

الجرح والتعديل (١/ ٢١٩)، حلية الأولياء (٨/ ٣٦٨)، تاريخ بغداد (٣١/ ٢٦٤)، تذكرة الحفاظ (١/ ٣٠٥)، سير أعلام النبلاء (٩/ ١٤٠)، ميزان الاعتدال (٤/ ٣٣٥).

(٥) ذكر الإمام البخاري عن وكيع رحمة الله عليهما في كتابه «خلق أفعال العباد» (٣٤)
 قوله: «والجهمية كفار والمريسي جهمي وعلمتم كيف كفروا، قالوا: يكفيك
 المعرفة، وهذا كفر»، وروى الحافظ ابن بطة في «الإبانة» (١/٣٠٣) نحواً منه.
 وروى الخلال كالله بسنده رقم (٩٨٠) أن حمدان الوراق قال: سألت أحمد وذكر =

وأبا<sup>(۱)</sup> طالب واليهود وأمثالهم، عرفوا بقلوبهم، وجحدوا بألسنتهم فهل<sup>(۲)</sup> كانوا مؤمنين؟

وذكروا قـول الله تـعـالـى: ﴿وَيَعَكُواْ بِهَا وَاَسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً﴾ [النمل: ١٤].

وقدوله تسعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٦].

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكُذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]. وقالوا: إبليس لم يكذب خبراً، ولم يجحد، فإن الله أمره

بلا رسول، ولكن عصى واستكبر، فكان (٣) كافراً من غير تكذيب في الباطن، وتحقيق هذا مبسوط في غير هذا الموضع (٤).

وحدث بعد هذا قول الكرامية (٥): إن الإيمان قول اللسان، دون تصديق القلب مع قولهم: إن مثل هذا يعذب في الآخرة، ويخلد في النار.

تصديق الفلب مع قولهم. إن من هذا يعدب في الاحرة، ويحدد في النار. وقال أبو عبد الله الصالحي (٢): إن الإيمان هو مجرد تصديق القلب

عنده المرجئة، فقلت له: إنهم يقولون: إذا عرف الرجل ربه بقلبه فهو مؤمن، فقال: المرجئة لا تقول هذا، بل الجهمية تقول بهذا، المرجئة تقول: حتى يتكلم بلسانه، وتعمل جوارحه، والجهمية تقول: إذا عرف ربه بقلبه وإن لم تعمل جوارحه، وهذا كفر، إبليس قد عرف ربه فقال: ﴿رَبِّ بِمَا أَفْرَيْنَى﴾ [الحجر: ٣٩] وقال محققه الدكتور عطية الزهراني: «إسناده صحيح». السنة (٥٧١).

(١) في نسخة الأصل: أبو، وهو خطأ.
 (٢) في (ط): «وكان».

انظر: «الإيمان الكبير» (١٨٩ ـ ١٩٣).

المعرفة منسلحاً من أقوال أهل الملة.

الكرامية في

مسلمسب المصالحي والأشعرى فى

المشهور عنه

الإيمان

(٥) تقدم التعريف بالكرامية وتوضيح مذهبهم ص٣٠٩ من هذا الكتاب.

نسب الشهرستاني فرقة الصالحية \_ ضمن كلامه عن فرق المرجئة \_ إلى صالح بن عمر الصالحي، وأما الأشعري فقد نسب الفرقة الثانية من المرجئة إلى أبي الحسين الصالحي، ولا أدري هل هذان اسمان لشخص واحد، أم لشخصين! وقلا

الحسين الصالحي، ولا أدري هل هذان أسمان لشخص وأحد، أم لشخصين! وقد قال الشهرستاني عند كلامه على الصالحية: «أصحاب صالح بن عمر الصالحي، والصالحي، ومحمد بن شبيب، وأبو شمر، وغيلان، كلهم جمعوا بين القدر = ومعرفته، لكن له لوازم، فإذا ذهبت دل ذلك على عدم تصديق القلب، وإن كل قول أو عمل ظاهر دل الشرع على أنه كفر، كان ذلك، لأنه دليل على عدم تصديق القلب ومعرفته، وليس الكفر إلا تلك الخصلة الواحدة، وليس الإيمان إلا مجرد التصديق الذي في القلب والمعرفة/.

[[/1]

الأشاعرة من المرجئة وهذا أشهر قولي(١) أبي الحسن الأشعري(٢)، وعليه أصحابه

(٢) أبو الحسن الأشعري هو علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق، ينتهي نسبه إلى الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري، ظلله، نعته الذهبي بإمام المتكلمين، اختلف في سنة ولادته، والأكثرون على أنها كانت في سنة ٢٦٠هـ، عاش في البصرة وبغداد، نشأ على مذهب الاعتزال، وتتلمذ على بعض شيوخ المعتزلة، منهم زوج أمه أبو علي الجبائي، وذكر أنه بقي على مذهب المعتزلة أربعين عاماً، ذكر ذلك أبو نصر السجزي عن خلف المعلم أحد فقهاء المالكية. انظر: «رسالة السجزي إلى أهل زبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت» (١٤٠).

وذكره كذلك ابن عساكر في «التبيين» (١٩)، ثم أظهر التوبة وانخلع من مذهبهم، وتابع ابن كلاب في أكثر مسائله، وحاول جاهداً نصرة أهل السنة، وأن يعود إلى مقالتهم، ولكن رجوعه إلى مذهبهم لم يكن كاملاً، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كتله: «وأبو الحسن الأشعري لما رجع عن مذهب المعتزلة سلك طريقة ابن كلاب، ومال إلى أهل السنة والحديث، وانتسب إلى الإمام أحمد، كما قد ذكر ذلك في كتبه كلها، كالإبانة والموجز والمقالات وغيرها، وكان مختلطاً بأهل السنة والحديث كاختلاط المتكلم بهم» درء التعارض (٢/١٦) وهذا هو الرأي الذي نصره ابن حزم وابن تيمية وابن القيم وابن أبي العز شارح الطحاوية، ورأى بعضهم أنه قد رجع إلى مذهب أهل السنة رجوعاً كاملاً، والله أعلم، وانظر حول بعضهم أنه قد رجع إلى مذهب أهل السنة رجوعاً كاملاً، والله أعلم، وانظر حول ابن تيمية من الأشاعرة» (١٧٧١) وما بعدها، وقد ألف الأشعري رحمه الله تعالى جملة وافرة من المؤلفات، من أهمها: مقالات الإسلاميين واختلاف اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع وغيرها، وقد توفي أبو الحسن سنة ٣٠٠ها اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع وغيرها، وقد توفي أبو الحسن سنة ٣٠٠ها على ما رجحه الحافظ ابن عساكر كثله.

تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، تاريخ بغداد =

والإرجاء والذي يظهر من هذا أنهما شخصان، والله أعلم، والمتبادر إلى الذهن أن المؤلف يقصد هنا أبا الحسين الصالحي الذي ذكره الأشعري، لأنه أورد كلام الأشعري عن فرق المرجئة بالتفصيل بعد ذلك، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: قول، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

كالقاضي أبي بكر، وأبي المعالي<sup>(١)</sup>، وأمثالهما، ولهذا عدهم أهل المقالات من المرجئة.

القول الثاني لـــلأشــعــري الذي وانق فيه المسلف

والقول الآخر عنه كقول السلف وأهل الحديث: أن الإيمان قول وعمل وهو اختيار طائفة من أصحابه (٢)، ومع هذا فهو وجمهور أصحابه على قول أهل الحديث في الاستثناء في الإيمان (٣).

 <sup>(</sup>۲۱/۲۱۳)، الكامل (۸/ ۳۹۲)، سير أعلام النبلاء (۱۵/ ۸۵)، العبر (۲۰۲/۲)، الملل والنحل (۹۶)، البداية والنهاية (۱۱/ ۱۸۷)، طبقات الشافعية للسبكي (۳/ ۳٤۷).

<sup>(</sup>۱) هو عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني النيسابوري، أبو المعالي، الملقب بإمام الحرمين، نعته اللهبي بالإمام الكبير شيخ الشافعية، ولد سنة ١٩ هم، وتتلمذ على جماعة منهم والده أبو محمد الجويني، وأبو نعيم الأصبهاني وغيرهما، وقلا تتلمذ على يديه أبو حامد الغزالي، وأبو القاسم الأنصاري - صاحب شرح «الإرشادة لشيخه أبي المعالي -، وأبو نصر القشيري، والكيا الهراسي، وغيرهم، نفي من نيسابور، وتصدر للتدريس في نظاميتها، له من التصانيف: الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، الشامل في أصول الدين، العقيدة النظامية، الورقات في أصول الفقه، البرهان في أصول الفقه، نهاية المطلب في المذهب، وغيرها، وقد أظهر الندم على توغله في علم الكلام، وأسف على ذلك غاية الأسف، وأنه ما جنى إلا حيرة وجهلاً، وأوصى في بعض كتبه باتباع مذهب السلف، ترفى أبو المعالى سنة ٤٧٨ه.

تبيين كذب المفتري (٥٧٨ ـ ٢٨٥)، الكامل (١٥/١٥)، العبر (٢٩١/٣)، سير أعلام النبلاء (١٨/٨٥)، طبقات الشافعية للسبكي (٥/٥٥)، شذرات الذهب (٣/٣٥٨)، ذيل تاريخ بغداد لابن النجار (١٦/٥٨)، البداية والنهاية (١٣٦/١٣).

٢) ذهب الأشعري في كتابه «الإبانة» ص(٢٧) إلى موافقة السلف والقول بأن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، وذهب في اللمع (ص٥٧) وغيره من كتبه، وهو المشهور من مذهبه، وعليه أكثر أصحابه كما قال المؤلف، إلى أن الإيمان مجرد التصديق.

<sup>(</sup>٣) الأشاعرة مختلفون في الاستثناء في الإيمان منهم من يستتني، ومنهم من لا يستثني، وإن كان المؤلف كثلة قد ذكر أن جمهور أصحاب الأشعري على جواز الاستثناء في الإيمان أو وجوبه، وقد حكى هذا الخلاف أبو منصور البغدادي من علماء الأشاعرة فقال: «والقائلون بأن الإيمان هو التصديق من أصحاب الحديث (أي من الأشاعرة) مختلفون في الاستثناء فيه: فمنهم من يقول به، وهو اختيار شيخنا أبى سهل محمد بن سليمان الصعلوكي، وأبى بكر محمد بن الحسين بن =

فورك، ومنهم من ينكره، وهذا اختيار جماعة من شيوخ عصرنا، منهم أبو عبد الله بن مجاهد، والقاضي أبو بكر محمد بن الطيب الأشعري، وأبو إسحاق إبراهيم بن محمد الإسفرايني، أصول الدين ص(٢٥٣)، والغزالي يصحح الاستثناء، وله عنده أربعة وجوه: أولاً: عدم تزكية النفس، وثانياً: التأدب مع الله تعالى، وإحالة الأمور كلها إلى مشيئته ، وثالثاً: الشك في كمال الإيمان لا في أصله، ورابعاً: باعتبار الموافاة وخاتمة الإيمان، وبعد أن ذكر هذه الوجوه الأربعة قال: «فهذه وجوه حسن الاستثناء في الجواب عن الإيمان، إحياء علوم الدين (١٨٨١)، ويقول عمر بن محمد النسفي في العقائد النسفية (١٦٢): الله الشاعرة قال به، بناء على أن العبرة في الإيمان والكفر والسعادة والشقاوة بعض الأشاعرة قال به، بناء على أن العبرة في الإيمان والكفر والسعادة والشقاوة بونحن معشر الأثرية ومن وافقنا من الأشعرية وغيرهم في إيماننا الذي تقدم تعريفه نستثني، (١/٤٣٢).

بقي أن نشير في هذا المقام إلى قضيتين هامتين مترابطتين:

(الأولى): تناقض الأشاعرة الذين يستثنون في الإيمان كما بين المؤلف بين المشهور من مذهبهم في الإيمان وهو التصديق، وبين قولهم بالاستثناء فيه، وإيضاح تناقضهم هو أنهم قالوا: إن الإيمان هو التصديق، ثم أنهم يقولون بالاستثناء فيه، بزعمهم أن الإيمان في الشرع هو: ما يوافي به العبد ربه، يقول المؤلف رحمه الله تعالى في الإيمان الكبيرة: «ثم أكثر المتأخرين الذين نصروا قول جهم (أي في الإيمان وهو القول بأنه التصديق) يقولون بالاستثناء في الإيمان ويقولون: الإيمان في الشرع هو: ما يوافي به العبد ربه. . . وإن كان في اللغة أعم من ذلك، فجعلوا في مسألة الاستثناء مسمى الإيمان ما ادعوا أنه مسماه في الشرع، وعدلوا عن اللغة، فهلا فعلوا هذا في الأعمال، مجموع الفتاوى (٧/ ١٤٣).

الثانية: أن الأشاعرة في قولهم بالاستثناء في الإيمان ظنوا أن مأخذهم فيه، هو نفس مأخذ السلف، وهذا خطأ، يقول المؤلف كلله أيضاً في «الإيمان الكبير» (٧/ ١٤٣): «ودلالة الشرع على أن الأعمال الواجبة من تمام الإيمان لا تحصى كثرة، بخلاف دلالته على أنه لا يسمى إيماناً، إلا ما مات الرجل عليه، فإنه ليس في الشرع ما يدل على هذا، وهو قول محدث لم يقله أحد من السلف، لكن هؤلاء ظنوا أن الذين استنوا في الإيمان من السلف كان هذا مأخذهم».

وقد ذكرنا سابقاً أن مأخذ عامة السلف الذين جوزوا الاستثناء هو الخوف من نسبة الإنسان نفسه إلى الإيمان المطلق الذي هو فعل كل المأمورات، وترك كل المحرمات، وأنه بهذا الاعتبار يشهد لنفسه بأنه من الأبرار، وهذه من تزكية النفس التي لا تجوز.

مسأخسة الاستثناء عند إا الأشعرى. ال

والإيمان المطلق عنده ما تحصل به الموافاة، والاستثناء عنده يعود إلى ذلك، [لا] (١) إلى الكمال والنقصان والحال، وقد منع أن [يطلق] (٢) القول بأن الإيمان مخلوق، أو غير مخلوق (٣)، وصنف في ذلك مصنفاً معروفاً ذلك (٤) عند أهل السنة في كتاب «المقالات»، وقال إنه يقول قوله

مسلمسب الماتريدي في الما الإيمان

وقد ذهب طائفة من متأخري أصحاب أبي حنيفة، كأبي منصور الماتريدي<sup>(٥)</sup> وأمثاله إلى نظير هذا القول في الأصل، وقالوا: إن الإيمان هو ما في القلب، وأن القول الظاهر شرط لثبوت أحكام الدنيا، لكن هؤلاء يقولون بالاستثناء ونحو ذلك، كما عرف من أصلهم<sup>(٢)</sup>.

- (١) الله ليست في نسخة الأصل.
- (٢) في نسخة الأصل: «مطلق». والتصحيح من (م) و(ط).
- (٣) ذكر الأشعري هذا القول في معرض حكايته لقول أصحاب الحديث وأهل السنة، مقالات الإسلاميين (١/ ٣٤٧)، أما الماتريدي فقد مال إلى أنه مخلوق، كتاب التوحيد (٣٨٦)، ولشيخ الإسلام ابن تيمية كتله تفصيل في مجموع الفتاوى (٧/ ٦٦٤) حيث يقول: اوإذا قال: الإيمان مخلوق أو غير مخلوق؟ قيل له: ما تريد بالإيمان؟ أتريد به شيئاً من صفات الله وكلامه، كقوله لا إله إلا الله، وإيمانه الذي دل عليه اسمه المؤمن، فهو غير مخلوق، أو تريد شيئاً من أفعال العباد وصفاتهم، فالعباد كلهم مخلوقون، وجميع أفعالهم وصفاتهم مخلوقة...»
  - (٤) كلمة «ذلك» ليست في (ط).
- (٥) أبو منصور الماتريدي هو محمد بن محمد بن محمود، من أثمة علماء الكلام، وسمي بالماتريدي نسبة إلى محلة ماتريد بسمرقند، تنتسب له الطائفة الماتريدية، وجلهم من الأحناف، لأن أبا منصور كان حنفياً كما ذكر المؤلف، له من التصانيف «التوحيد»، و«أوهام المعتزلة» و«الجدل» و«تأويلات أهل السنة» وغيرها من المؤلفات، توفي بسمرقند عام ٣٣٣هد.
- الفوائد البهية في تراجم الحنفية للكنوي (١٩٥) كشف الظنون (٣٦/٦)، وانظر ترجمة الدكتور فتح الله خليف له في مقدمة كتابه «التوحيد».
- من الغريب حقاً أن الماتريدية وهم أحناف، خالفوا ما عرف عن إمامهم أبي حنيفة وأئمتهم الأوائل، الذين يجعلون الإيمان ركنين اثنين: تصديق القلب، وقول اللسان، فأزالوا هذا الركن الثاني وهو قول اللسان، وجعلوه دليلاً على تصديق القلب، وشرطاً لثبوت أحكام الدنيا على العبد كما قال المؤلف.
- يقول أبو منصور الماتريدي في كتاب «التوحيد» نافياً أن يكون قول اللسان من =

أصسل خسيلال السفسرق فسي الإيعان وأصل نزاع هذه الفرق في الإيمان، من الخوارج، والمرجئة، والمعتزلة، والجهمية، وغيرهم، أنهم جعلوا الإيمان شيئاً واحداً، إذا زال بعضه زال جميعه، وإذا ثبت بعضه ثبت جميعاً(۱)، فلم يقولوا بذهاب بعضه، وبقاء بعضه كما قال النبي ﷺ: "يخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان(۲)، (۳).

احسبهاج السخوارج والمعتزلة والمرجشة والجهمية بهذا الأصل الفاسد ثم قال الخوارج والمعتزلة: الطاعات كلها من الإيمان، فإذا ذهب بعضها، ذهب بعض الإيمان، فذهب سائره، فحكموا بأن صاحب الكبيرة، ليس معه شيء من الإيمان.

وقالت المرجئة والجهمية: ليس الإيمان إلا شيئاً واحداً لا يتبعض، إما مجرد تصديق القلب، كقول الجهمية، أو تصديق القلب واللسان كقول المرجئة.

قالوا: لأنا إذا أدخلنا فيه الأعمال صارت جزءاً منه، فإذا ذهبت

الإيمان: «وليس بما يقاتلون إلى أن يشهدوا باللسان دليل على أن ذلك هو الإيمان أو لا إيمان القلوب، بل ذلك منهم دليل الإيمان وعبارة عنه، فيقبل قولهم في الأحكام الظاهرة بحق العبارة بما لا سبيل لنا إلى حقيقة العلم به... ثم يقال لهم في الخبر: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله...» وقيل: يشهدوا، فيكون الشهادتان سبب منع القتل لا حقيقة الإيمان» ص(٢٧٦).

<sup>(</sup>۱) هذا هو الأصل الأول الذي بنى عليه المبتدعة على اختلاف طوائفهم بدعهم في الإيمان، وهو اعتقادهم الخاطئ كما بين المؤلف أن الإيمان حقيقة لا تقبل التركيب والتجزيء، إما أن توجد كلها، أو تذهب كلها، وتفرع من هذا الأصل المذموم سائر البدع في باب الإيمان، مخالفين بذلك صحيح المنقول وصريح المعقول.

<sup>(</sup>٢) في (ط): قمن الإيمان».

<sup>(</sup>٣) يشير إلى الحديث الذي رواه البخاري في كتاب الإيمان رقم (٢١) بلفظ: (أخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان)، وروى الترمذي برقم (١٩٢١) كتاب البر والصلة، وأحمد برقم (٣٦٠٠) حديثاً بلفظ: (لا يدخل النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان)، وروى نحوه مسلم برقم (١٣٢) كتاب الإيمان، لكن جاء فيه: (مثقال حبة من خردل من إيمان).

ذهب بعضه فيلزم إخراج [ذي] (١) الكبيرة من الإيمان، وهو قول المعتزلة والخوارج، لكن قد يكون له لوازم ودلائل، فيستدل بعدمه على عدمه.

وصار<sup>(۲)</sup> كل من الطائفتين بعد السلف والجماعة وأهل الحديث متناقضين، حيث قالوا: الإيمان قول وعمل، وقالوا: مع ذلك لا يزول بزوال بعض الأعمال، حتى أن ابن الخطيب<sup>(۳)</sup> وأمثاله، جعلوا الشافعي متناقضاً في ذلك، فإن الشافعي كان من أثمة السنة، وله/ في الرد على المرجئة كلام مشهور، وقد ذكر في كتاب الطهارة من الأم إجماع الصحابة والتابعين وتابعيهم على قول أهل السنة<sup>(٤)</sup> فلما<sup>(٥)</sup> صنف ابن الخطيب تصنيفاً فيه<sup>(۲)</sup>، وهو يقول في الإيمان بقول جهم والصالحي واستشكل قول

الشافعي» والشرح أسماء الله الحسنى» ومصنفات شتى؛ توفي بهراة سنة ٢٠٦هـ.

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وأضفناه من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) في (ط): «وكان».

<sup>(</sup>٣) ابن الخطيب هو فخر الدين الرازي المتكلم المشهور محمد بن عمر بن الحسين القرشي البكري الطبرستاني، وصفه الذهبي بالعلامة الكبير الأصولي المفسر كبير الأذكياء والحكماء والمصنفين، وكان والده ضياء الدين خطيب الري، فلذا أطلق عليه ابن الخطيب، صنف مصنفات كثيرة، وانتشرت تواليفه في البلاد شرقا وغرباً، يقول عنه الذهبي: "وقد بدت منه في تواليفه بلايا وعظائم وسحر وانحرافات عن السنة، والله يعفو عنه، فإنه توفي على طريقة حميدة، والله يتولى السرائر، من مؤلفاته: "مفاتيح الغيب» و"محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين، و"أساس التقديس، و"المحصول في علم الأصول، والتهذيب الدلائل، و"النفس، و"النبوات، و"لباب الإشارات، و"مناقب الإمام و"تهذيب الدلائل، و"النفس، و"النبوات، و"لباب الإشارات، و"مناقب الإمام

الكامل في التاريخ (١٢٠/١٢)، وفيات الأعيان (٢٤٨/٤)، سير أعلام النبلاء (٢٤٨/٤)، طبقات الشافعية للسبكي (٣٥/٥)، البداية والنهاية (٣١/٦٠)، لسان الميزان (٢٤/٤٤)، النجوم الزاهرة (٢٩٧/١).

<sup>(</sup>٤) الأم (٩٩/١)، وما قاله الشافعي ليس في كتاب الطهارة، وإنما هو في كتاب النية في الصلاة، وقد صحح ذلك المصنف في «الإيمان الكبير» (١٦٦).

 <sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل و(م): فقال فلما صنف، وهي ليست في (ط)، وهذه اللفظة توحي بأن هناك نقصاً في الكلام، ورأينا حذفها لأنه يمكن الاستغناء عنها، ولا معنى لورودها في هذا المقام.

 <sup>(</sup>٦) هو «مناقب الشافعي»، ويقول الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى عن هذا الكتاب =

الشافعي ورآه متناقضاً<sup>(۱)</sup>.

إيطال شبهة هذه الفرق في الإيمان وجماع شبهتهم في ذلك أن الحقيقة المركبة تزول بزوال بعض أجزائها، كالعشرة فإنه إذا زال بعضها، لم تبق<sup>(۲)</sup> عشرة، وكذلك الأجسام المركبة كالسكنجبين<sup>(۳)</sup> إذا زال أحد جزئيه خرج عن كونه سكنجبيناً.

قالوا: فإذا كان الإيمان مركباً من أقوال وأعمال ظاهرة وباطنة، لزم زواله، بزوال بعضها، وهذا قول الخوارج والمعتزلة.

قالوا: ولأنه يلزم أن يكون الرجل مؤمناً بما فيه من الإيمان، كافراً بما فيه من الكفر، فيقوم به كفر وإيمان، وادعوا أن هذا خلاف الإجماع.

ولهذه الشبهة \_ والله أعلم \_ امتنع من امتنع من أئمة الفقهاء أن يقول: ينقص (٤) كأنه ظن إذا قال ذلك يلزم ذهابه كله بخلاف ما إذا زاد.

ثم إن هذه الشبهة هي شبهة من منع أن يكون في الرجل الواحد طاعة ومعصية، لأن الطاعة جزء من الإيمان، والمعصية جزء من الكفر، فلا يجتمع فيه كفر وإيمان وقالوا: ما ثم إلا مؤمن محض، أو كافر محض، أو مؤمن وكافر وفاسق<sup>(٥)</sup>.

ثم نقلوا حكم الواحد من الأشخاص إلى الواحد من الأعمال؛ فقالوا: لا يكون العمل الواحد محبوباً من وجه مكروهاً من وجه.

في البداية والنهاية (٦٠/١٣): «وصنف ترجمة الشافعي في مجلد مفيد، وفيه غرائب لا يوافق عليها، وينسب إليه أشياء عجيبة».

<sup>(</sup>١) يقول الفخر الرازي في كتابه «مناقب الشافعي» (١٤٦): «لكن الشافعي يقول: إن العمل داخل في مسمى الإيمان، ثم يقول: الإيمان باق بعد فوات العمل، فكان هذا مناقضة».

<sup>(</sup>۲) في (م): «لم يبق».

<sup>(</sup>٣) السكنجبين: هو شراب مشهور مركب من الخل والعسل، وهو معرب عن "سركا" و"انكبين" الفارسي، ومعناها خل وعسل، وقال صاحب القانون عن السكنجبين: "يؤخذ عسل جيد يجعله على حجر لين، وتأخذ رغوته، وتلقي عليه الخل" القانون لابن سيناء (٣/٤٣)، الحاوي في الطب هامش (٢١/٥٤).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «بنقصه».

 <sup>(</sup>٥) قوله اأو مؤمن وكافر وفاسق ليس في (ط) و(م).

وغلا فيه أبو هاشم<sup>(۱)</sup> فنقله إلى الواحد بالنوع فقال: لا يجوز أن يكون جنس السجود أو الركوع أو غير ذلك من الأعمال بعض أنواعه طاعة، وبعضها معصية، لأن الحقيقة الواحدة لا توصف بوصفين مختلفين، بل الطاعة والمعصية تتعلق بأعمال القلوب، وهو قصد الساجد دون عمله الظاهر، واشتد نكير الناس عليه في هذا القول، وذكروا من مخالفته للإجماع وجحده للضروريات شرعاً وعقلاً ما يتبين به فساده (۲)

<sup>(</sup>۱) هو عيد السلام بن محمد بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد بن حمران بن آبان مولى عثمان بن عفان ﷺ الجبائي، من كبار شيوخ المعتزلة هو ووالده، له آراء انفرد بها، قال عنه أبو الحسين الملطي بعد أن تحدث عن والد أبي هاشم: «فخرج ابنه أبو هاشم فوضع مائة وستين كتاباً في الجدل في أيام قلائل، شيء ما وصل إلى مثله أحد قبله ولا أبوه، وخالف أباه في تسع وعشرين مسألة، له مصنفات، منها: «الشامل» و«العدة» وهذان في الفقه وأصوله، وغيرها من المؤلفات، وإليه تنسب أحوال أبي هاشم التي يكاد يجمع العقلاء على إنكارها، وممن أنكرها عليه والده، يقول شيخ الإسلام في درء التعارض (٣/٤٤٤): «وصار الناس يقولون: عجائب الكلام: طفرة النظام، وأحوال أبي هاشم، وكسب الأشعري، ولهم في ذلك من الكلام ما يطول وصفه»، يقول الشهرستاني في الملل والنحل: "فأثبت أحوالاً هي صفات لا موجودة، ولا معدومة، ولا معلومة، ولا مجهولة، أي هي على حيالها لا تعرف كذلك، بل مع الذات، (٨٢)، وإليه تنسب فرقة البهشمية من فرق المعتزلة، توفي أبو هاشم سنة ٣٢١هـ. التنبيه والرد (٤٠)، القرق بين الفرق (١١١)، تاريخ بغداد (١١/ ٥٥)، الملل والنحل (٧٨)، العبر (٢/١٨٧)، ميزان الاعتدال (٢/ ١٣١)، وفيات الأعيان (١/ ٢٩٢)، البداية والنهاية (١٨/١١١)، طبقات المعتزلة (٩٤).

<sup>(</sup>٢) لأبي هاشم الجبائي المعتزلي مصنفات كثيرة، ولكن لم يصل منها شيء إلى الأيدي، حيث فقدت، كما ذكر على فهمي خشيم صاحب كتاب «الجبائيان: أبو على وأبو هاشم» (٣٢٢)، وعلى هذا فلا يمكننا أن نقف على كلامه بنفسه في هذا المجال. وقال أبو منصور البغدادي في «الفرق بين الفرق» (١١٥) متحدثاً عن أبي هاشم: «والفضيحة الخامسة من فضائحه: قوله في الإرادة المشروطة وأصلها عنده قوله:

لا يجوز أن يكون الشيء واحداً مراداً من وجه مكروهاً من وجه آخر... ». وذكر إمام الحرمين في البرهان (٢٠٤/١) أن أبا هاشم لا يرى تحريم السجود بين يدي الصنم، وإنما المحرم عنده القصد، وقال معقباً: «وهذا لم أطلع عليه من مصنفات الرجل مع طول بحثي عنه، فالذي ذكره من نقل مذهبه أن السجود لا يختلف صفته، وإنما المحظور القصد، وهذا يوجب ألا يقع السجود طاعة من =

وهؤلاء منتهى نظرهم أن يروا حقيقة مطلقة مجردة تقوم في أنفسهم فيقولون/: الإيمان من حيث هو [هو] (١٩) والسجود من حيث هو هو، لا [١٩٦] يجوز أن يتفاضل، ولا يجوز أن يختلف، وأمثال ذلك.

ولو اهتدوا لعلموا أن الأمور الموجودة في الخارج عن الذهن متميزة بخصائصها، وأن الحقيقة المجردة المطلقة لا تكون إلا في الذهن (٢)، وأن الناس إذا تكلموا في التفاضل والاختلاف فإنما تكلموا في تفاضل الأمور الموجودة واختلافها لأن تفاضل أمر مطلق مجرد في الذهن لا وجود له في الخارج.

ومعلوم أن السواد مختلف، فبعضه أشد من بعض، وكذلك البياض، وغيره من الألوان، وأما إذا قدرنا السواد المجرد المطلق الذي يتصوره الذهن فهذا لا يقبل الاختلاف والتفاضل، لكن هذا هو في الأذهان لا في الأعيان.

ومثل هذا الغلط وقع فيه كثير من الخائضين في الأصول والفقه (٣)، حيث أنكروا تفاضل العقل، أو الإيجاب و(٤) التحريم.

وإنكار التفاضل في ذلك قول القاضي أبي بكر وابن عقيل(٥)

جهة وقوعه مقصوداً على وجه التقرب إلى الصنم، ومساق ذلك يخرج الأفعال الظاهرة قاطبة عن كونها قرباً، وهذا خروج عن دين الأمة ثم لا يمتنع أن يكون الفعل مأموراً به مع قصد منهياً عنه مع نقيضه»، وانظر ما قاله عنه صاحب كتاب «الجبائيان» (٣٣٧) حول تلك المسألة.

<sup>(</sup>١) «هو» ليست في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة \_ وتسمى عند المناطقة والمتكلمين الماهية \_ من أهم المسائل التي يركز عليها شيخ الإسلام في كثير من مباحثه وردوده على أهل البدع، حيث إن الجهل بها أوقعهم في كثير من التناقضات والأخطاء، ومن أجل ذلك يحاول المصنف كلفة أن يجلي هذه المسألة الهامة، ويبين أن هناك فرقاً واضحاً بين وجود الشيء في الذهن ووجوده خارج الذهن، فالفروق والاختلافات لا تكون إلا في وجود الشيء في الخارج، وليس للذي في الذهن.

<sup>(</sup>٣) في (ط): (في أصول الفقه).

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «أو»، وتوضيح العبارة كالتالي: حيث أنكروا تفاضل العقل، أو تفاضل الإيجاب والتحريم.

<sup>(</sup>٥) ابن عقيل هو أبو الوفا علي بن عقيل بن محمد بن عقيل بن عبد الله البغدادي =

وأمثالهما، لكن الجمهور على خلاف ذلك، وهو قول أبي الحسن التميمي (١)، وأبي محمد البربهاري (٢)، والقاضي أبي يعلى (١)، وأبي

الظفري الحنبلي، المتكلم صاحب التصانيف، وصفه الذهبي بالإمام العلامة البحر شيخ الحنابلة، ولد سنة ٤٣١ه، إلا أنه خالف السلف، ووافق المعتزلة في بعض بدعهم، ودرس على بعض شيوخهم، فلذلك نقمت عليه الحنابلة، كان من أذكياء العالم كما وصفه المصنف في «درء التعارض»، من مؤلفاته كتاب «الفنون» وهو أكثر من أربعمائة مجلد، فيه فوائد كثيرة جليلة - كما قال الحافظ ابن رجب - في الوعظ والتفسير والفقه والأصلين والنحو واللغة والشعر والتاريخ والحكايات، وفيه مناظراته ومجالسه التي وقعت له، وخواطره، ونتائج فكره قيدها فيه، له من المصنفات أيضاً «الواضح في الأصول» و«الفرق» و«الفصول» في الفقه الحنبلي، وغيرها، توفي أبو الوفا عام ٥١٣ه.

ذيل طبقات الحنابلة لابن رجب (١٤٣/١) وقد أطال ترجمته، سير أعلام النبلاء (٤٣/١٩)، ميزان الاعتدال (١٤٦/٣)، العبر (٢٩/٤)، الكامل (١/ ٥٦١)، الوافي بالوفيات (١٢/ ١٢١)، مرآة الزمان (١/ ١٤٢)، البداية والنهاية (١٢/ ١٨)، لمان الميزان (٤٤٣/٤)، شذرات الذهب (٤/ ٣٥).

(۱) أبو الحسن التميمي هو عبد العزيز بن الحارث بن أسد بن الليث الفقيه الحنبلي، له كلام ومصنف في الخلاف، كما قال الحافظ ابن كثير، وصنف في الأصول والفروع والفرائض، اتهمه الخطيب البغدادي بوضع حديث في فتح مكة عنوة، وأنكر ذلك ابن الجوزي، وقال: إن هذا دأب الخطيب في أصحاب أحمد، وقال: إن شيخ الخطيب الذي روى عنه القصة كان معتزلياً وليس من أهل الحديث، توفي التميمي سنة ٣٧١هـ.

تاريخ بغداد (١/ ٤٦١)، المنتظم (٧/ ١١٠)، طبقات الحنابلة (٢/ ١٣٩)، البداية والنهاية (١/ ٣١٨).

(٢) أبو محمد البربهاري هو الحسن بن علي بن خلف شيخ الحنابلة القدوة الإمام الفقيه كما قال الإمام الذهبي في ترجمته، كان قوالاً بالحق داعية إلى الأثر، لا يخاف في الله لومة لائم، حصل له ولأصحابه تضييق ومحن، وأرادوا حبسه فاختفى، وأخذ كبار أصحابه، صنف مصنفات منها «شرح كتاب السنة»، وغيره، توفي سنة ٨٣٨ه. طبقات الحنابلة (٢/٨١)، المنتظم (٣/٣٣)، العبر (٢/ ٢١٢)، سير أعلام النبلاء (١٥/ ٩٠)، البداية والنهاية (١١/ ٢١١)، الوافي بالوفيات (٢/ ١٤١)، شذرات الذهب (٢/ ٣١٩).

 (٣) أبو يعلى هو محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن أحمد بن القراء الإمام العلامة شيخ الحنابلة صاحب التعليقة الكبرى والتصانيف المفيدة في المذهب كما يقول الحافظ الذهبي، لازم أبا عبد الله بن حامد شيخ الحنابلة في عصره، وحدث = عنه الخطيب وأبو الخطاب الكلوذاني وأبو الوفاء بن عقيل وجماعة، ومنهم ابنه القاضي أبو الحسين محمد ـ صاحب طبقات الحنابلة ـ أفتى ودرس، وتخرج به الأصحاب، وانتهت إليه الإمامة في الفقه، وكان عالم العراق في زمانه، صنف مصنفات وافرة، منها: «أحكام القرآن» و«مسائل الإيمان» و«المعتمد» و«المقتبس» و«عيون المسائل» و«الرد على الكرامية» و«الرد على السلمية والمجسمة» و«الكلام في الاستواء» و«العدة» في أصول الفقه، و«فضائل أحمد» وغيرها من المؤلفات الكثيرة، وكانت له مكانة وحظوة ورفعة عند خلفاء بني العباس في زمانه، ولما جمع كتابه «إبطال تأويل الصفات» قاموا عليه لما فيه من الواهيات والموضوعات، وجرت أمور وفتن، مات في سنة ٤٥٨هـ.

تاريخ بغداد (٢٥٦/٢)، طبقات الحنابلة (١٩٣/٢)، المنتظم (٨/٢٤٣)، الكامل (١٩٣/٢)، العبر (٢/٢٥)، العبر (٢٤٣/٣)، سير أعلام النبلاء (١٨٩/١٨)، الوافي بالوفيات (٣/٧)، البداية والنهاية (١٠١/١٢)، شذرات الذهب (٣٠٦/٣).

(۱) أبو الخطاب هو محفوظ بن أحمد بن حسن العراقي الكلوذاني البغدادي الأزجي، من كبار تلامذة القاضي أبي يعلى الفراء، نعته الذهبي بالشيخ الإمام العلامة الورع شيخ الحنابلة، له مصنفات عديدة منها «الهداية» في الفقه، و«الخلاف الكبير» المسمى «بالانتصار في المسائل الكبار» و«الخلاف الصغير» المسمى «برؤوس المسائل» و«التهذيب» في الفرائض، و«التمهيد» في أصول المفقه و«العبادات الخمس» و«مناسك الحج» وقد انفرد عن أصحابه الحنابلة بجملة من المسائل، ذكر ذلك الحافظ ابن رجب، توفي أبو الخطاب سنة ١٥هه.

المنتظم لابن الجوزي (٩/ ١٩٠)، الكامل (١٩ / ٥٢٤)، العبر (٢١/٤)، سير أعلام النبلاء (٢١/٤)، مرآة الزمان (٨/ ٤١)، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد لابن النجار (٢١/ ٢٢٠)، البداية والنهاية (١/ ١٨٠)، ذيل طبقات الحنابلة (١/ ١١٠)، النجوم الزاهرة (٥/ ٢١٢)، شذرات الذهب (٢٧/٤).

(٢) ذكر إمام الحرمين أبو المعالي أن القاضي أبا بكر الباقلاني يعرف العقل بأنه العلوم الضرورية بجواز الجائزات، واستحالة المستحيلات. البرهان في أصول الفقه (١/ ١١١)، ومن المعلوم أن كافة العقلاء يتفقون على مثل هذا، وبالتالي فإن العقل بهذا التعريف لا يتفاضل عنده، وقد تعقبه صاحب البرهان في تلك المسألة، وأبطل قوله.

وذهب أبو يعلى إلى اختلاف العقل، وتفاوت الناس فيه. العدة في أصول الفقه (١/ ٢٤).

ونقل أبو الخطاب عن أبي الحسن التميمي أن العقل ليس بجسم ولا عرض، وإنما هو نور في القلب، وأما البربهاري فالعقل عنده فضل من الله يؤتبه من =

ولذلك (١) وقع نظير هذا لأهل المنطق والفلسفة ولمن تابعهم من أهل الكلام والإلحاد (٢) في توحيد واجب الوجود ووحدته حتى أخرجهم الأمر إلى ما يستلزم التعطيل المحض كما بيناه في غير هذا الموضع (٢)

وأهل المنطق اليونان مضطربون في هذا المقام، يقول أحدهم القول،

يشاء، التمهيد في أصول الفقه (١/٤٤)، وهذان التعريفان للعقل يدلان على مذهبهما في تفاوته بين الناس كما ذكر ذلك المصنف عنهما.

أما أبو الخطاب فيقول في التمهيد مستدلاً على تفاضل العقل: «قال أصحابنا إن العقل يختلف، فمن الناس من يكون عقله كثيراً، ومنهم من يكون عقله قليلاً، ويزيد وينقص، خلافاً للأشعرية والمعتزلة في قولهم هو شيء واحد في جميع الناس لا يزيد ولا ينقص» (١/ ٥٧) واستدل على ذلك بالإجماع وببعض الأحاديث التي وردت في العقل، وإن كان لا أصل لها.

وذكر حجة من لم يقل بتفاوت العقل كالقاضي أبو بكر الباقلاني وغيره فقال: «واحتج المخالف بأن قال: أجمعنا أن العقل هو بعض العلوم الضرورية، من استحالة اجتماع الضدين، وكون الجسم في مكانين، والعقلاء في هذا متناوون، ثم شرع في الرد على ذلك (١/٥٦).

أما المقصود بالإيجاب والتحريم فيوضحه المصنف في موضع آخر من كتبه قائلاً: الولهذا ذهب جمهور الفقهاء إلى تفاضل أنواع الإيجاب والتحريم، وقالوا: إن إيجاب أحد الفعلين قد يكون أبلغ من إيجاب الآخر، وتحريمه أشد من تحريم الآخر، فهذا أعظم إيجاباً، وهذا أعظم تحريماً، ولكن طائفة من أهل الكلام نازعوا في ذلك كابن عقيل وغيره، فقالوا: التفاضل ليس في نفس الإيجاب والتحريم، لكن في متعلق ذلك، وهو كثرة الثواب والعقاب، والجمهور يقولون: بل التفاضل في الأمرين، والتفاضل في المسببات دليل على التفاضل في الأسباب، وكون أحد الفعلين ثوابه أعظم وعقابه أعظم: دليل على أن الأمر به والنهي عنه أوكد، وكون أحد الأمرين والنهيين مخصوصاً بالتوكيد دون الثاني مما لا يستريب فيه عاقل، ولو تساويا من كل وجه لامتنع الاختصاص بتوكيد أو غيره من أسباب الترجيح، فإن التسوية والتفضيل متضادان، وجمهور أثمة الفقهاء على التفاضل في الإيجاب والتحريم. . » مجموع الفتاوى (١/٩/٥).

ويوضح ذلك باختصار في «الإيمان الكبير» (٣١٨) قائلاً: «ولهذا كان العقل يقبل التفاضل، والإيجاب والتحريم يقبل التفاضل، فيكون إيجاب أقوى من إيجاب، وتحريم أقوى من تحريم . . ».

(١) في (ط): «وكذلك».
 (١) في (ط): «الاتحاد».

<sup>(</sup>٣) منها على سبيل المثال ما ورد في التدمرية (١٥ ـ ٢٢).

ويقول نقيضه كما هو مذكور في موضعه، ونحن نذكر ما يتعلق بهذا الموضع فنقول: \_ ولا حول ولا قوة إلا بالله \_ الكلام في طرفين:

(أحدهما): أن شعب الإيمان هل هي متلازمة في الانتفاء؟

والثاني: هل هي متلازمة في الثبوت؟

أما الأول: فإن الحقيقة الجامعة لأمور ـ سواء كانت في الأعيان أو الأعراض \_ إذا زال بعض تلك الأمور فقد يزول سائرها وقد لا يزول، ولا يلزم من زوال بعض الأمور المجتمعة زوال سائرها، وسواء سميت مركبة أو مؤلفة أو غير ذلك، لا يلزم من زوال بعض الأجزاء زوال سائرها، وما

مثلوا به من العشرة والسكنجبين مطابق لذلك/.

فإن الواحد من عشرة (١) إذا زال لم يلزم زوال التسعة، [بل قد تبقى التسعة]  $^{(7)}$  وإذا زال  $^{(7)}$  أحد جزئي المركب لم  $^{(3)}$  يلزم زوال الجزء الآخر، لكن أكبر<sup>(ه)</sup> ما يقولون زالت [الصورة](٢) المجتمعة، وزالت الهيئة الاجتماعية، وزال ذلك الاسم الذي استحقته الهيئة بذلك الاجتماع والتركيب، كما يزول اسم العشرة والسكنجبين.

فيقال لهم: أما كون ذلك المجتمع المركب ما بقى على تركيبه فهذا لا ينازع فيه عاقل، ولا يدعي عاقل أن الإيمان أو الصلاة أو الحج أو غير ذلك من العبادات المتناولة لأمور إذا زال بعضها [بقي](·› ذلك المجتمع المركب كما كان قبل [زوال بعضه] (٨).

ولا يقول أحد: إن الشجرة أو الدار إذا زال بعضها بقيت مجتمعة

[۱۹/ب]

مارشعب الإسمان

مشلازمة في

الانتشاء

والثيوت

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): ﴿العشرة؛ معرفة.

ما بين المعكوفتين ساقط من نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط)، غير أن في (م): اییقی، وآثرنا ما نی (ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): ١٤٧٥. (٣) في (ط): «فإذا».

<sup>(</sup>٥) في (م) و(ط): الأكثرا.

<sup>(</sup>٦) في نسخة الأصل: الضرورة، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

هذه اللفظة ساقطة من نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط). **(Y)** 

في نسخة الأصل: زواله بعض، والتصحيح من (م) و(ط).

كما كانت، ولا أن الإنسان أو غيره من الحيوان إذا زال بعض أعضائه بقي مجموعاً.

كما قال النبي ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، و(١) ينصرانه، ويمجسانه، كما تنتج البهيمة جمعاء (٢)، هل تحسون فيها من حدعاء (٣)، (٤).

فالمجتمعة الخلق بعد الجدع لا تبقى مجتمعة، ولكن لا يلزم زوال بقية الأجزاء. وأما زوال الاسم فيقال لهم: هذا أولا بحث لفظي، إذا قدر أن الإيمان له أبعاض وشعب كما قال رسول الله على في الحديث المتفق عليه: «الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» (٥٠).

كما أن الصلاة والحج له أجزاء وشعب، ولا يلزم من زوال شعبة من شعبه زوال سائر الأجزاء والشعب، كما لا يلزم من زوال بعض أجزاء

<sup>(</sup>۱) وردت بعض الروايات بلفظ (أو) ويعضها (بالواو) كرواية مسلم وبعض روايات الإمام أحمد، وهي التي وافقتها نسخة الأصل، أما النسختان (م) و(ط) فقد جاءتا بلفظة (أو).

<sup>(</sup>٢) معنى جمعاء: أي مجتمعة الخلقة، قال في الفتح (٣/ ٢٥٠): «أي لم يذهب من بدنها شيء، سميت بذلك لاجتماع أعضائها».

<sup>(</sup>٣) الجدعاء هي: مقطوعة الأذن، الفتح (٣/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (١٣٨٥) كتاب الجنائز باب ما قيل في أولاد المشركين، ومسلم برقم (٢٦٥٨) ٢٠٤٧/٤ كتاب القدر باب معنى كل مولود يولد على الفطرة، والترمذي برقم (٢١٣٨) كتاب القدر، وأبو داود برقم (٤٧١٤) كتاب السنة، وأحمد برقم (٧١٤١) ومالك برقم (٥٦٩)، وقد جاء هذا الحديث بألفاظ

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري برقم (٩) كتاب الإيمان باب أمور الإيمان، بلفظ: "بضع وستون باباً"، ومسلم برقم (٣٥) / ٦٣ كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، والترمذي برقم (٢٦١٤) كتاب الإيمان، بلفظ بضع وسبعون باباً، والنسائي برقم (٤٠٠٤) كتاب الإيمان وشرائعه، وأبو داود برقم (٤١٧٦) كتاب السنة، وابن ماجه برقم (٧٠).

الحج والصلاة زوال سائر الأجزاء (١)، فدعواهم أنه إذا زال بعض المركب زال البعض الآخر ليس بصواب، ونحن نسلم لهم أنه ما بقي إلا بعضه لا كله، وأن الهيئة الاجتماعية ما بقيت كما كانت.

يبقى النزاع هل يلزم زوال الاسم بزوال بعض الأجزاء؟ فيقال لهم:
المركبات في ذلك على وجهين، منها: ما يكون التركيب شرطاً في إطلاق
الإسم، ومنها: ما لا يكون كذلك، فالأول: كاسم العشرة، وكذلك
السكنجبين، ومنها: ما يبقى الاسم بعد زوال بعض الأجزاء، وجميع
المركبات المتشابهة الأجزاء من هذا الباب، وكذلك من المختلفة الأجزاء،
فإن المكيلات والموزونات تسمى حنطة وهي بعد النقص تسمى حنطة/، [٢٠/أ]

وكذلك لفظ العبادة، والطاعة، والخير، والحسنة، والإحسان، والصدقة، والعلم، ونحو ذلك مما تدخل (٢) فيه أمور كثيرة يطلق الاسم عليها قليلها وكثيرها، وعند زوال بعض الأجزاء وبقاء بعض، وكذلك لفظ القرآن فيقال على جميعه وعلى بعضه، ولو نزل قرآن أكثر من هذا لسمي قرآناً، وقد تسمى الكتب القديمة قرآناً كما قال النبي عليه: «خفف على داود القرآن» (٣).

وكذلك لفظ القول والكلام والنطق<sup>(3)</sup> ونحو ذلك تقع<sup>(0)</sup> على القليل من ذلك وعلى الكثير. وكذلك لفظ الذكر والدعاء يقال على كل القليل والكثير<sup>(1)</sup>، وكذلك لفظ الجبل يقال على الجبل، وإن ذهب منه أجزاء كثيرة، ولفظ البحر والنهر يقال عليه وإن نقصت أجزاؤه. وكذلك المدينة

 <sup>(</sup>١) يوجد في (م) سقط وهو قوله: «كما لا يلزم من زوال بعض أجزاء الحج والصلاة زوال سائر الأجزاء».

<sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): «يدخل».

<sup>(</sup>٣) هو جزء من حديث صحيح سيورده المؤلف كاملاً بعد ذلك.

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): االمنطق».(۵) في (م) و(ط): اليقع».

<sup>(</sup>٦) في (م) و(ط): قيقال للقليل والكثير».

والدار والقرية والمسجد ونحو ذلك يقال على الجملة المجتمعة، ثم ينقص كثير من أجزائها والاسم باق، وكذلك أسماء بعض الحيوان والنبات كلفظ الشجرة يقال على جملتها، فتدخل (۱) فيه الأغصان وغيرها، ثم يقطع منها ما يقطع والاسم باق، وكذلك لفظ الإنسان والفرس والحمار يقال على الحيوان المجتمع الخلق، ثم يذهب كثير من أعضائه والاسم باق، وكذلك أسماء بعض الأعلام، كزيد وعمرو يتناول الجملة المجتمعة، ثم يزول بعض أجزائها والاسم باق.

وإذا كانت المركبات على نوعين بل غالبها من هذا النوع، لم يصح قولهم: إنه إذا زال جزؤه لزم أن يزول الإسم، إذا أمكن أن يبقى الاسم مع بقاء الجزء الباقى.

الإسمانك ومعلوم أن اسم الإيمان من هذا الباب، فإن النبي على قال: «الإيمان شعب» بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى من ويتعف الطريق والحياء شعبة من الإيمان» ثم من المعلوم أنه (٢) إذا زال (٣) الإماطة ونحوها لم يزل اسم الإيمان.

وقد ثبت عنه في الصحيحين أنه قال: "يخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان (٤). فأخبر أنه يتبعض ويبقى بعضه، وأن ذاك من الإيمان، فعلم أن بعض الإيمان يزول ويبقى بعضه، وهذا ينقض/ مآخذهم الفاسدة، ويبين أن اسم الإيمان مثل اسم القرآن والصلاة والحج ونحو ذلك، أما الحج وتحوه ففيه أجزاء ينقص الحج بزوالها عن كماله الواجب ولا يبطل، كرمي الجمار، والمبيت بمنى، ونحو ذلك (٥)، وفيه أجزاء

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): الفيدخل،

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل عبارة لا قائدة منها وهي: «إذا لم يزل» حلقناها لأنها ربما أخلت بالمعنى.

<sup>(</sup>٣) في (ط): ازالت ١.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريج هذا الحديث ص٣٨٣ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) هذا على مذهب الجمهور بالنسبة للمبيت في منى إلا الأحناف فإنه عندهم سنة، وأما الرمي فقد وافق الأحناف الجمهور على وجوبه، المغنى (٣/ ٤٨٢).

ينقص بزوالها عن كماله المستحب، كرفع الصوت بالإهلال، والرمل والاضطباع في الطواف الأول(١٠).

وكذلك الصلاة فيها أجزاء تنقص بزوالها عن كمال الاستحباب، وفيها أجزاء واجبة تنقص بزوالها عن الكمال الواجب مع الصحة في مذهب أبي حنيفة وأحمد ومالك<sup>(۲)</sup>، وفيها [ما له]<sup>(۳)</sup> أجزاء إذا زالت جبر نقصها بسجود السهو<sup>(3)</sup>، وأمور ليست كذلك<sup>(6)</sup>، فقد رأيت أجزاء الشيء تختلف أحكامها شرعاً وطبعاً، فإذا قال المعترض: هذا الجزء داخل في الحقيقة، وهذا خارج عن<sup>(1)</sup> الحقيقة، قيل له: ماذا تريد بالحقيقة؟ فإن قال: أريد بذلك ما إذا زال

<sup>(</sup>١) هذه الأمور متفق على مشروعيتها بين أهل العلم، إلا ما نقل عن مالك رحمه الله تعالى أنه أنكر أن يكون الاضطباع سنة، والحجة مع الجمهور في ذلك.

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): ما لا يقال. والعبارة بهذا اللفظ غير مفهومة، وأثبتنا ما في (ط).

<sup>(</sup>٤) مثل التشهد الأول، والجلوس له، وهذا عند الشافعية والحنابلة، وقراءة سورة الفاتحة، وسورة بعدها، وهذا عند الأحناف، وترك الإسرار، أو الجهر وهذا عند المالكية، وكل هذه الأمور مختلف عليها بين الفقهاء رحمهم الله تعالى.

<sup>(</sup>٥) هذه هي السنن كرفع اليدين عند التكبير، واستحباب التأمين مع خلافهم في الجهر به، والدعاء بعد الصلاة على النبي في والزيادة في التسبيح في الركوع والسجود، وغيرها من السنن المتفق عليها بين الفقهاء.

<sup>(</sup>٦) في (ط): «من».

اختلاف حقيقة الإيمان بالنسبة للمكلفين

صار صاحبه كافراً، قيل له: ليس للإيمان حقيقة واحدة، مثل حقيقة [مسمى مسلم] (١) في حق جميع المكلفين في جميع الأزمان بهذا الاعتبار، مثل حقيقة السواد والبياض، بل الإيمان والكفر يختلف باختلاف المكلف، وبلوغ التكليف له، ونزول (٢) الخطاب الذي به التكليف ونحو ذلك.

وكذلك الإيمان الواجب على غيره مطلقاً (") و (") لا مثل الإيمان الواجب عليه في كل وقت، فإن الله تعالى [لما] (ما) بعث محمداً والله رسولاً إلى الخلق، كان الواجب على الخلق تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، ولم يأمرهم حينئذ بالصلوات الخمس، ولا صيام شهر رمضان، ولا حج البيت، ولا حرم عليهم الخمر والربا، ونحو ذلك، ولا كان أكثر القرآن قد نزل [فمن] مدناً صدقه حينئذ فيما نزل من القرآن، وأقر بما أمر به من الشهادتين وتوابع ذلك، كان ذلك الشخص حينئذ مؤمناً تام الإيمان الذي وجب عليه، وإن كان مثل ذلك الإيمان لو أتى به بعد الهجرة لم يقبل منه، ولو اقتصر عليه كان كافراً.

قال الإمام أحمد: «كان بدء الإيمان ناقصاً فجعل يزيد حتى كمل (٧٠). ولهذا قال تعالى عام حجة الوداع: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ وَبِتَكُمْ وَٱتْمَنْتُ عَلَيْمَ لَا مُمَلِّتُ كُمْ وَبِتَكُمْ وَٱتْمَنْتُ عَلَيْمَ لِمُ المائلة: ٢].

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: مثل حقيقة تسمى مسلمة، وفي (م): مثل حقيقة مسلمة، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٢) في (ط): ﴿وبِرُوالِ﴾.

<sup>(</sup>٣) في (ط): «وكذلك الإيمان والواجب على غيره مطلق».

٤) الواو ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) كلمة (لما) ليست في نسخة الأصل و(م)، وهي في (ط).

<sup>(</sup>٦) في نسخة الأصل: بين فيه، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٧) رواه بنحوه الخلال في كتاب السنة برقم (٩٥٨)، وقال عنه محققه: "إسناده صحيح"، وروى كذلك أن أبا الحارث حدثهم قال: "سألت أحمد بن محمد بن حنبل قلت: إذا قال الزجل: لا إله إلا الله فهو مؤمن؟ قال: كذا كان بدء الإيمان ثم نزلت الفرائض: الصلاة والزكاة وصوم رمضان وحج البيت ورقمه (٩٥٥) صحيح».

وأيضاً فبعد نزول القرآن كله (١) وإكمال الدين إذا بلغ الرجل بعض الدين دون بعض، كان عليه أن يصدق ما جاء به الرسول جملة/ وما بلغه [٢١] عنه مفصلاً، وأما ما لم يبلغه ولم يمكنه معرفته، فذاك إنما عليه أن يعرفه مفصلاً إذا بلغه (١).

وأيضاً فالرجل إذا آمن بالرسول إيماناً جازماً، ومات قبل دخول وقت الصلاة، أو وجوب شيء من الأعمال، مات كامل الإيمان الذي وجب عليه، فإذا دخل وقت الصلاة فعليه أن يصلي، وصار يجب عليه ما لم يجب [عليه](٣) قبل ذلك.

وكذلك القادر على الحج والجهاد، يجب عليه ما لم يجب على غيره من التصديق المفصل، والعمل بذلك، فصار ما يجب من الإيمان يختلف باختلاف حال نزول الوحي من السماء، وبحال المكلف في البلاغ وعدمه، وهذا مما يتنوع به نفس التصديق، ويختلف حاله باختلاف القدرة والعجز، وغير ذلك من أسباب الوجوب، وهذه يختلف بها العمل أيضاً.

ومعلوم أن الواجب على كل من هؤلاء لا يماثل الواجب على الآخر، فإذا كان نفس ما وجب من الإيمان في الشريعة الواحدة يختلف ويتفاضل، وإن كان بين [جميع] (٤) هذه الأنواع قدر مشترك موجود في الجميع، كالإقرار بالخالق وإخلاص الدين له، والإقرار برسله، واليوم الآخر، على وجه الإجمال، فمن المعلوم أن بعض الناس إذا أتى ببعض ما

<sup>(</sup>١) الكله اليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعكوفتين مضاف من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل الجمع وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

يجب عليه دون بعض، كان قد تبعض ما أتى فيه من الإيمان كتبعض سائر الواجبات.

يبقى أن يقال: فالبعض الآخر قد يكون شرطاً في ذلك البعض، وقد لا يكون [شرطاً فيه](۱)، [فالشرط](۲) كمن آمن ببعض القرآن(۳)، وكفر ببعضه، أو آمن ببعض الرسل، وكفر ببعضهم.

كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ. وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ وَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الإسان إيمان الإيمان، وشعبة من شعب الكفر ونف أنه قال: «أربع من كن فيه كان وليمان وشعبة كما في الصحيحين عن النبي على أنه قال: «أربع من كن فيه كان من من النفاق من منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن [كانت](٤) فيه خصلة من النفاق من منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن [كانت](٤) فيه خصلة من النفاق من عدر المنافقاً حتى يدعها، إذا حدث كذب، وإذا ائتمن خان، وإذا عاهد غدر، / وإذا

يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة نفاق»<sup>(٩)</sup>.

قد يجتمع في الإنسان إيمان

(١) في نسخة الأصل: (ما شرط في) هكذا، وكتب أمامه في الهامش: سقط ينظر،

خاصم فجرا (٥) وفي الصحيح عنه على أنه قال: «من مات ولم يغز ولم

وأثبتنا ما في (م) و(ط). (٢) في نسخة الأصل: (وأما ما شرط) وفي (م): وأما شرط، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب. (٣) في (ط): الكتاب.

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): كان، وأثبتنا ما في (ط) لأنها الموافقة لروايات الحديث (٥) رواه البخاري برقم (٣٤) كتاب الإيمان باب علامة المنافق، ومسلم برقم (٥٨) / ٧٨ كتاب الإيمان باب بيان خصال المنافق، والترمذي برقم (٢٦٣٢) باب الإيمان، والنسائي برقم (٥٠٢٠) كتاب الإيمان وشرائعه، وأبو داود برقم (٤٦٨٨) كتاب السنة، وأحمد برقم (٩٧٢٠).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم برقم (١٩١٠) ٣/١٥١٧ كتاب الإمارة باب ذم من مات ولم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو، والنسائي برقم (٣٠٩٧) كتاب الجهاد، وأبو داود برقم (٢٠٠٢) كتاب الجهاد، وأحمد برقم ((٨٦٤٨).

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال لأبي ذر: "إنك امرؤ فيك جاهلية" (١).

وفي الصحيح عنه على قال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لن يدعوهن: الفخر بالأحساب، والطعن في الأنساب، والنياحة، والاستسقاء بالنجوم»(٢).

وفي الصحيحين عنه أنه قال: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر»<sup>(٣)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة هي قال رسول الله عي: «اثنتان في الناس [هما بهم كفر](٤): الطعن في الأنساب، والنياحة على الميت»(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۳۰) كتاب الإيمان باب المعاصي من أمر الجاهلية، ومسلم برقم (۱۲۲۱) ٣/ ۱۲۸۲ كتاب الإيمان باب إطعام المملوك مما يأكل، وأبو داود برقم (۲۰۹۲).

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم برقم (۹۳۶) ۲ (۹۳۶ کتاب الجنائز باب التشدید في النیاحة، والترمذي برقم (۱۰۰۱) کتاب الجنائز، غیر أن فیه ذکر العدوی دون ذکر الأنساب، وأحمد برقم (۲۲۳۹۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٤٨) كتاب الإيمان باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، ومسلم برقم (٦٤) ١/ ٨١ كتاب الإيمان باب بيان قول النبي ﷺ: سباب المسلم فسوق وقتاله كفر، والترمذي برقم (١٩٨٣) كتاب البر والصلة، والنسائي برقم (٤١٠٥) كتاب تحريم الدم، وابن ماجه برقم (٣٩٣٩) كتاب الفتن، وأحمد برقم (٣٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: (هم بهما) وأثبتنا ما في (م) و(ط) وهو الموافق لروايات الحذيث.

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم برقم (٦٧) ١/ ٨٢ كتاب الإيمان باب إطلاق اسم الكفر على الطعن
 في النسب والنياحة، وأحمد برقم (١٠٠٥٧).

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد بهذا اللفظ برقم (١٠٤٣٢)، ورواه البخاري ومسلم ولفظهما: (لا ترغبوا عن آبائكم، فمن رغب عن أبيه فهو كفر)، البخاري (١٧٦٨) كتاب الفرائض باب من ادعى إلى غير أبيه، ومسلم (٦٢) (٧٩/١) كتاب الإيمان باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم.

وهذا من القرآن الذي نسخت تلاوته: (لا ترغبوا عن آبائكم، فإن كفراً بكم أن ترغبوا عن آبائكم)(١).

وفي الصحيحين عن أبي ذر سمع رسول الله على يقول: «ليس من رجل ادعى إلى غير أبيه، وهو يعلمه إلا كفر، ومن ادعى ما ليس له فليس منا، وليتبوأ مقعده من النار، ومن رمى رجلاً بالكفر، أو قال: عدو<sup>(٢)</sup> الله، وليس كذلك إلا رجع<sup>(٣)</sup> عليه<sup>(٤)</sup>، وفي لفظ البخاري: «ليس من رجل ادعى لغير أبيه، وهو يعلمه إلا كفر بالله، ومن ادعى قوماً ليس منهم، فليتبوأ مقعده من النار»<sup>(٥)</sup>.

وفي الصحيحين من حديث جرير، وابن عمر عن النبي ﷺ أنه قال في حجة الوداع: «لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» (٢٠)، ورواه البخاري من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>۱) روى البخاري من رواية ابن عباس عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في في حديث طويل أن عمر قال: الثم إنا كنا نقرأ فيما نقرأ من كتاب الله أن لا ترغبوا عن آبائكم ذكر ذلك بعدما تحدث في عن آية الرجم التي نسخت، وأظهر خشيته من أن يأتي زمان على الناس ينكرون فيه الرجم لعدم وجود هذه الآية في كتاب الله، ورواه البخاري برقم (٦٨٣٠) كتاب الحدود باب رجم الحبلى من الزنا إذا أحصنت، ورواه أحمد مختصراً برقم (٣٣٣).

 <sup>(</sup>٢) في (ط): «يا عدو الله».

<sup>(</sup>٣) في صحيح مسلم ومسند أحمد (حار عليه).

 <sup>(</sup>٤) هذا لفظ مسلم رواه برقم (٦١) ٧٩/١ كتاب الإيمان باب بيان حال من رغب عن أبيه وهو مؤمن، ورواه أحمد برقم (٢٠٩٥٤).

<sup>(</sup>٥) لفظ البخاري كما في صحيحه: (.... ليس له فيهم نسب...) ورواه برقم (٣٥٠٨) كتاب المناقب باب! هكذا بلا ترجمة.

<sup>(</sup>٦) حديث جرير ظهر رواه البخاري برقم (١٢١) كتاب العلم باب الإنصات للعلماء، ومسلم برقم (١٥) / ٨١/١ كتاب الإيمان باب بيان معنى قول النبي ﷺ: «لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض»، والنسائي برقم (٤١٣١) كتاب تحريم الدم، وابن ماجه برقم (٣٩٤٢) كتاب الفتن، وأحمد برقم (١٨٦٨٦)، وحديث عبد الله بن عمر رواه البخاري برقم (٤٤٠٣) كتاب المفازي باب حجة الوداع، ومسلم برقم (٦٦) ١/ ٨٢ كتاب الإيمان باب بيان معنى قول النبي ﷺ:

وفي البخاري عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: «إذا قال الرجل الأخيه: يا كافر فقد باء بها أحدهما»(١).

وفي صحيح مسلم قال: قال رسول الله ﷺ: «ألم تروا إلى ما قال ربكم؟ قال: ما أنعمت على عبادي من نعمة، إلا أصبح فريق منهم بها

وأبو داود برقم (٢٩٤٦) كتاب السنة، وابن ماجه برقم (٣٩٤٣) كتاب الفتن، وأحمد برقم (٥٥٥٣)، والدارمي برقم (١٩٢١) كتاب المناسك. وحديث ابن عباس رواه البخاري برقم (١٧٣٩) كتاب الحج باب الخطبة أيام منى، والترمذي برقم (٢١٩٣) كتاب الفتن، وأحمد برقم (٢٠٣٧)، ورواه البخاري كذلك من حديث أبي بكرة بي برقم (١٧٤١) كتاب الحج باب الخطبة أيام منى، ومسلم برقم (١٣٧٩) كتاب الحج باب الخطبة أيام منى، ومسلم والأموال، والنسائي برقم (١٣٤٠) كتاب تحريم الدم، وأحمد برقم (١٩٨٧٣)، ورواه أيضاً عن ورواه أحمد عن عم أبي حرة الرقاشي هذه برقم (٢٠١٧٠)، ورواه أيضاً عن الصنابح بن الأغر هذه برقم (١٨٦٠٧).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۲۱۰۳) كتاب الأدب باب من أكفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، ومسلم برقم (۲۰) ۷۹/۱ كتاب الإيمان باب بيان حال إيمان من قال لأخيه المسلم: يا كافر، والترمذي برقم (۲۲۳۷) كتاب الإيمان، وأحمد برقم (۲۲۳۳).

<sup>(</sup>Y) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط)، وهو الموافق لروايات الحديث.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١٠٣٨) كتاب المغازي باب قول الله تعالى: ﴿وَتَعَمَّلُونَ رِزُقَكُمُ اللهُ البخاري برقم (١٠٣) ٨٣/١ كتاب الإيمان باب بيان كفر من قال: مطرنا بالنوء، والنسائي برقم (١٥٢٥) كتاب الاستسقاء، وأبو داود برقم (٣٩٠٦) كتاب الطب، وأحمد برقم (١٦٦١٣)، ومالك برقم (٥٤١) كتاب النداء للصلاة.

[1/۲۲] كافرين/ يقولون: بالكوكب بالكوكب<sup>(۱)</sup>. ونظائر هذا موجودة في الأحادث.

وقال ابن عباس وغير واحد من السلف، في قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا آنَزَلَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ﴾ [السمائدة: ٤٤]، ﴿فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِبُونَ﴾ [المائدة: ٤٤]، كفر دون الظَّلِبُونَ﴾ [المائدة: ٤٧]، كفر دون كفر، وظلم دون ظلم، وفسق دون فسق (٢). وقد ذكر ذلك أحمد والبخاري وغيرهما (٣).

## الأصل الثاني:

ولا تتلازم عند

أن شعب الإيمان قد تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف، فإذا قد تتلازم قد تتلازم عند الضعف، فإذا قوي ما في القلب من التصديق والمعرفة والمحبة لله ورسوله، أوجب بغض شعب الإيمان أعداء الله، كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهِيّ وَمَا أَنْزِلَ عَنداللَّفُونَ إِللَّهِ وَالنَّهِيّ وَمَا أَنْزِلَ عَنداللَّهُونَ الله، كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ إِللَّهِ وَالنَّهِيّ وَمَا أَنْزِلَ عَنداللَّهُونَ اللَّهِ عَاللَّهِي وَمَا أَنْزِلَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللل

الحداء الله عند قال تعالى . فرونو منطاق يورسون إليم والبيري وما الراد [المائدة: ٨١].

هذه رواية المسند رواها أحمد برقم (٨٥٢٢)، والنسائي برقم (١٥٢٤) كتاب الاستسقاء، ورواه مسلم برقم (٧٢) / ٨٤ كتاب الإيمان باب بيان كفر من قال: مطرنا بالنوء، وفيه: (يقولون الكواكب وبالكواكب) وهذه الرواية موافقة لما في (ط)، وأما نسخة الأصل و(م) ففيها لفظ الكوكب بالإفراد وهي موافقة لرواية النسائي وأحمد. وكذلك جاءت رواية عند مسلم بالإفراد بعد الرواية السابقة التي ذكرناها.

(٢) في (م) و(ط): «فأولئك هم الفاسقون، فأولئك هم الظالمون، كفر دون كفر، وفسق دون فسق، وظلم دون ظلم»، وهو مخالف لنسخة الأصل، ومخالف كذلك: لترتيبها في السورة الكريمة.

(٣) روى الحاكم بسنده عن ابن عباس الله قال: "إنه ليس بالكفر الذي يذهبون إليه، إنه ليس كفراً ينقل عن الملة، ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأَوْلَتِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ لَمْ كَعْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأَوْلَتِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ كَفر دون كفر، وقال عنه: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي، وذكر الحافظ ابن حجر تظف أن الإمام أحمد قد روى هذا الأثر (كفر دون كفر . . ) في كتاب الإيمان من طريق عطاء بن رباح، وقد جعل البخاري في هذا الأثر ترجمة لبعض أبواب صحيحه، فتح الباري (١/ ٨٣/)، وتفسير ابن كثير

وكما حصل من (٤) سعد بن عبادة لما انتصر لابن أبي نوبة (٥) الإفك، فقال لسعد بن معاذ: (كذبت لعمر الله لا تقتله، ولا تقدر على قتله). قالت عائشة: (وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً، ولكن احتملته الحمية)(١).

ولهذه الشبهة سمى عمر حاطباً منافقاً، فقال: دعني يا رسول الله أضرب عنق هذا المنافق، فقال له: (إنه قد شهد بدراً)، فكان عمر متأولاً في تسميته منافقاً للشعبة (٧) التي فعلها، وكذلك قول أسيد بن حضير لسعد بن عبادة: كذبت لعمر الله لنقتلنه، إنما أنت منافق تجادل عن المنافقين، هو من هذا الباب.

وكذلك قول من قال من الصحابة عن مالك بن الدخشن (٨) منافق،

<sup>(</sup>١) في (ط): ﴿وقد تحصل للرجل موادتهم﴾.

<sup>(</sup>٢) في (ط): الفتكون،

 <sup>(</sup>٣) كلمة الآية لا توجد إلا في نسخة الأصل، والآية في (ط) تقف عند قوله تعالى:
 ﴿ ثُلْقُرْكَ إِلَيْهِم بِالْمُودَةِ ﴾، وقد تقدم تخريج قصة حاطب ﷺ ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) في (ط): «لسعد».

 <sup>(</sup>ه) في (ط): «في قصة».
 ومعنى النوبة العودة والرجوع والإقبال، يقال: أناب إلى الله أي أقبل وتاب، ويقال
 للنحل نوب لأنها ترعى وتنوب إلى مكانها، قاله في «مختار الصحاح» (١/ ٢٢٩).

 <sup>(</sup>٦) تقدم تخريج هذه القصة ص٣٣٥.
 (٧) في (ط): اللشبهة٩.

 <sup>(</sup>A) في (ط): أبن الدخشم هكذا بالميم، خلافاً لما في صحيح البخاري الذي ورد فيه
 الاسم بالنون كما أثبتنا، وأما الدخشم فهو موافق لبعض روايات مسلم (١/ ٦١)، =

إن(١) كان قال ذلك لما رأى فيه من نوع معاشرة، ومودة للمنافقين.

ولهذا لم يكن المتهومون (٢) بالنفاق نوعاً واحداً، بل فيهم المنافق المحض، وفيهم من فيه إيمان ونفاق، وفيهم من إيمانه غالب، وفيه شعبة من النفاق، وكان كثير ذنوبهم بحسب ظهور الإيمان، ولما قوي الإيمان وظهور (٣) الإيمان/ وقوته عام تبوك، صاروا يتعاقبون (٤) من النفاق على ما

[۲۲/ب]

تسمية الحسن

منافقاً .

لم يكونوا يتعاقبون (٥) عليه قبل ذلك.
ومن هذا الباب ما يروى عن الحسن البصري، ونحوه من السلف، أنهم يسمون (٦) الفساق منافقين، فجعل أهل المقالات هذا القول مخالفاً لأقوال (٧) الجمهور، إذ حكوا تنازع الناس في الفاسق الملي، هل (٨) هو كافر؟ أو فاسق ليس معه إيمان؟ أو مؤمن كامل الإيمان؟ أو مؤمن بما معه من الفسق؟ أو منافق؟ (٩) والحسن رحمة الله من الإيمان، فاسق بما معه من الفسق؟ أو منافق؟ (٩) والحسن رحمة الله

وجاء في بعض روايات مسلم الدخشن بالنون (١/ ٤٥٦)، ونقل الحافظ رحمه الله تعالى عن الطبراني عن أحمد بن صالح أن الصواب «الدخشم» بالميم وقال إنها رواية الطيالسي، الفتح (١/ ٥٢١)، وترجم له بهذا الاسم في الإصابة (٣٤٣/٣)، وقد وقد ترجمه بذلك أبو عمرو ابن عبد البر (٣٧٣/٣) (على هامش الإصابة)، وقد ورد في اسمه «الدخيشن» بالتصغير، والشك من الراوي كما قال الحافظ كله، الفتح (١/ ٥٢١)، وقد آثرنا أن نثبت ما ورد في نسخة الأصل و(م)، لأنه موافق لروايتي الصحيحين.

<sup>(</sup>١) في (ط): (وإن». )

٢) في (م) و(ط): «المتهمون»، وأصل التاء واو كما قال الجوهري في «مختار الصحاح» (٥/١٨٤٥)، ٢٠٥٤).

<sup>(</sup>٣) في (ط): «وظهر»؛

<sup>(3)</sup> في (م): "يتعاتبون"، وفي (ط) "يعاتبون"، وفي (ص) (مختصر الكتاب): "يتعاتبون"، والمعنى على جميع هذه الألفاظ واحد تقريباً، وهو المعاتبة والعقاب على من أظهر شيئاً من خصال المنافقين، وذلك لظهور الإسلام، وتمكن المؤمنين، والله أعلم.

٥) في (م): «يتعاتبون»، وفي (ط): «يعاتبون»، وفي (ص): «يتعاتبون». ...

<sup>(</sup>A) كلُّمة (هل» ليست في (م).

<sup>(</sup>٩) ومن هؤلًاء ابن الخياط المعتزلي، حيث ذكر ذلك في كتابه «الانتصار والرد على =

عليه لم يقل ما خرج به عن الجماعة، لكن سماه منافقاً على الوجه الذي ذكرناه، والنفاق كالكفر، نفاق دون نفاق.

ولهذا كثيراً ما يقال: كفر ينقل عن الملة، وكفر لا ينقل، ونفاق انواع الشرك أكبر، ونفاق أصغر كما يقال: الشرك شركان: شرك أكبر وأصغر (١). ينقل عن الملة ينقل عن الملة المناهدة الم

وما لا ينقل.

وفي صحيح أبي حاتم وغيره عن النبي على قال: «الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل، فقال أبو بكر: يا رسول الله كيف ننجو منه، وهو أخفى من دبيب النمل؟ فقال: ألا أعلمك كلمة إذا قلتها نجوت من دقه وجله، قل: اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفرك لما لا أعلم» (1).

وفي الترمذي وغيره (٣) عن النبي ﷺ أنه قال: «من حلف بغير الله فقد أشرك» (٤) قال الترمذي: «حديث حسن».

ابن الراوندي الملحد» (١١٨)، وقد ذكر القاضي عبد الجبار المعتزلي في «شرح الأصول الخمسة» (٧١٤) أن عمر بن عبيد أحد رؤوس المعتزلة الكبار قد ناظر الحسن البصري كلله في تلك المسألة، والله أعلم بحقيقة المحال.

<sup>(</sup>١) في (ط): «أصغر وأكبر».

<sup>(</sup>۲) هذا الحديث من رواية صحابيين جليلين، وهما أبو بكر الصديق، وأبو موسى الأشعري أنه فرواية أبي بكر رواها بالإضافة إلى ابن أبي حاتم، أبو يعلى في مسنده برقم (۲۰۱) ۲۰۰، والمبخاري في الأدب المفرد برقم (۲۱۲) ۲۰۰، ورواه المحافظ أبو القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني في كتابه «الترغيب والترهيب، برقم (۲۰۲)، وقال عنه محققه: «في إسناده بحر بن كنيز وهو ضعيف، انظر التقريب (۱/۹۳)»، وذكره الشيخ الألباني في صحيح المجامع برقم (۳۷۳۱). ورواه أحمد في مسنده برقم (۱۹۱۰) عن أبي موسى الأشعري المنه على المنه المن

ورواه أحمد في مسنده برقم (١٩١٠٩) عن أبي موسى الأشعري في قال: (خطبنا رسول الله في ذات يوم فقال: «أيها الناس اتقوا هذا الشرك، فإنه أخفى من دبيب من دبيب النمل، فقال له من شاء الله أن يقول: وكيف نتقيه وهو أخفى من دبيب النمل يا رسول الله؟ قال: قولوا: اللهم إنا نعوذ بك أن نشرك بك شيئاً نعلمه، ونستغفرك لما لا نعلمه، وإسناده لا بأس به. ورواه كذلك البخاري في الكنى برقم (٥٠٩) ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) كلمة (وغيره) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي برقم (١٥٣٥) كتاب النذور والأيمان، ولفظه: (من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك)، وأبو داود برقم (٣٢٥١) كتاب الأيمان والنذور، وأحمد =

نسفسي اسسم الإيمان بسبب انتفاء كماله

الواجب

وبهذا تبين (١) أن الشارع ينفي اسم الإيمان عن الشخص، لانتفاء كماله الواجب، وإن كان معه بعض أجزائه، كما قال: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشربها وهو مؤمن» (٢).

ومنه قوله: «من غشنا فليس منا، ومن حمل علينا السلاح فليس منا» (٣) فإن صيغة «أنا» و«نحن» ونحو ذلك من ضمير المتكلم في مثل ذلك، يتناول النبي على والمؤمنين معه الإيمان المطلق، الذي يستحقون به الثواب بلا عقاب، ومن هنا قيل: إن الفاسق الملي يجوز أن يقال: هو مؤمن باعتبار، ويجوز أن يقال: ليس بمؤمن (٤) باعتبار.

وبهذا يتبين (°) أن الرجل قد يكون مسلماً، لا مؤمناً، ولا منافقاً مطلقاً، بل يكون معه أصل الإيمان دون حقيقته الواجبة، ولهذا أنكر أحمد وغيره من الأئمة على من فسر قوله ﷺ: «ليس منا» أي (٢) ليس مثلنا، أو ليس من خيارنا، / وقال: «هذا تفسير المرجئة» (٧)، وقالوا: لو لم يفعل

[1/17]

برقم (۲۰۳٦). وهو حديث صحيح كما قال الشيخ الألباني «صحيح الترمذي رقم ۱۰۹۰)» و«صحيح أبي داود رقم ۲۷۸۷».

<sup>(</sup>١) في (ط): (يتبين)؛ (٢) سبق تخريج هذا الحديث ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم (١٠١) ٩٣/١ كتاب الإيمان باب قول النبي ﷺ: "من غشنا فليس مناه ولفظه: "من حمل علينا السلاح فليس منا، ومن غشنا فليس منا»، ورواه أحمد برقم (٢٧٥٠٠) ولفظه كمسلم.

<sup>(</sup>٤) في (ط): اليس مؤمناً، (٥) في (ط): اتبين،

<sup>(</sup>٦) كلمة (أي) ليست في (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٧) السنة للخلال (٧٦ - ٥٧٧)، ونقل مثل ذلك عن الإمام الجليل عبد الرحمن بن مهدي، وقد حكى الحافظ رحمه الله تعالى بعض الأقوال في تفسير تلك العبارة، ورجح ما قيل إن المعنى: «ليس على ديننا الكامل، أي أنه خرج من فرع من فروع الدين وإن كان معه أصله، حكاه ابن العربي» الفتح (٣/ ١٦٥).

وأولى من ذلك ما ذكره المؤلف أعلاه ووضعه في موضع آخر حيث قال: (وكذلك قوله: «من غشنا فليس منا» ونحو ذلك، لا يجوز أن يقال فيه: ليس من خيارنا كما تقوله المرجئة، ولا أن يقال: صار من غير المسلمين فيكون كافراً كما تقوله الخوارج، بل الصواب أن هذا الاسم المضمر ينصرف إطلاقه إلى المؤمنين =

هذه الكبيرة، كان يكون مثل النبي ﷺ، وكذلك تفسير الخوارج والمعتزلة، بأنه يخرج من الإيمان بالكلية [و](١) يستحق به الخلود في النار، تأويل منكر كما تقدم، فلا هذا، ولا هذا.

ومما [يبين] (٢) ذلك أنه من المعلوم أن معرفة الشيء المحبوب، [تقتضي] (٣) حبه، ومعرفة المعظم تقتضي تعظيمه، ومعرفة المخوف تقتضي خوفه، فنفس العلم، والتصديق بالله، وما له من الأسماء الحسنى، والصفات العلى، توجب (٤) محبة القلب له، وتعظيمه وخشيته، وذلك يوجب إرادة طاعته، وكراهة (٥) معصيته.

والإرادة الجازمة مع القدرة، تستلزم وجود المراد، ووجود المقدور عليه منه، فالعبد إذا كان مريداً للصلاة إرادة جازمة مع قدرته عليها صلى، فإذا لم يصل مع القدرة دل ذلك على ضعف الإرادة.

هـل يـمـاقـب عــلــى الإرادة بغير عمل؟ وبهذا يزول الاشتباه في هذا المقام، فإن الناس تنازعوا في الإرادة بلا عمل، هل يحصل بها عقاب؟ وكثر النزاع في ذلك، فمن قال: لا يعاقب احتج بقول النبي على الذي في الصحيحين: «إن الله تجاوز لأمتي عما حدثت به أنفسها ما لم تتكلم به أو تعمل به "(٦).

الإيمان الواجب الذي يستحقون الثواب بلا عقاب، ولهم الموالاة المطلقة، والمحبة المطلقة، وإن كان لبعضهم درجات في ذلك بما فعله من المستحب، فإذا غشهم لم يكن منهم حقيقة، لنقص إيمانه الواجب الذي به يستحقون الثواب المطلق بلا عقاب، ولا يجب أن يكون من غيرهم مطلقاً، بل معه من الإيمان ما يستحق به مشاركتهم في بعض الثواب، ومعه من الكبيرة ما يستحق به العقاب، كما يقول من استأجر قوماً ليعملوا عملاً، فعمل بعضهم بعض الوقت، فعند التوفية يصلح أن يقال: هذا ليس منا، فلا يستحق الأجر الكامل، وإن استحق بعضه) مجموع الفتاوي (٢٩٥/١٩).

<sup>(</sup>١) ما بين المعكونتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: يتبين، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنها أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): يقتضي، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أولى بالمعنى.

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): يوجب.(٥) في (ط): اكراهية١.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري برقم (٥٢٦٩) كتاب الطلاق باب إذا قال لامرأته وهو مكره: هذه =

وبما في الصحيحين من حديث أبي هريرة، وابن عباس في، أن النبي عليه [قال] (١): "إذا هم العبد بسيئة، لم تكتب عليه، فإن عملها كتبت عليه سيئة واحدة، وإذا هم بحسنة، كتبت له حسنة كاملة، فإن عملها كتبت له عشر حسنات، إلى سبعمائة ضعف» (٢).

وفي رواية: «فإن تركها فاكتبوها (۳) له حسنة، فإنما تركها من جراي» (٤).

ومن قال: يعاقب، احتج بما في الصحيح عن النبي على أنه قال: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار، قيل: يا رسول الله، هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصاً على قتل صاحبه (٥).

وبالحديث الذي رواه الترمذي وصححه عن أبي كبشة الأنصاري(٢)

أختي، فلا شيء عليه، ومسلم برقم (١٢٧) ١١٦/١ كتاب الإيمان باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر، والترمذي برقم (١١٨٣) كتاب الطلاق، وأبو داود برقم (٢٢٠٩) كتاب الطلاق، وأبو داود برقم (٢٢٠٩) كتاب الطلاق، وأحمد برقم (٨٨٦٤).

<sup>(</sup>١) ما بين المعكونتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري بنحوه برقم (٧٥٠١) كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ مُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): قال اكتبوها، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الموافق لرواية مسلم.

<sup>(</sup>٤) هذه رواية لمسلم رواها برقم (١٢٩) ١١٨/١ كتاب الإيمان باب إذا هم العبد بحسة...

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري برقم (٣١) كتاب الإيمان باب: ﴿ وَإِن ظَايِفَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْتَتَلُواْ فَالْمِفْنِانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْتَتَلُواْ فَالْمِفْنِانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ومسلم برقم (٢٨٨٨) ٢٢١٣/٤ كتاب الفتن وأشراط الساعة باب إذا تواجه المسلمان بسيفيهما، والنسائي برقم (٤١١٨) كتاب تحريم الدم، وأبو داود برقم (٤٢٦٨) كتاب الفتن والملاحم، وابن ماجه برقم (٣٩٦٤).

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: عن أبي كبشة الأنماري، وهو تصحيف، وأثبتنا ما في (م) و(ط)
 لأنه الصحيح، وهو الموافق لاسمه ﷺ في كتب الرجال، كالإصابة (٤/ ١٦٤).

عن النبي ﷺ: "في الرجلين اللذين أوتي أحدهما علماً ومالاً، فهو ينفقه في طاعة الله، ورجل أوتي علماً ولم يؤت مالاً، فقال: لو أن لي مثل مال فلان، لعملت فيه مثل ما يعمل فلان، قال: فهما في الأجر سواء، ورجل آتاه الله مالاً، ولم يؤته علماً، فهو ينفقه في معصية الله، ورجل لم يؤته الله علماً ولا مالاً، فقال: لو أن لي مثل ما لفلان/ لعملت مثلما يعمل فلان، [٣٣/ب] فهما في الوزر سواء»(١).

الىضوق بسيسن الهم والإرادة

والفصل في ذلك أن يقال: فرق بين الهم والإرادة، فالهم قد لا يقترن به شيء من الأعمال الظاهرة، فهذا لا عقوبة فيه بحال، بل إن تركه لله كما ترك يوسف همه، أثيب على ذلك، كما أثيب يوسف ولهذا قال أحمد: (الهم همان: هم خطرات، وهم إصرار).

ولهذا كان الذي دل عليه القرآن، أن يوسف لم يكن له في هذه القصة (٢) ذنب أصلاً، بل صرف الله عنه السوء والفحشاء، إنه من عباده المخلصين، مع ما حصل من المراودة، والكذب، والاستعانة عليه بالنسوة، وحبسه، وغير ذلك من الأسباب التي لا يكاد بشر يصبر معها عن الفاحشة، ولكن يوسف اتقى الله وصبر، فأصابه (٢) الله برحمته في الدنيا، الفاحشة، ولكن يوسف اتقى الله وصبر، فأصابه (٣) الله برحمته في الدنيا، وكلاَّجُرُ ٱللَّخِرَةِ خَيِرٌ لِللَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ﴿ وَالله المقدور، ولو بنظرة، أو الجازمة، فلا بد أن يقترن بها مع القدرة فعل المقدور، ولو بنظرة، أو حركة رأس، أو لفظة، أو خطرة، أو تحريك بدن، وبهذا يظهر معنى قوله ﷺ: "إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار» (٤)، فوله المقتول أراد قتل صاحبه، فعمل ما يقدر عليه من القتال، وعجز عن حصول المراد، وكذلك الذي قال: لو أن لي مثلما لفلان، لعملت فيه مثل

حقيقة الإرادة الجازمة

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي برقم (۲۳۲۰) كتاب الزهد، وقال عنه: «حديث حسن صحيح»، وابن ماجه برقم (٤٢٢٨)، وأحمد برقم (١٧٥٧٠) وقال عنه الشيخ الألباني: «صحيح» في صحيح ابن ماجه (٤١٣/٢).

 <sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): «القضية».
 (۳) في (ط): «فأثانيه».

<sup>(</sup>٤) سبق تخريج هذا الحديث قريباً.

ما يعمل فلان، فإنه أراد [فعمل](١) ما يقدر عليه، وهو الكلام، ولم يقدر على غير (٢) ذلك (٣).

ولهذا كان من دعا إلى ضلالة، كان عليه مثل أوزار من اتبعه، من غير أن ينقص من أوزارهم شيئاً (٤) ، لأنه أراد ضلالهم [ففعل] (٥) ما يقدر عليه من دعائهم، إذ لا يقدر إلا على ذلك (٢).

وإذا تبين هذا في الإرادة والعمل، فالتصديق الذي في القلب وعلمه يقتضي عمل القلب، كما يقتضي الحس الحركة الإرادية، لأن النفس فيها قوتان: قوة [الشعور بالملائم](٧) والمنافي، والإحساس بذلك، والعمل

- (١) في نسخة الأصل: «يعمل»، وفي (ط): «فعل»، وأثبتنا ما في (م) لأنه أقرب إلى المعنى.
  - (٢) كلمة «غير» ليست في (ط).
  - ۲) انظر: مجموع الفتاوي (۱۲۲/۱۶ ـ ۱۲۸).
- (3) هذا جزء من حديث لرسول الله على ولفظه عند مسلم: "من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من اتبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الأثم مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً» ورواه برقم (٢٦٧٤) ٤/ ٢٠٦٠ كتاب العلم باب من سن حسنة أو سيئة، ومن دعا إلى هدى أو ضلالة، والترمذي برقم ٤٦٧٤) كتاب العلم، وأبو داود برقم (٢١٧٤) كتاب العلم، وأبو داود برقم (٢٠١) كتاب المقدمة، وأحمد برقم (٨٩١٥)، والدارني برقم (٥١٣) في المقدمة،
  - (٥) في نسخة الأصل؛ (فعل)، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه الصواب.
- (١) مسألة المؤاخذة بالهم والإرادة مسألة جليلة القدر، وقد بحثها الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى بحثاً واسعاً في الفتح عند شرح كتاب الرقاق، وأورد كلام العلماء، وخلافهم في تلك المسألة التي بحثها المؤلف، وأضاف عليها مسائل أخرى كقول من يقول بالمؤاخذة بالهم الجازم أن عقاب صاحبه يكون في المدنيا بالغم والهم ونحوهما، أو يكون في الآخرة بالعتاب لا العذاب، ومسألة استثناء الحرم عند من قال: إنه لا يؤاخذ بالهم، وغيرها من المسائل المفيدة، الفتح (١١/ ٣٢٣ ـ ٣٢٩)، ويبقى كلام المؤلف رحمه الله تعالى فيصلاً في هذه القضية الشائكة، وتفصيله هو الذي يزيح الإشكال فيها، وأن هناك إرادة جازمة، وأخرى عنر جازمة، وأن الجازمة لا بد أن يصحبها شيء مما ذكره من الأعمال الظاهرة من نظرة أو الثفاتة أو حركة، وهذه الإرادة هي التي يؤاخذ عليها.
  - (٧) في نسخة الأصل: قوة الشعوب فالملائم. وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه الصواب.

والتصديق به، وقوة الحب [للملائم والبغض للمنافي](١) والحركة عن الحس، بالخوف والرجاء والموالاة والمعاداة، وإدراك الملائم، يوجب اللذة والفرح والسرور، وإدراك المنافى يوجب الألم والغم.

وقد قال النبي ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه،/ [٢٤] أو ينصرانه، ويمجسانه كما تنتج البهيمة [بهيمة](٢) جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء؟»(٣).

فالقلوب مفطورة على الإقرار بالله تصديقاً به، وديناً له، لكن يعرض لها ما يفسدها، ومعرفة الحق تقتضي محبته، ومعرفة الباطل تقتضي بغضه، لما في الفطرة من حب الحق، ويغض الباطل، لكن قد يعرض لها ما يفسدها إما من الشبهات التي تصدها عن التصديق بالحق، وإما من الشهوات التي تصدها عن اتباعه، ولهذا أمرنا الله أن نقول في الصلاة: ﴿ الصّرَاطُ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْدِ الْمُغَضُّوبِ وَلَهَذَا اللَّهِ النَّهُ النَّهُ عَنْدِ الْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِم عَيْدِ الفاتحة: ٢، ٧].

[و]<sup>(3)</sup> قال النبي ﷺ: «اليهود مغضوب عليهم، والنصارى ضالون»<sup>(6)</sup>. لأن اليهود يعرفون الحق كما يعرفون أبناءهم، ولا يتبعونه لما

البهود مغضوب ملبهم والنصارى ضالون، وسب ذلك

 <sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: قوة الحب الملائم والمنافي، وفي (م): قوة الحب الملائم وبغض المنافي، وأثبتنا ما في (ط) لأنها أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٢) هذه الزيادة من (ط)، وهي الموافقة لروايات الحديث.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج هذا الحديث ص٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) حرف الواو ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

٥) رواه أبو داود الطيالسي (١٤٠)، وسعيد بن منصور في سننه برقم (١٧٩) ٢/ ٥٩٧ ، ٥٣٧ عن إسماعيل بن أبي خالد مرسلاً، وقال محققه الدكتور سعد بن عبد الله آل حميد: سنده ضعيف لإرساله... لكن للحديث شواهد، ومعناه صحيح، وعليه اتفق المفسرون، وقد استقصى محقق الكتاب طرق الحديث وتكلم عليها بما فيه الكفاية، ورواه الترمذي برقم (٢٩٥٤) كتاب تفسير القرآن الكريم، ولفظه: (اليهود مغضوب عليهم، والنصارى ضلال) وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث سماك بن حرب، ورواه أحمد برقم (١٨٨٩١)، والطبراني في الكبير من حديث سماك بن حرب، ورواه أحمد برقم (١٨٨٩١)، وقال محققه الشيخ =

فيهم من الكبر والحسد، الذي يوجب بغض الحق ومعاداته، والنصارى لهم عبادة، وفي قلوبهم رأفة ورحمة ورهبانية ابتدعوها، لكن بلا علم، فهم ضلال، هؤلاء لهم معرفة بلا قصد صحيح، وهؤلاء لهم قصد في الخير بلا معرفة به، وينضم إلى ذلك، الظن واتباع الهوى، فلا يبقى في الحقيقة لهم (۱) معرفة نافعة، ولا قصد نافع، بل يكونون (۲) كما قال تعالى عن مشركي أهل الكتاب (۳): ﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فِي أَصَّنِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الملك: ١٠].

وقـال تـعـالـى: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّـدَ كَثِيرًا مِنَ اَلِمِنِ وَاَلْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمْمُ أَعْيُنُ لَا يُشِيرُونَ بِهَا وَلَمْمُ ءَاذَانٌ لَا يَسْبَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِهَكَ كَالْأَنْمَادِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْعَانِلُونَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]

> أصل الإيمان فالإيمان هو قول القلب ليس معه عمل وعمل القلب

فالإيمان الذي (٤) في القلب، لا يكون إيماناً بمجرد ظن (٥) تصديق ليس معه عمل القلب [و](١) موجبه من محبة الله ورسوله ونحو ذلك، كما

شعيب الأرناؤوط: حديث حسن لغيره، والبيهةي في سننه (٣٣١/١)، والهيثمي في مجمع الزوائد (٥/ ٣٣٥)، وقال بعد أن عزاه إلى المسند: رجاله رجال الصحيح، غير عباد بن حبيش وهو ثقة، وأورده الشيخ الألباني في صحيح الترمذي، وذكر الحافظ في الفتح أن ابن مردويه رواه عن أبي ذر بسند حسن (٨/ ١٦٠)، والحديث مروي عن عدي بن حاتم رهي، وعن أبي ذر هي، ومن حديث عبد الله بن شقيق عن رجل من بني القين سأل النبي على عن المغضوب عليهم وعن الضالين، فالحديث ثابت إن شاء الله.

يقول الإمام القرطبي في تفسيرة سورة الفاتحة عند قوله تعالى: ﴿غَيْرِ ٱلْمُغْضُونِ
عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَالَانِ ﴾ بانهم اليهود والنصارى: وشهد لهذا التفسير أيضاً قوله
سبحانه في اليهود: ﴿وَبَانُو بِمُنْسِرِ مِنَ اللّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٢]، وقال: ﴿وَغَضِبَ
اللّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفتح: ٦]، وقال في النصارى: ﴿قَدْ صَالُوا مِن قَسْلُ وَأَصَالُوا 
كَانِهُمْ وَمَنْلُوا عَن سَوَلَهِ ٱلسَكِيلِ ﴾ [المائدة: ٧٧] ١٤٦/١.

- (١) كلمة «لهم» ليست في (م) و(ط)، (٢) في (ط): يكون.
- (٣) لم يتبين لي وجه حصر المؤلف الكلام عن مشركي أهل الكتاب خاصة دون غيرهم من الكفار، ومن المحتمل أن تكون العبارة: المشركين وأهل الكتاب، والله أعلم بالصواب.
  - (٤) كلمة «الذي» ليست في (ط).
     (٥) كلمة «ظن» ليست في (م) و(ط).
    - (٦) الواو ليست في نسخة الأصل، و(م) وهي في (ط).

أنه لا يكون إيماناً بمجرد ظن وهوى، بل لا بد في أصل الإيمان من قول القلب، وعمل القلب.

لفظ التصديق ليس مرادفاً للفظ الإيمان في اللغة

وليس لفظ الإيمان مرادفاً للفظ التصديق كما تظنه (١) طائفة من الناس، فإن التصديق يستعمل في كل خبر، فيقال لمن أخبر بالأمور المشهودة (٢) مثل قوله (٣): الواحد نصف الاثنين، والسماء فوق الأرض مجيباً: صدقت، وصدقنا بذلك، ولا يقال: آمنا لك، ولا آمنا بهذا، حتى يكون المخبر به من الأمور الغائبة، فيقال للمخبر: آمنا له، وللمخبر به آمنا به، كما قال إخوة/ يوسف: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِن لَّنا ﴾ [يوسف: ١٧] أي بمقر [٢٤/ب] لنا، ومصدق لنا، لأنهم أخبروه عن غائب.

ومن قوله تعالى: ﴿قَالُوٓا ﴿ ثَالُوٓا أَنْ أَنْوَمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١]. وقوله تعالى: ﴿ وَمُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَنُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة: ٦١].

وقوله تعالى: ﴿ أَنْزُمِنُ لِيَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ﴾ [المؤمنون: ٤٧].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن لَّرَ نُوْمِنُوا لِي فَاعْتَزْلُونِ ۞ ﴾ [الدخان: ٢١].

﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذُرِيَّةً مِّن فَوْمِهِ ﴾ [يونس: ٨٣] أي: أقر له.

وذلك أن لفظ الإيمان [يفارق التصديق] (٥) لفظاً ومعنى، فإنه أيضاً يقال: صدقته، فيتعدى بنفسه إلى المصدق، ولا يقال: آمنته، إلا من الأمان الذي هو ضد الإخافة، بل يقال(٦): آمنت له، وإذا ساغ أن يقال: ما أنت بمصدق لفلان، كما يقال: هل أنت مصدق له؟ لأن الفعل المتعدى بنفسه، إذا قدم مفعوله عليه، أو كان العامل اسم فاعل ونحوه، مما يضعف عن الفعل، فقد يعدونه باللام تقوية له كما يقال: عرفت هذا، وأنا به عارف، وضربت هذا، وأنا له ضارب، وسمعت هذا، ورأيته وأنا له سامع

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): «يظنه». (٢) في (م) و(ط): «المشهورة».

<sup>(</sup>٣) كلمة «قوله» ليست في (م) و(ط). (٤) كلمة «قالوا» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط)، غير أن في (ط) كلمة «أي» بعد كلمة «التصديق».

<sup>(</sup>٦) كلمة «يقال» ليست في (ط).

وراء، كذلك يقال: صدقته، وأنا له مصدق، ولا يقال: صدقت له به، وهذا خلاف آمن، فإنه [لا]<sup>(۱)</sup> يقال إذا أردت التصديق آمنته، كما يقال: أقررت له، فهذا فرق في اللفظ.

والفرق الثاني: ما تقدم من أن الإيمان لا يستعمل في جميع الأخبار (٢)، بل في الإخبار عن الأمور الغائبة ونحوها، مما يدخلها الريب، فإذا أقر بها المستمع، قيل: آمن، بخلاف لفظ التصديق، فإنه عام متناول لجميع الأخبار (٣) وأما المعنى فإن الإيمان مأخوذ من الأمن الذي هو الطمأنينة، كما أن لفظ الإقرار مأخوذ من قر يقر، وهو قريب من آمن يأمن، لكن الصادق يطمئن إلى خبره، والكاذب بخلاف ذلك، كما يقال للصدق (٤) طمأنينة، والكذب ريبة، فالمؤمن داخل (٥) في الأمن، كما أن المقر دخل في القرار (٢)، ولفظ الإقرار يتضمن الالتزام، ثم إنه يكون على وجهين:

(أحدهما): الإخبار وهو من هذا الوجه، كلفظ التصديق والشهادة ونحوهما، وهذا معنى الإقرار الذي يذكره الفقهاء في كتاب الإقرار.

و(الثاني): إنشاء الالتزام كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ (\*) ءَأَقَرَرَتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَالِكُمْ إِصْرِيُّ قَالُواْ أَقْرَرَنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَانَا مَعَكُم مِن الشَّلِهِدِينَ ﴾ [وليس هو هنا بمعنى الخبر المجرد فإنه سبحانه قال: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَنَى النَّبِيْتِينَ لَمَا عَالَمُ مِن كِنْ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدِقٌ لِما مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْهُرُنَّهُ قَالَ ءَأَقَرَرَتُهُ وَأَخَذَتُم عَلَى ذَلِكُم إِصْرِيُّ ﴾ [آل عصران ١٨] فهذا التزام (٥) للإيمان، والنصر للرسول ﷺ، وكذلك لفظ الإيمان، فيه إخبار التزام (٥) للإيمان، فيه إخبار

[1/40]

<sup>)</sup> ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الإخبار». (٣) في (ط): «الإخبار»

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «الصدق».(٥) في (م) و(ط): «دخل».

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الإقرار». (٧) كلمة «قال» ليست في (م) و(ط)

<sup>(</sup>A) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٩) في (ط): «الالتزام».

وإنشاء والتزام، بخلاف لفظ التصديق المجرد، فمن أخبر الرجل بخبر لا يتضمن طمأنينة إلى المخبر، لا يقال فيه: آمن له، بخلاف الخبر الذي يتضمن طمأنينة إلى المخبر، والمخبر قد يتضمن خبره طاعة المستمع له، وقد لا يتضمن إلا مجرد الطمأنينة [إلى صدقه](۱) فإذا تضمن طاعة المستمع، لم يكن مؤمناً للمخبر إلا بالتزام طاعته مع تصديقه، بل قد استعمل لفظ الكفر المقابل للإيمان في نفس الامتناع عن الطاعة والانقياد، فقياس ذلك أن يستعمل لفظ الإيمان، كما استعمل لفظ الإقرار في نفس التزام الطاعة والانقياد، فإن الله أمر إبليس بالسجود لآدم فأبي واستكبر، وكان من الكافرين.

وأيضاً فلفظ التصديق إنما يستعمل في جنس الأخبار (٢)، وأن (٣) التصديق إخبار بصدق المخبر، والتكذيب إخبار بكذب المخبر، فقد يصدق الرجل الكاذب تارة، والصادق أخرى (٤)، فالتصديق والتكذيب نوعان من الخبر، وهما خبر عن الخبر.

فالحقائق الثابتة في نفسها، التي قد تعلم بدون خبر، لا يكاد يستعمل فيها لفظ التصديق والتكذيب إن لم يقدر مخبر عنها بخلاف الإيمان والإقرار والإنكار والجحود ونحو ذلك، فإنه يتناول الحقائق والإخبار عن الحقائق أيضاً.

وأيضاً [فالذوات]<sup>(ه)</sup> التي تحب تارة، وتبغض تارة، وتوالي تارة، وتعادي أخرى<sup>(٦)</sup>، وتطاع<sup>(۷)</sup> تارة، وتعصى أخرى، ويذل لها تارة، ويستكبر عنها أخرى، تختص هذه المعانى فيها بلفظ الإيمان والكفر ونحو ذلك.

وأما لفظ التصديق والصدق ونحو ذلك، فيتعلق بمتعلقها، كالحب

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل و(م): التي صدقه. وقد أثبتنا ما في (ط) لأنه الصواب.

<sup>(</sup>٢) في (ط): الإخبار.(٣) في (ط): (فإن).

<sup>(</sup>٤) في (ط): العبارة هكذا بين معكوفتين [وقد يكذب الرجل] الصادق أخرى.

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: «والذوات».

<sup>(</sup>٦) في (ط): ﴿وتوالي تارة وتعادي تارة ٤٠. (٧) في (ط): ﴿وتطاوع ٩٠.

والبغض، فيقال: حب صادق، وبغض صادق، فكما أن الصدق والكذب في إثبات الحقائق ونفيها، متعلق بالخبر المنافي(١) والمثبت دون الحقيقة ابتداء، فكذلك في الحب والبغض ونحو ذلك، يتعلق بالحب والبغض دون الحقيقة ابتداء، بخلاف لفظ الإيمان والكفر، فإنه يتناول الذوات بلا واسطة [إقراراً](٢)، أو [إنكاراً](٣)، أو حباً، أو بغضاً، أو طمأنينة، أو نفوراً(١٠).

ويشهد [لهذا](ه) الدعاء المأثور المشهور عند استلام الحجر: (اللهم إيماناً بك، وتصديقاً بكتابك، ووفاء بعهدك، واتباعاً لسنة نبيك محمد ﷺ (٦).

فقال: إيماناً بِك ولم يقل تصديقاً بك كما قال: تصديقاً بكتابك/. [٩٢/ب]

وقال تعالى عن مريم: ﴿ وَصَدَّقَتْ بِكُلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ ۚ ۗ [التحريم: ١٢] فجعل التصديق بالكلمات والكتب.

ومنه الحديث الذي في الصحيح عن النبي على: «تكفل الله لمن خرج في سبيل الله (۷)، لا يخرجه إلا إيمان بي، وتصديق كلماتي (<sup>۸)</sup> ويروى:

قى (ط): ﴿النَّافَيٰ۩.

في نسخة الأصل و(ط): «إقرار»، وأثبتنا ما في (م) لأنه أقرب إلى الصواب. في نسخة الأصل و(ط): «إنكار»، وأثبتنا ما في (م) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٤) في (ط): «أو حب»، «أو بغض»، «أو طمأنية، أو نفور».

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصلُّ و(م): لها، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة (٤/ ١٠٥)، وعبد الرزاق برقم (٨٨٩٨)، والطيالسي ص٢٥، والبخاري في التاريخ الكبير (١/ ٢٣٠) عن ابن عمر وقال: لا يتابع عليه، والطبراني في المعجم الأوسط (٣٠٣/١) والبيهقي في سننه الكبرى (٥٩/٥)، وابن عدي في الكامل (٢/٦٦)، والعقيلي في الضعفاء (٤/ ١٣٥)، وقال الحافظ ابن حجر في تلخيص الحبير (٢٤٧/٢): «وروى البيهقي والطبراني في الأوسط الدعاء من حديث ابن عمر. . . وسنده صحيح، والحديث عن علي ﷺ في أكثر الروايات، ويشمر كلام الحافظ إلى أن الرواية عن على رواية ضعيفة.

<sup>(</sup>٧) في (ط): «في سبيله»، وقد وردت الروايات بذلك، وبما أثبتناه في المتن

<sup>(</sup>A) في (م) و(ط): «بكلماتي» وقد وردت الروايات بذلك، وبما أثبتناه أيضاً في المتن، ووردت بعض الروايات بلفظ: «كلمات الله».

«إيمان بي وتصديق برسلي» ويروى: «لا يخرجه إلا جهاد في سبيل الله، وتصديق كلماته»(١).

ففي جميع الألفاظ جعل لفظ التصديق بالكلمات والرسل، وكذلك قوله في الحديث الذي في الصحيح، ذكر النبي على منازل عالية في الجنة، فقيل له: يا رسول الله، تلك منازل لا يبلغها إلا الأنبياء، فقال: «بلى والذي نفسي بيده، رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين» (٢).

وما [يحصى]<sup>(٣)</sup> الآن [الاستعمال المعروف]<sup>(٤)</sup> في كلام السلف، صدقت بالله، أو فلان يصدق بالله، أو صدق بالله، ونحو ذلك، كما جاء فلان يؤمن بالله، وآمن بالله إيماناً<sup>(٥)</sup> بالله، ونؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، ونؤمن بالله وحده، ونحو ذلك، فإن القرآن والحديث، وكلام الخاصة والعامة، مملوء من لفظ الإيمان بالله، وآمن بالله، ويؤمن بالله، فأمنوا بالله<sup>(٢)</sup>، ويا أيها الذين آمنوا، وما أعلم قيل التصديق بالله، [أو]<sup>(٧)</sup> أن صدقوا بالله و<sup>(٩)</sup> يا أيها النبي صدق بالله<sup>(١١)</sup>، ونحو ذلك، اللهم إلا

<sup>(</sup>۱) هذه الألفاظ كلها وردت في الصحيحين والسنن، والحديث رواه البخاري برقم (۲۳) كتاب الإيمان باب الجهاد من الإيمان، ومسلم برقم (۱۸۷٦) ١٤٩٤/٣ كتاب الإمارة باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله، والنسائي برقم (۲۱۲۳) كتاب الجهاد، وابن ماجه برقم (۲۷۵۳) كتاب الجهاد، ومالك برقم (۹۷۶) كتاب الجهاد، والدارمي برقم (۲۳۹۱) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (۸۷۵۷).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري برقم (۳۲۵٦) كتاب بدء الخلق باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، ومسلم برقم (۲۸۳۱) ٤/۲۱۷۷ كتاب الجنة وصفة نعيمها باب تراثي أهل الجنة أهل الغرف، كما يرى الكوكب في السماء.

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: البخصون وفي (م): البحصون ، وأثبتنا ما في (ط): لأنه الأولى.

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): إلى استعمال معروف، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الأولى.

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: «أماناً»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) العبارتان: (يؤمن بالله، فآمنوا بالله) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٧) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٨) كلمة (أن) ليست في (ط).(٩) في (م) و(ط): «أو».

<sup>(</sup>١٠) العبارة في (م) و(طُ): «يا أيها الذي صدق بالله».

أن [يكون](١) في ذلك [شيء](٢) لا يحضرني الساعة وما أظنه<sup>(٣)</sup>.

ولفظ الإيمان يستعمل في الخبر أيضاً كما يقال: ﴿ كُلُّ ءَامَنَ بِأَللَّهِ ﴾ أي: أقر له، والرسول يؤمن له من جهة أنه مخبر، ويؤمن به من جهة أن رسالته مما أخبر بها، كما يؤمن بالله وملائكته وكتبه.

فالإيمان متضمن للإقرار للرسول والإقرار (٤) بما أخبر به، والكفر تارة يكون بالنظر إلى عدم تصديق الرسول والإيمان به، وهو من هذا الباب يشترك فيه كل ما أخبر به، وتارة بالنظر إلى عدم الإقرار بما أخبر به، والأصل في ذلك هو الإخبار بالله وبأسمائه، ولهذا كان جحد ما يتعلق بهذا الباب أعظم من جحد غيره، وإن كان الرسول أخبر [بكليهما] (٥)، ثم مجرد تصديقه في الخبر والعلم بثبوت ما أخبر به، إذا لم يكن معه طاعة لأمره، لا باطناً، ولا ظاهراً، ولا محبة لله، ولا تعظيم له، لم يكن ذلك إيماناً.

وكفر إبليس وفرعون واليهود ونحوهم، لم يكن أصله من جهة عدم التصديق والعلم، فإن إبليس لم يخبره أحد بخبر، بل أمره الله بالسجود لآدم فأبى واستكبر وكان من الكافرين، فكفره/ بالإباء والاستكبار وما يتبع

ذلك، لا لأجل تكذيب.

أدلتهم أكثر من كثيرين منهم.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «تكون»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: ﴿شيئاً»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) هذا الكلام يدل على أمرين اثنين: (الأول): سعة علم المؤلف رحمه الله تعالى، وتبحره في جميع العلوم سواء علوم غاية كالعلوم الشرعية بفروعها المتشعبة، أو علوم وسائل كعلوم اللغة بفنونها المختلفة، وليس هذا غريباً على شيخ الإسلام ابن تيمية الذي كان يتحدى المخالفين ويفحمهم، بل يتعمق في مذاهبهم ويفهم

<sup>(</sup>الثاني): تواضعه رحمة الله عليه، فهو يستثني بعد أن نفى وجود مثل هذه الألفاظ (صدقوا بالله...)، وتلك هي سيما العلماء الربانيين: التواضع، ومقت العجب، والحذر من الغرور، ومع ذلك فثقة شيخ الإسلام بعلمه وأنه على الحق تبقى ظاهرة، ويتضح هذا من قوله: "وما أظنه».

<sup>(</sup>٤) عبارة (للرسول والإقرار) ليست في (م) و(ط).

٥) في نسخة الأصل: كلاهما، والتصحيح من (م) و(ط).

وكذلك فرعون وقومه جحدوا بها، واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً، وقيال له موسى: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزُلُ هَنَوُلَآهِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الإسراء: ١٠٢]، فالذي يقال هنا أحد أمرين:

إما أن يقال: الاستكبار والإباء والحسد ونحو ذلك، مما كفر (۱) به مستلزم لعدم العلم والتصديق الذي هو الإيمان، وإلا فمن كان علمه وتصديقه تاماً، أوجب استسلامه وطاعته مع القدرة، كما أن الإرادة الجازمة تستلزم وجود المراد مع القدرة، فعلم أن المراد إذا لم يوجد مع القدرة، دل على أن (۲) ما في القلب همة ولا إرادة، فكذلك إذا لم يوجد موجب التصديق والعلم، من حب القلب وانقياده، دل على أن الحاصل في القلب ليس بتصديق ولا علم، بل هناك (۳) شبهة وريب، كما يقول ذلك طوائف من الناس، وهو أصل قول جهم والصالحي والأشعري في المشهور عنه وأكثر أصحابه كالقاضي أبي بكر ومن اتبعه، ممن يجعل الأعمال الباطنة والظاهرة [من] موجبات الإيمان، لا من نفسه، ويجعل ما ينتفي الإيمان بانتفائه من لوازم التصديق، لا يتصور عنده تصديق باطن مع كفر قط.

أو أن يقال<sup>(٥)</sup>: قد يحصل في القلب علم بالحق وتصديق به، ولكن مما<sup>(١)</sup> في القلب من الحسد والكبر ونحو ذلك، مانع من استسلام القلب وانقياده ومحبته، وليس هذا كالإرادة مع العمل، لأن الإرادة مع القدرة مستلزمة للمراد، وليس العلم بالحق والتصديق به مع القدرة على العمل بموجب ذلك العمل، بل لا بد مع ذلك من إرادة الحق والحب له.

فإذا قال القائل: القدرة التامة [بدون](٧) الإرادة الجازمة مستلزمة

<sup>(</sup>١) في (ط): «الكفر». (٢) في (م) و(ط): «أنه».

<sup>(</sup>٣) في (ط): «هنا».(٤) هذه الإضافة من (ط).

 <sup>(</sup>٥) هذا هو الأمر الثاني مما رد به المؤلف على مرجئة الجهمية الذين لا يتصورون أصلاً وجود الكفر مع التصديق والعلم.

<sup>(</sup>٦) في (م) و(ط): ٥ما٪.

<sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل: من، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

لوجود المراد المقدور، [موجبة] (١) لحصول المقدور، لم يكن مصيباً، بل لا بد من الإرادة، وبهذا [يتبين] (٢) خطأ من قال: إن مجرد علم الله الله المخلوقات موجب لوجودها، كما يقول ذلك من يقوله من أهل الفلسلفة، كما يغلط الناس من يقول: إن مجرد إرادة الممكنات بدون القدرة موجب وجودها، وكما خطأوا من قال: إن مجرد القدرة كافية، بل لا بد من العلم والقدرة والإرادة في وجود المقدور والمراد، والإرادة مستلزمة لتصور المراد والعلم به، والعلم والإرادة (٣) والقدرة ونحو ذلك، وإن كان قد يقال: إنها متلازمة في الحي، أو أن الحياة مستلزمة لهذه الصفات، أو أن بعض الصفات مشروط بالبعض، فلا ريب أنه ليس كل معلوم مراداً محبوباً ولا مقدوراً، ولا كل مقدور مراداً محبوباً، وإذا كان كذلك لم يلزم من كون الشيء معلوماً مصدقاً به، أن يكون محبوباً معبوداً، بل لا بد من العلم وأمر آخر به يكون هذا محباً وهذا محبوباً.

فقول من جعل مجرد العلم والتصديق في العبد هو الإيمان، وأنه موجب لأعمال القلب، فإذا انتفت دل على انتفاء العلم، بمنزلة من يقول: مجرد علم الله بنظام العالم موجب لوجوده، بدون وجود إرادة منه، وهو [شبيه] بقول المتفلسفة: إن سعادة النفس في [مجرد] أن تعلم الحقائق، ولم يقرنوا ذلك بحب الله تعالى وعبادته التي لا تتم السعادة إلا به (۱)، وهو نظير من يقول: كمال الجسم أو النفس في الحس (۷) من غير

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل و(م): موجب، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الأولى بسياق الكلام.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: يبين، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

 <sup>(</sup>٣) في (م) سقطت العبارة التالية: «في وجود المقدور والمراد، والإرادة مستلزمة لتصور المراد والعلم به والعلم والإرادة».

 <sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: «شببه»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

 <sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: (تجرد)، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٦) في (ط): بها، وكلا الأمرين صحيح، فما أثبتناه في المتن يعود الضمير المذكر فيه إلى حب الله تعالى، وما ورد في (ط) يعود الضمير المؤنث فيه إلى عبادته سبحانه وتعالى، على أن هذه اللفظة «إلا بها» قد سقطت من (م).

<sup>(</sup>٧) في (ط): «الحب».

اقتران الحركة الإرادية به (۱) ، يقول: اللذة في مجرد الإدراك والشعور ، وهذا غلط باتفاق العقلاء ، بل لا بد من إدراك الملائم ، والملائمة لا تكون إلا بمحبة بين المدرك والمدرك ، وتلك المحبة والموافقة والملائمة ليست نفس إدراكه والشعور به .

وقد قال كثير من الناس من الفلاسفة والأطباء ومن اتبعهم: إن اللذة إدراك الملائم، وهذا تقصير منهم، بل اللذة حال يعقب إدراك الملائم، كالإنسان الذي يحب الحلو ويشتهيه، فيدركه بالذوق والأكل، فليست اللذة مجرد ذوقه، بل أمر يجد من نفسه يحصل مع الذوق، فلا بد أولاً من أمرين، وآخراً من أمرين، لا بد أولاً من شعور بالمحبوب ومحبة له، فما لا شعور به لا يتصور أن يشتهي، وما يشعر به وليس في النفس محبة له لا يشتهى، ثم إذا حصل إدراكه بالمحبوب نفسه، حصل عقيب ذلك اللذة والفرح مع ذلك.

ولهذا قال النبي ﷺ في الدعاء المأثور: «اللهم إني أسألك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك، من غير ضراء مضرة، ولا فتنة مضلة»(٢).

وفي الحديث الصحيح: "إذا دخل أهل الجنة الجنة، نادى مناد: يا أهل الجنة! إن لكم عند الله موعداً يريد أن ينجزكموه، فيقولون: ما هو؟ ألم يبيض وجوهنا، ويثقل موازيننا، ويدخلنا الجنة، ويجرنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فينظرون إليه، فما أعطاهم شيئاً أحب إليهم من النظر إليه» (٣) رواه مسلم وغيره.

 <sup>(</sup>١) في (م) و(ط): ومن، وبهذه اللفظة يعد هذا قولاً جديداً يذكره المؤلف، وبدونها يعد هذا القول تفسيراً للقول الذي قبله.

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي برقم (۱۳۰۵) كتاب السهو، وأحمد برقم (۱۷۸٦۱)، والحاكم برقم في المستدرك (۱/ ۵۲٤)، وصححه ووافقه الذهبي، وهو كما قالا، وكذا صححه الألباني في كتابه صحيح النسائي (۱/ ۲۸۰).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم بنحوه برقم (١٨١) ١٦٣/١ كتاب الإيمان باب إثبات رؤية المؤمنين =

فاللذة مقرونة بالنظر إليه، ولا أحب إليهم من النظر إليه لما يقترن بذلك من اللذة، لا أن نفس النظر هو اللذة..

وفي الجملة/ فلا بد في الإيمان الذي في القلب من تصديق بالله

[[//[]]

ورسوله، وحب الله (۱) ورسوله، وإلا فمجرد التصديق مع البغض الله ورسوله، ومعاداة الله ورسوله، ليس إيماناً باتفاق المسلمين، وليس مجرد التصديق والعلم يستلزم الحب، إلا إذا كان القلب سليماً من المعارض،

كالحسد والكبر، لأن النفس مفطورة على حب الحق، وهو الذي يلائمها، ولا شيء أحب إلى القلوب السليمة من الله، وهذا هو الحنيفية ملة

إبراهيم عليه الذي اتخذه الله خليلاً.

وقيد قيال تبعيالي: ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالُّ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَنَّى ٱللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيرِ ﴿ السَّعَرَاء: ٨٨، ٨٩]، فليس مجرد العلم [موجباً لحب] (٢٢) المعلوم، إن لم يكن في النفس قوة أخرى تلائم المعلوم، وهذه القوة موجودة في النفس، وكل من القوتين تقوى بالأخرى، فالعلم يقوى بالعمل، والعمل يقوى بالعلم، فمن عرف الله وقلبه سليم أحبه، وكلما ازداد له معرفة ازداد حبه له، وكلما ازداد حبه له ازداد ذكره له، ومعرفته بأسمائه وصفاته، فإن قوة الحب توجب كثرة ذكر المحبوب، كما أن البغض يوجب الإعراض عن ذكر المبغض، فمن عادى الله ورسله (٣)، وحاد الله ورسوله، كان ذلك مقتضياً [لإعراضه](٤) عن ذكر الله ورسوله

بالخير، وعن ذكر ما يوجب المحبة [فيضعف] (٥) علمه به حتى قد ينساه،

كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنْهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴾ [الحشر: ١٩]

(٣) في (ط): ارسولها.

في الآخرة ربهم سبحانه وتعالى، والترمذي برقم (٢٥٥٢) كتاب صفة الجنة، وابن

ماجه بزقم (١٨٧) المقدمة، وأحمد برقم (١٨٤٥٦). (١) في (ط): «الله».

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «موجب الحب»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: الأغراضه، التصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: اليضعف، والتصحيح من (م) و(ط).

وقال تعالى: ﴿وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذَكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾ [الكهف: ٥٧]، وقد يحصل مع ذلك تصديق وعلم، مع بغض ومعاداة، لكن تصديق ضعيف، وعلم ضعيف، ولكن لولا البغض والمعاداة، لأوجب ذلك من محبة الله ورسوله ما يصير به مؤمناً.

العلم التام بالله الدس شرطاً في الإيمان به، والمستر بالجهل فما من شرط الإيمان بالله تعالى وجود العلم التام (١)، ولهذا كان الصواب أن الجهل ببعض أسماء الله وصفاته، لا يكون صاحبه كافراً، إذا كان مقراً بما جاء به الرسول على ولم يبلغه ما يوجب العلم بما جهله على وجه يقتضي كفره إذا لم يعلمه، لحديث الذي أمر أهله بتحريقه ثم تذريته (٢).

بل العلماء يتفاضلون في العلم به، ولهذا يوصف من لم يعمل بعلمه بالجهل وعدم العلم.

قَــال تــعــالـــى: ﴿إِنَّمَا اَلتَّوْبَكُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَمْمَلُونَ اَلشُّوَ، بِمَهَلَمَوْ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ﴾ [النساء: ١٧]، قال أبو العالبة<sup>(٣)</sup>: (سألت أصحاب محمد عن هذه الآية، فقالوا لي: كل من عصى الله فهو جاهل)(٤)/، وكل من [٧٧/ب]

 <sup>(</sup>١) العبارة في (ط) هكذا: فمن شرط الإيمان وجود العلم التام، وهو تحريف يتناقض مع ما بعده من كلام المؤلف.

<sup>(</sup>٢) انظر تخريجه صفحة ٤٧٤، لأن المؤلف أورده هناك كاملاً.

<sup>(</sup>٣) هو رفيع بن مهران الرياحي، أحد كبار التابعين، أدرك زمن النبي هي، وأسلم في خلافة الصديق هي ودخل عليه، وسمع من عمر وعلي وابن مسعود وعائشة وكبار الصحابة، كان من أعلام القراء، حيث قرأ القرآن وحفظه على أبي بن كعب هي، وكان من أثمة التفسير، توفي سنة ٩٣هـ على ما ذكره البخاري في تاريخه الكبير.

التاريخ الكبير (٣/ ٣٢٦)، الجرح والتعديل (٣/ ٥١٠)، حلية الأولياء (٢/ ٢١٧)، سير أعلام النبلاء (٤/ ٢١٧)، تهذيب التهذيب (٣/ ٢٨٤).

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير (٤/ ٢٩٤)، وابن حبان في الثقات (٧/ ٦٥٨) بلفظ: ما عصي الله إلا من جهالة.

وانظر في تفسير هذه الآية: الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٨٠)، تفسير ابن كثير (١/ ٤٦٤)، فتح القدير (٤٣٩/١).

تاب قبل الموت، فقد تاب من قريب، ومنه قول ابن مسعود: (كفى بخشية الله علماً، وكفى بالاغترار بالله جهلاً)(۱)، وقبل للشعبي((7) أيها العالم فقال: العالم من يخشى الله(7).

كــــل مــــن خشي الله فهو عالم

وقال(١): قد قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَثُوَّأُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وقال أبو حيان [التيمي]<sup>(٥)</sup>: (العلماء ثلاثة: عالم بالله، وعالم <sup>(٦)</sup> بأمر الله، وعالم بأمر الله، وعالم بأمر الله، وعالم بأمر الله الذي يعلم حدوده وفرائضه)<sup>(٧)</sup>.

- (۱) رواه الطبراني في المعجم الكبير (۹/ ۱۸۹)، ونسب الشوكاني هذا القول في فتح القدير لمسروق، ومسروق من كبار تلامذة ابن مسعود، فلعله حدث بهذا دون أن يستده إلى ابن مسعود (٥/ ٣٤٩)، وروى أبو نعيم في الحلية عن ابن مسعود قوله: "ليس العلم بكثرة الرواية، ولكن العلم الخشية» (١/ ١٣١).
- (٢) هو عامر بن شراحيل الهمداني، ولد في خلافة عمر رها، ورأى علياً وصلى خلفه، وسمع من سعد بن أبي وقاص وسعيد بن زيد وأبي موسى الأشعري، وأبي هريرة وابن عمر وعائشة وعمران بن الحصين، وخلق من الصحابة، كان من أوعية العلم والفتوى والحفظ، وهو في طبقة الحسن البصري، نعته الذهبي بعلامة العصر، مات سنة ١٠٤ه على المشهور.
- الجرح والتعديل (٦/ ٣٢٢)، التاريخ الكبير (٦/ ٤٥٠)، حلية الأولياء (٤/ ٣١٠)، تاريخ بغداد (٢٢/ ٢٧٧)، تذكرة الحفاظ (١/ ٧٤)، سير أعلام النبلاء (٤/ ٢٩٤)، تهذيب التهذيب (٥/ ٦٥).
  - (٣) انظر: حلية الأولياء (٣١١/٤).(٤) كلمة «قال» ليست في (م) و(ط).
- (٥) في نسخة الأصل: التميمي، والتصحيح من (م) و(ط)، وأبو حيان التيمي هو يحيى بن سعيد بن حيان الكوفي، نعته الحافظ ابن حجر بالعابد، روى عن الشعبي وأبيه وعمه يزيد بن حيان والضحاك وغيرهم، وعنه أيوب السحتيائي والأعمش وشعبة والثوري وابن المبارك ويحيى القطان وآخرون، كان سفيان يعظمه ويجله، مات ستة ١٤٥ه.
- الجرح والتعديل (١٤٩/٩)، الكاشف (٣/ ٢٢٥)، البداية والنهاية (١٠/ ٩٨)، تهذيب التهذيب (١١/ ١٨٨).
  - (٦) كلمة (عالم) ليست في (ط).
- (٧) لم أجده عن أبي حيان فيما توفر لي من المصادر، ولكن روى الدارمي عن سفيان قوله:
   «كان يقال: العلماء ثلاثة. . . » وذكر نحوه، وهو في مسند الدارمي برقم (٣٦٣).

وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَنُوَّا ﴾ [فاطر: ٢٨]، وهذا يدل على أن كل من خشي الله فهو عالم، وهو حق، ولا يدل على أن كل عالم يخشاه، لكن لما كان العلم به موجباً للخشية عند عدم المعارضة، كان عدمه دليلاً على ضعف الأصل، إذ لو قوي لدفع المعارض.

وهكذا لفظ العقل، يراد به الغريزة التي بها يعلم، ويراد بها أنواع من معنى العقل العلم، ويراد به العمل بموجب ذلك العلم (١١)، كما قال النبي ﷺ: «إذا كان أحدكم صائماً، فلا يرفث ولا يجهل، فإن امرؤ شاتمه، أو قاتله، فليقل إني امرؤ صائم (٢).

والجهل هنا هو الكلام الباطل، بمنزلة الجهل المركب، ومنه قول الشاعر:

ألا لا يجهلن أحد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا (٣) معنى الجاهلية ومن هذا سميت الجاهلية جاهلية، وهي متضمنة لعدم العلم، أو لعدم

 <sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال ما أورده الغزالي عن تعريف العقل في الإحياء (١٠١/١)،
 وهو قريب من كلام المؤلف.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري برقم (۱۸۹٤) كتاب الصوم باب فضل الصوم، ومسلم برقم
 (۱۱۵۱) ۲/۲۰۸ كتاب الصيام باب حفظ اللسان للصائم، وأبو داود برقم
 (۲۳۲۳) كتاب الصوم، وابن ماجه برقم (۱۲۹۱) كتاب الصيام، وأحمد برقم
 (۷۲۹۵)، ومالك برقم (۱۸۹٤) كتاب الصوم.

<sup>(</sup>٣) هذا البيت جزء من معلقة الشاعر الجاهلي المعروف عمرو بن كلثوم التغلبي، ومعلقته إحدى المعلقات السبع ـ على قول من يقول إنها سبع ـ، وتسمى أيضاً المذهبات، لأن العرب كتبتها بماء الذهب وعلقتها بين أستار الكعبة، وعمرو بن كلثوم شاعر جاهلي من فحول الشعراء الجاهليين، وهو في طبقة امرئ القيس، وزهير بن أبي سلمى، والنابغة، وغيرهم، وهو الذي قتل عمرو بن هند ملك الحيرة، ويقال إن معلقته تربو على الألف بيت، ولكن لم يبق منها إلا ما حفظه منه الرواة وتناقلوه، وأولها: ألا هبي بصحنك فاصبحينا، ومات عمرو قبل البعثة بنحو ثلاثين عاماً: شرح المعلقات العشر (٢٨٩) للخطيب التبريزي، خزانة الأدب للبغدادي (١٩/١)، الأغاني (١١/ ٢٥)، العقد الفريد (٣١٣، ٢٥٣٥).

العمل به (۱) ، ومنه قول النبي ﷺ لأبي ذر: «إنك امرؤ فيك جاهلية» (۲) ، لما ساب الرجل وغيره بأمه.

إذ المنح: إلى المنح: ﴿إِذْ جَمَّلُ الَّذِينَ كَفُرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْمُحِيثَةُ جَيِنَةً الْمَنْ والحمية يحمل المرء على فعل ما يضره، وترك ما ينفعه، وهذا من الجهل الذي هو عمل بخلاف العلم، حتى يقدم المرء على فعل ما يعلم أنه يضره، وترك ما يعلم أنه ينفعه، لما في نفسه من البغض والمعاداة لأشخاص وأفعال، وهو في هذه الحال ليس عديم العلم والتصديق بالكلية، لكنه لما في نفسه من بغض وحسد غلب موجب ذلك لموجب العلم، فدل على ضعف العلم لعدم موجبه ومقتضاه، ولكن ذلك الموجب والنتيجة لا يوجد (أع) عنه وحده، بل عنه وعما في النفس من خب ما ينفعها، وبغض ما يضرها، فإذا حصل لها مرض ففسدت به أحبت ما يضرها، وأبغضت ما ينفعها، فتصير النفس كالمريض الذي يتناول ما يضره لشهوة نفسه له، مع علمه أنه يضره.

قلت: هذا معنى ما روي عن النبي على: «إن الله يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات، ويحب العقل الكامل عند حلول الشهوات؛ رواه البيهقي مرسلاً<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الصحاح للجوهري (١٦٦٣/٤ ـ ١٦٦٤).

٢) سبق تخريج هذا الحديث ص٣٩٩. (٣) في (ط): «وقد».

<sup>(</sup>٤) في (ط): «توجد».

<sup>(</sup>٥) لم أجده في السنن الكبرى للبيهقي، وإذا أطلقت رواية البيهقي فإنها تنصرف إلى السنن الكبرى، ولعلها في بعض كتب البيهقي الأخرى، وقد رواه أبو نعيم في الحلية (١٩٩/١) من حديث عمران بن حصين، ورواه محمد بن سلامة بن جعفر القضاعي في مسند الشهاب عن عمران بن حصين على بلفظ أطول برقم (١٠٨٠) القضاعي في مسند الشهاب عن عمران بن حصين على المول برقم (١٠٨٠) ان النبي الحلى أخذ بطرف عمامتي وقال: "يا عمران إن الله تبارك وتعالى يحب الإنفاق، ويبغض الإقتار، فأنفق وأطعم، ولا تصر صراً فيعسر عليك الطلب، واعلم أن الله يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات، والعقل الكامل عند حلول الشبهات، ويحب السماحة ولو على تمرات، ويحب الشجاعة ولو على قتل حية وذكره المؤلف كاملاً في درء التعارض (٥/ ١٣١)، وفيه عمرو بن حفص حية وذكره المؤلف كاملاً في درء التعارض (٥/ ١٣١)، وفيه عمرو بن حفص حية

وقد قال تعالى: ﴿ وَالْذَكُرُ عِبُدُانًا إِلَيْهِمَ وَإِسْحَكَ وَيَعَوُبُ أَوْلِى الْأَيْدِى وَالْمَانِ وَالْبَصِيرة في وَالْمَانِ وَأَصل القوة قوة القلب الموجبة لمحبة الخير وبغض الشر، فإن المؤمن قوته في قلبه، وضعفه في جسمه، والمنافق قوته في جسمه، وضعفه في قلبه، فالإيمان لا بد فيه من هذين الأصلين: التصديق بالحق والمحبة له، وهذا أصل القول، وهذا أصل العمل، ثم الحب التام مع القدرة، يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر ضرورة كما تقدم، فمن جعل مجرد العلم والتصديق موجباً لجميع ما يدخل في مسمى الإيمان، وكل ما يسمى (٣) إيماناً فقد غلط، بل لا بد من العلم والحب، والعلم شرط في محبة المحبوب، كما أن الحياة شرط في العلم، لكن لا يلزم من العلم والمعلوم معنى العلم بالشيء والتصديق بثبوته محبته، إن لم يكن بين العلم والمعلوم معنى العلم بالشيء والتصديق بثبوته محبته، إن لم يكن بين العلم والمعلوم معنى المحب أحب لأجله، ومعنى في المحبوب كان محبوباً لأجله (٤).

ولهذا كان الإنسان يصدق بثبوت أشياء كثيرة ويعلمها وهو يبغضها، كما يصدق بوجود الشياطين والكفار ويبغضهم، فنفس<sup>(6)</sup> التصديق بوجود الشيء لا يقتضي محبته، لكن الله سبحانه يستحق لذاته أن يحب ويعبد، وأن يحب لأجله رسوله، والقلوب فيها معنى يقتضي حبه وطاعته، كما فيها معنى يقتضي العلم والتصديق به، فمن صدق به وبرسوله، ولم يكن محباً له ولرسوله، لم يكن مؤمناً حتى يكون فيه مع ذلك الحب له ولرسوله، وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له، لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة، فما (7) يظهر على البدن من

الأعسمال والأقسسوال الظاهرة هي موجب ما في القلب

<sup>=</sup> العبدي، قال عنه ابن معين: ليس حديثه بشيء، وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث، ليس بقوي، الجرح والتعديل (١٠٣/١).

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «فمن»، والتصحيح من (م) و(ط).

 <sup>(</sup>۲) في (ط): «فهذا».
 (۳) في (ط): «سمي».

<sup>(</sup>٤) هذه العبارة: اومعنى في المحبوب كان محبوباً الأجله، ساقطة من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۵) في (م) و(ط): «ونفس».

<sup>(</sup>٦) في نسخة الأصل: «مما»، وفي (م) في المتن: «فمما»، وكتب في الهامش =

الأقوال والأعمال هو موجب ما في القلوب(١) ولازمه، ودليله ومعلوله، كما أن ما يقوم بالبدن/ من الأقوال والأعمال له أيضاً تأثير فيما في [۲۸/ب] القلب، فكل منهما يؤثر في الآخر، لكن القلب هو الأصل والبدن فرح له، القلب هو الأصل والبدن والفرع يستمد من أصله، والأصل يثبت ويقوى بفرعه، كما في الشجرة التي هو الفرع -يضرب المثل لكلمة الإيمان بها(٢).

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيْبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَايِثُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ۞ تُؤْقِ أَكْلَهَا كُلَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَّ ۗ ﴿ الْ [إبراهيم: ٢٤، ٢٥]؛ وهو (٤) كلمة التوحيد، فالشجرة كلما قوى أصلها وعروقها(٥) وروي، قويت فروعها، وفروعها أيضاً إذا اغتذت بالمطر والريخ أثر ذلك في أصلها.

وكذا(٢) الإيمان في القلب، والإسلام علانية، ولما كانت الأقوال الاستبدلال والأعمال الظاهرة لازمة ومستلزمة للأقوال والأعمال الباطنة، كان يستدل بالظاهر على بها عليها، كما في قوله تعالى: ﴿ لَّا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُوكَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَادَةً ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمُّ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي تُلُوبِهِمُ ٱلْإِيكُنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ يِّنَّهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢]، فأحبر أن من كان مؤمناً بالله واليوم الآخر لا يوجدون موادين لأعداء الله ورسوله، بل نفس الإيمان ينافي موادتهم(٧)، فإذا حصلت الموادة دل ذلك على خلل الإيمان.

الباطن

أمامها: لعله الفماء، وهو موافق لما في (ط) وهو الذي أثبته حتى تستقيم العبارة. (١) في (ط): «القلب».

<sup>(</sup>٢) العبارة في (ط) كالتالي: «التي يضرب بها المثل لكلمة الإيمان».

<sup>(</sup>٣) وقع في الآية الكريمة خطأ في جميع النسخ، ففي نسخة الأصل و(م) جاءت الآية هَكَذَا: ﴿مَثَلَا كُلِبَةً طَيِّبَةً . . . ﴾ وفي (ط): ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا . . . ﴾.

<sup>(</sup>٤) في (ط): وهي، حيث يعود الضمير على الشجرة، وأما ما أثبتناه فيعود الضمير على الأصل الذي يقوى بفرعه والعكس.

في (م) و(ط): ﴿وَعَرَقُۥ (٦) في (م) و(ط): «وكذلك».

<sup>(</sup>٧) في (ط): «مودتهم».

وكذلك قوله تعالى: ﴿ تَكَرَىٰ كَيْرَا مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْتَ الَّذِينَ كَفَرُواً لِيَهُمْ يَتَوَلَّوْتَ الَّذِينَ كَفَرُواً لَيْهُمْ مَا فَذَمْتُ مَمْ خَلِدُونَ ﴿ لَيْهُمْ مَا فَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنَّبِينِ وَمَا أَنْزِكَ إِلَيْهِ مَا الْخَذُوهُمْ أَوْلِيَاتَهُ وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنَّبِينِ وَمَا أَنْزِكَ إِلَيْهِ مَا الْخَذَوْهُمْ أَوْلِيَاتَهُ السائدة: ٨٠ مَا ١٨].

وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ مَرْسَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمَ وَٱنْفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ أُولَئَيْكَ هُمُ ٱلْفَكَلِدُونَ ﴿ ﴾ [الحجرات: ١٥]، فأخبر تعالى أن هؤلاء هم الصادقون في قولهم: آمنا، ودل ذلك على أن الناس في قولهم آمنا: صادق وكاذب، والكاذب فيه نفاق بحسب كذبه.

قال تعالى في المنافقين: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْبَوْمِ الْآلِخِهِ وَمَا مُمَنَّ اللَّهِ وَبِالْبَوْمِ الْآلِخِهِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ فَكَالِمُ مُنَالِهُ وَاللَّهِ مَا لَكُ مُرَمَّ اللَّهُ مَرَمَنَا وَمَا يَغْذَعُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْكُمُونَ ﴾ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَمَنَا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِلَى اللَّهُ مَرَمَنَا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ إِنَا كَانُوا يَكُذِبُونَ هَما (٢٠) و (١٠ يكذّبون هما (٢٠) قراءتان مشهورتان (٣٠).

وفي الحديث: «أساس النفاق الذي بني عليه الكذب»(٤).

 <sup>(</sup>١) في (ط): الوقي».
 (٢) كلمة الهما اليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) القراءة بالتخفيف (يكذبون) قرأ بها حمزة وعاصم والكسائي، وأما القراءة بالتشديد (يكذّبون) فقد قرأ بها نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر، وأبو جعفر، ويعقوب. الحجة في القراءات السبع لابن خالويه (٦٨)، النشر في القراءات العشر لابن الجوزي (٢/٧٠٢)، وانظر: تفسير ابن كثير (٤٩/١)، فتح القدير (٤٢/١)، القراءات العشر المتواترة من طريقي الشاطبي واللارة في هامش القرآن الكريم (٣) مراجعة وتدقيق الشيخ محمد كريم راجح.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على هذا الحديث فيما بحثت فيه من مصادر حديثية سترد في فهارس الكتاب بمشيئة الله تعالى، وقد ذكره المصنف مرة في مجموع الفتاوى (٢٠/٧٧)، قائلاً: كما جاء في الأثر، وذكره غير مرة في مجموع الفتاوى منها: (١٢/١٠)، دون أن يقول إنه حديث.

لكن روى الفريابي في «صفة المنافق» (٥٢) عن الحسن قال: وكان يقال: «الأس الذي يبنى عليه النفاق الكذب» ورواته ثقات، فهو أثر صحيح على أية حال، وأما كونه حديثاً فلم يظهر لي فيه شيء حتى الآن، والله أعلم.

وقال تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّا ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَاذِبُونَ ۞﴾ [المنافقون: ١].

وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَنْهَدَ اللَّهَ لَهِ مَاكَنَا مِن فَضَالِهِ لَنُصَّدُّفَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَا فَلَمَا مَا تَنْهُم مِن فَضَالِهِ مِن فَضَالِهِ مَنْ فَضَالِهِ مِن الصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَ مُمْرِضُونَ وَلَنَكُونَا مِن الصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمُ مُمُونَا مَا مَعْدُوهُ وَلِيمًا فَعَلَمُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا فَعَلَمُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا مَنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا مَنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا مَنْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا اللَّهُ مَا مُعْلَمُونُ وَلِيمًا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا لَهُ وَلَا لَهُ مِنْ فَالْمُوا اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَلِيمًا لَهُ وَلَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَلَهُ اللّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ إِلَا لَهُ إِلَا لَهُ إِلَّا لَهُ إِلَا لَهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا مُنْ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ اللَّ

1/۲۹] ڪائوا ککونوک 🚳 [التوبة: ٧٥ ـ ٧٧]. /

من الإيمان

فرق المرجئة

وقال تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَن كِلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ﴾ [التوبة: ٥٥] الآية (١) جماهير ومثل هذا كثير، ويالجملة فلا يستريب من تدبر ما نقول في أن الرجل لا المرجئة على يكون مؤمناً بمجرد تصديق في القلب مع بغض (٢) لله ورسوله، واستكبار ان عمل القلب عن عبادته، ومعاداة (٣) له ولرسله (٤).

ولهذا كان جماهير المرجئة على أن عمل القلب داخل في الإيمان، كما نقله أهل المقالات عنهم، منهم الأشعري فإنه قال في كتابه في المقالات:

اختلفت (٥) المرجئة في الإيمان ما هو؟ وهم [اثنتا عشرة] (١) فرقة:

1 - فالفرقة الأولى منهم: يزعمون أن الإيمان بالله هو المعرفة بالله وبرسوله (٧) وبجميع ما جاء من عند الله فقط، وأن ما سوى المعرفة من الإقرار باللسان والخضوع بالقلب، والمحبة لله ولرسوله، والتعظيم (٨)،

(١) كلمة «الآية» ليست في (ط). (٢) في (ط): «بغضه».

(٣) في (ط): «ومعاداته».
 (٥) في (ط): «اختلف»، وفي (م): «الكلمة غير واضحة».

(٥) في (ط): "احتلف"، وفي (م): "الكلمة غير وأضحة".
 (٦) في نسخة الأصل و(م): "اثنا عشر»، والتصحيح من (ط).

(٧) عي تشخص ١١ طبل ورم، ١٠١٠ عسره، والتصحيح من (هـ)
 (٧) في مقالات الإسلاميين: «برسله».

(٨) في (ط): «والتعظيم لهما»، وكذلك جاءت في كتاب المقالات بين معكوفتين
 هكذا: والتعظيم الهما]، مما يضع أمامنا احتمالين:

الأول: أن المصنف كلُّهُ قد اطلع على نسخة لم يطلع عليها محقق المقالات، والثاني: أن تكون هذه الزيادة من المحقق نفسه، ومع هذا فقد آذيا أن نثبت ما

والثاني: أن تكون هذه الزيادة من المحقق نفسه، ومع هذا فقد آثرنا أن نثبت ما ورد في نسخة الأصل والنسخة (م)، لأن المعنى مكتمل بدون هذه الزيادة.

والخوف فيهما (١)، والعمل بالجوارح فليس بإيمان، وزعموا أن الكفر بالله هو الجهل به، وهذا قول يحكى عن جهم بن صفوان (٢).

قال: «وزعمت الجهمية أن الإنسان إذا أتى بالمعرفة، ثم جحد بلسانه الجهمية أنه لا يكفر بجحده، وأن الإيمان لا يتبعض ولا يتفاضل أهله فيه، وأن الإيمان والكفر لا يكونان إلا في القلب دون الجوارح».

قال: ٢ - «والفرقة الثانية من المرجئة: يزعمون أن الإيمان هو المعرفة المعرفة بالله فقط، والكفر به هو الجهل به فقط، فلا إيمان بالله إلا المعرفة به، ولا كفر بالله إلا الجهل به، وأن قول القائل: ﴿إِنَّ اللهَ تَالِثُ تَلْنَئُونُ لِيس بكفر، ولكنه لا يظهر إلا من كافر، وذلك أن الله كفر من قال ذلك، وأجمع المسلمون أنه لا يقوله إلا كافر، وزعموا أن معرفة الله [هي] (٢) المحبة له، وهي الخضوع لله ﷺ (١).

وأصحاب هذا القول لا يزعمون أن الإيمان بالله إيمان بالرسول، ويقولون: إنه لا يؤمن بالله إذا جاء الرسول<sup>(a)</sup> إلا من آمن بالرسول، ليس ذلك لأن ذلك مستحيل<sup>(r)</sup>، ولكن الرسول قال: "من لم يؤمن بي فليس

<sup>(</sup>۱) كلمة (فيهما) ليست في (ط)، وفي المقالات ورد عوضاً عنها كلمة (منهما) لتصبح العبارة هكذا: (والخوف منهما)، ومعلوم أن العبارة هذه باطلة، لأن الخوف عبادة قلبية، بل من أهم العبادات القلبية، ولا يجوز صرف شيء منها لغير الله في ويغلب على ظني أن هذا التحريف الذي وقع إما من النساخ أو من محقق الكتاب، وليس بإمكاننا أن نرجع أحد الأمرين، لأنه لا توجد لدينا نسخ خطية للكتاب.

أما العبارة التي أثبتناها وهي اللخوف فيهما فمختلفة المعنى تماماً عن العبارة التي وردت في كتاب المقالات، والمعنى والله أعلم: الخوف من معصيتهما، وعدم طاعة أوامرهما، وقد يعترض على هذه أيضاً، ولكن لا يوجد بها محذور شرعى على أية حال.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الجهم»، وما أثبتناه موافق لما جاء في المقالات.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): «هو»، والتصحيح من (ط) وهو الموافق للمقالات.

<sup>(</sup>٤) عبارة (由 魏) ليست في (ط) ولا في المقالات.

<sup>(</sup>٥) عبارة «إذا جاء الرسول» ليست في (ط)، وهي في المقالات.

<sup>(</sup>٦) في المقالات: يستحيل.

(۱) هذا جزء من حديث رواه أحمد برقم (٢٢٧٢٥) ولفظه: (لا صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه، ولا يؤمن بالله من لم يؤمن بي، ولا يؤمن بي من لم يحب الأنصار)، ورواه الطيالسي برقم (٢٤٢)، والحاكم في المستدرك (٦٦/٤) وسكت عنه الذهبي، ورواه الدارقطني في السنن برقم (٥) ١/ ٧٧، والطبراني في الكبير برقم (٧٥٥) ٢٩٦/٢٢، والبيهقي في سننه (١/٤٣)، والعقيلي في الضعفاء (١/٧٧) وقال: "والأسانيد في هذا الباب فيها لين قلت يعني في باب التسمية على الوضوء.

أما الشطر الأول من الحديث وهي (لا صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه) فقد حسنها جماعة من أهل العلم، كما ذكر الشيخ ناصر الألباني، منهم الحافظ ابن الصلاح والحافظ ابن كثير، وقواها الحافظ المنذري، والحافظ ابن حجر، وحسنها الشيخ الألباني أيضاً في الإرواء برقم (٨١)، وفي كتابه صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣٢٠)، وقد روى ابن ماجه رواية أخرى برقم (٤٠٠) زاد فيها: ولا صلاة لمن لا يحب الأنصار، وقال الشيخ الألباني: إن الحديث بهذه الزيادة منكر، كما ذكر ذلك في كتاب صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣٢٠).

وأما الحديث الذي أورده المصنف فهو من رواية أبي ثفال ثمامة بن واثل المري عن رباح بن عبد الرحمن عن جدته أسماء بنت سعيد بن زيد بن عمرو العدوية القرشية، عن أبيها سعيد بن زيد \_ أحد العشرة المبشرين بالجنة \_ وقد اختلف في صحبتها، كما اختلف في هذا الحديث، فقد روي عن رباح بن عبد الرحمن عن جدته أسماء عن أبيها عن النبي هي، وروي عن رباح عن جدته أسماء أنها سمعت رسول الله هي، ذكر هذا الاختلاف الدارقطني في العلل (٤٣٣٤) وإن كان الأكثرون على الأول، وهو ما صححه الدارقطني.

والحديث مداره على أبي ثفال، وهو ثمامة بن وائل بن حصين المري، قال عنه الحافظ في التقريب (١٣٤): مقبول، لكن قال الذهبي في الكاشف (١٩٩١): في حديثه نظر، وكذا قال البخاري (تهذيب الكمال ٤/ ٤١٠)، (تهذيب التهذيب ٢٧/٢) وذكره العقيلي في الضعفاء (١/ ١٧٧)، وذكر أن الإمام أحمد سئل عن حديث أبي ثفال هذا، فقال: لا يشت، وذكره ابن حبان في الثقات كما ذكر الحافظ، (تهذيب التهذيب المديب ١٠٥٥). كما روي هذا الحديث عن أبي ذر من طريق المنذر بن زياد، رواه ابن عدي في (الكامل ٢/ ٣٦٧) وقال: هوهذا الإسناد غير محفوظ»، وأخرجه أبو الشيخ في (طبقات المحدثين بأصبهان ٢/ ٩٨) من طريق أبي ثفال أيضاً عن أبي هريرة.

أنيس ولم أر من ترجمه).

به، وهو معرفته، والإيمان عندهم لا يزيد ولا ينقص، وهو خصلة واحدة، وكذلك الكفر، والقائل بهذا القول أبو الحسين الصالحي (١١)».

وقد ذكر الأشعري في كتابه الموجز قول الصالحي هذا وغيره ثم قال: "والذي أختاره في الأسماء قول الصالحي، وفي الخصوص والعموم أي<sup>(٢)</sup> لا أقطع بظاهر الخبر على العموم، ولا على الخصوص إذ<sup>(٣)</sup> كان يحتمل في اللغة أن يكون خاصاً، ويحتمل أن يكون عاماً، وأقف في ذلك فلا<sup>(٤)</sup> أقطع/ على عموم ولا خصوص إلا [بتوقيف]<sup>(٥)</sup> أو إجماع<sup>(٢)</sup>.

[۲۹/ب]

ثم قال في المقالات:

٣ ـ والفرقة الثالثة من المرجئة: يزعمون أن الإيمان هو المعرفة بالله، والخضوع له، وهو ترك الاستكبار عليه، والمحبة لله، فمن اجتمعت فيه هذه الخصال فهو مؤمن، وزعموا أن إبليس كان عارفاً بالله، غير أنه كفر باستكباره على الله، وهذا قول قوم من أصحاب يونس [السمري](٧).

أصحاب أبي شمر ويونس الفرقة الرابعة وهم أصحاب أبي شمر (^) ويونس يزعمون أن الإيمان المعرفة بالله، والمحبة له، والخضوع له بالقلب، والإقرار به أنه واحد ليس كمثله شيء، ما لم تقم عليه حجة الأنبياء، وإن كانت قامت عليه حجة الأنبياء (٩)، فالإيمان بهم والتصديق لهم والمعرفة لما جاء من عند الله عنهم داخل في الإيمان ولا يسمون كل خصلة من هذه الخصال إيماناً ولا بعض إيمان حتى تجتمع هذه الخصال، فإذا اجتمعت سموها

<sup>(</sup>۱) انظره: ص٣٧٨. (٢) في (م) و(ط): «إني».

<sup>(</sup>٣) في (م): اإن».(٤) في (ط): اولا».

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: «بتوفيق»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) لم أستطع توثيق هذا القول لأن الموجّز من كتب أبي الحسن الأشعري التي لم تصل إلينا.

 <sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل و(م): الشمري، وأثبتنا ما في (ط) لأنه موافق لما في
 المقالات، ونسب الشهرستاني هذه المقالة إلى يونس بن عون النميري في الملل
 والنحل (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>A) في (م): قشمر، وما أثبتناه موافق للمقالات.

<sup>(</sup>٩) عبارة: قوإن كانت قد قامت عليه حجة الأنبياء اليست في (م).

إيماناً لاجتماعها، وشبهوا ذلك بالبياض إذا كان في دابة لا يسمى بلقا إلا مع السواد وجعلوا ترك كل خصلة من هذه الخصال كفراً، ولم يجعلوا الإيمان متبعضاً ولا محتملاً للزيادة والنقصان(١). وذكر عن:

الخامسة: أصحاب أبي ثوبان أن الإيمان هو الإقرار بالله وبرسله، وما لا يجوز في [العقل] (٢) إلا أن يفعله.

وذكر عن

أصحاب أبي

الشجارية

ثوبان

7 - الفرقة السادسة: أن الإيمان هو المعرفة بالله وبرسله وفرائضه المجتمع عليها (٣) والخضوع له [بجميع] (٤) ذلك، والإقرار باللسان، وزعموا أن خصال الإيمان كل منه طاعة، وأن كل واحدة إذا فعلت دون الأخرى، لم تكن طاعة، كالمعرفة بلا إقرار، وأن ترك كل خصلة من ذلك معصية، وأن الإنسان لا يكفر بترك خصلة واحدة، وأن الناس يتفاضلون في إيمانهم، ويكون بعضهم أعلم وأكثر تصديقاً من بعض، وأن الإيمان يزيد ولا ينقص، وهذا قول الحسين بن محمد النجار (٥) وأصحابه.

(١) في (ط) والمقالات فالإيمان (الأقرار) بهم ولم نثبت ذلك واكتفينا بما ورد في نسخة الأصل و(م).

قال في الصحاح: البلق سواد وبياض (١٤٥١/٤)

في (ط) وشبهوا ذلك بالبياض إذا كان في دابة لم يسموها بلقاء إلا مع السواد وفي المقالات العبارة كالتالي: وشبهوا ذلك بالبياض إذا كان في دابة لم يسموها بلقاء ولا بيض أبلق حتى يجتمع السواد والبياض فإذا اجتمعا في الدابة سمي ذلك بلقا إذا كان بفرس فإن كان في جمل أو كلب يسمى بقعة (١/ ٢١٥)

(٢) في نسخة الأصل و(م): الفعل، والتصحيح من (ط) وهو موافق للمقالات

(٣) في (م) و(ط): المجمع، وما جاءت به نسخة الأصل موافق لما في المقالات

(3) في نسخة الأصل و(م): مجتمع، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب،
 وهو موافق لما في المقالات.

(٥) هو الحسين بن محمد بن عبد الله النجار الرازي، إليه تنسب الفرقة النجارية من فرق المعتزلة، وتسمى بالحسينية أيضاً كما ذكر الأشعري، وهي ثلاث فرق أيضاً: البرغوثية، والزعفرانية، والمستدركة، وذكر الشهرستاني أن أكثر معتزلة الري وما حواليها كانوا على مذهبه، وافق أهل السنة في أشياء، منها قوله: إن أعمال العباد =

الغيلانية

و٧ ... الفرقة السابعة: الغيلانية أصحاب غيلان<sup>(١)</sup> يزعمون أن الإيمان المعرفة بالله [الثانية]<sup>(٢)</sup> والمحبة، والخضوع، والإقرار بما جاء به الرسول ﷺ، وبما جاء من عند الله سبحانه، وذلك أن المعرفة الأولى عنده اضطرار، فلذلك لم يجعلها من الإيمان.

وكل هؤلاء الذين حكينا قولهم من الشمرية، والجهمية، والغيلانية، والنجارية، ينكرون أن يكون في الكفار إيمان، وأن يقال فيهم بعض إيمان، إذ كان الإيمان/ لا يتبعض عندهم.

[1/4.]

اصحاب محمد بن شیب قال: ٨ ـ والفرقة الثامنة من المرجئة: أصحاب محمد بن شبيب، يزعمون: أن الإيمان الإقرار بالله، والمعرفة بأنه واحد ليس كمثله شيء، والإقرار والمعرفة بأنبياء الله وبرسله، وبجميع ما جاءت به من عند الله، مما نص عليه المسلمون، ونقلوه عن النبي على من الصلاة والصيام ونحو ذلك، مما لا نزاع بينهم فيه، والخضوع لله، وهو ترك الاستكبار عليه، وزعموا أن إبليس قد عرف الله وأقر به، وإنما كان كافراً لأنه استكبر، ولولا الاستكبار<sup>(3)</sup> ما كان كافراً، وأن الإيمان يتبعض، ويتفاضل أهله، وأن الخصلة من الإيمان قد تكون طاعة وبعض إيمان، ويكون صاحبها

مخلوقة، وهم فاعلون لها، عقد مع النظام عدة مناظرات، له مؤلفات، منها: «الإرجاء» و«القضاء والقدر» و«الثواب والعقاب» وغيرها من المصنفات، توفي في الربع الأول من القرن الثالث الهجري، مقالات الإسلاميين (١٦٦١)، (١/ ٣٤٠)، الفرق بين الفرق (١٢٧)، الملل والنحل (٨٨)، الفهرست لابن النديم، الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي (٥٨/١)، الخطط للمقريزي (٢٠/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>۱) هو غيلان بن مروان كما ذكر ذلك الشهرستاني في الملل والنحل، والمعرفة على أصله نوعان: فطرية، وهي علمه بأن للعالم صانعاً، ولنفسه صانعاً، وهذه المعرفة لا تسمى إيماناً، إنما الإيمان هو المعرفة الثانية المكتسبة (١٤٦).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل و(م): «التامة»، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الصواب، وموافق لما في المقالات، مع أن في (ط) كتب هامش جاء فيه: نسخة «التامة»، وقال محقق المقالات في هامشها: يريد بالمعرفة الثانية المعرفة الناشئة عن نظر واستدلال (١/ ٢١٧) والدليل على أن ما أثبتناه هو الصواب قول صاحب المقالات بعد العبارة السابقة مباشرة: وذلك أن المعرفة الأولى عنده اضطرار، فلذلك لم يجعلها من الإيمان.

<sup>(</sup>٣) كلمة (مما) ليست في (ط). (٤) في (ط) والمقالات: «استكباره».

كافراً بترك بعض إيمان (١)، ولا يكون مؤمناً إلا بإصابة الكل، وكل رجل يعلم أن الله تعالى واحد ليس كمثله شيء، ويجحد الأنبياء فهو كافر بجحده الأنبياء، وفيه خصلة من الإيمان، وهي معرفته بالله على.

أبوحنيفة وأصحابه (مرجئة الفقهاء)

٩ ـ الفرقة التاسعة من المرجئة: المنتسبين إلى أبي حنيفة وأصحابه، يزعمون أن الإيمان المعرفة بالله، والإقرار بالله، والمعرفة بالرسول<sup>(٢)</sup>. والإقرار بما جاء من عند الله في الجملة دون التفسير<sup>(٣)</sup>.

١ ـ السلف يقولون بزيادة الإيمان ونقصانه، وهؤلاء يقولون بعدمها.

٢ ـ إطلاقه على الفاسق أو عدمه، فالسلف لا يطلقونه على الفاسق إلا مقيداً،
 وهؤلاء بعكسهم.

٣ ـ هل يقع تاماً في القلب مع عدم العمل أم لا؟ عند السلف لا يقع تاماً في
 القلب مع عدم العمل، وعند هؤلاء يقع.

 ٤ ـ وعند السلف أعمال القلب هي من الإيمان، وعند هؤلاء خشية وتقوى لا تدخل في حقيقته.

وعند السلف الإيمان يتنوع باعتبار المخاطبين به، فيجب على كل أحد بحسب حاله وعلمه ما لا يجب على الآخر من الإيمان، وعند هؤلاء لا يتنوع.
 السلف يقولون إنه يستثنى فيه باعتبار، وهؤلاء يقولون لا يجوز ذلك لأنه شك.

<sup>(</sup>١) في (ط) والمقالات: «بعض الإيمان».

 <sup>(</sup>٢) في (م) العبارة: المعرفة بالله والمعرفة بالرسول والإقرار بما جاء من عند الله، وفي (ط)
 العبارة ناقصة وهي كالتالي: المعرفة بالله وبالرسول والإقرار بما جاء من عند الله . . .
 ويتضح مما سبق أن العبارتين ناقصتان عن نسخة الأصل الموافقة للمقالات .

<sup>(</sup>٣) هذا هو إرجاء الفقهاء الذي ذمه السلف، وشنعوا على من قال به، والمرجو كما قدمنا أن يكون أبو حنيفة رحمه الله تعالى قد رجع عنه، وقد ذكر محقق كتاب المقالات محمد محي الدين عبد الحميد في غمرة دفاعه عن أبي حنيفة أن مذهبه في الإيمان هو الذي تدل عليه آيات الكتاب العزيز، وأحاديث الرسول ﷺ، (١/ ٢٢). قلت: وقد ثبت عن كثير من السلف، أنهم عدوا أبا حنيفة مرجئاً، \_ وقد ذكرت ذلك من قبل \_ وفي الحقيقة أن إطلاق القول بأن الخلاف بين السلف ومرجئة الفقهاء كأبي حنيفة في الإيمان خلاف لفظي كما ذهب إليه بعض أهل العلم فيه نظر، والقول بأن الخلاف لفظي بإطلاق فيه تخطئة \_ ولو بغير قصد \_ لعلماء السلف رحمهم الله تعالى الذين أجمعوا على إنكار هذه البدعة، وشنعوا على قائليها، وأمروا بهجر أصحابها ومرجئة الفقهاء خلاف له آثار واضحة وأحكام مترتبة، ومن ذلك ما يلى:

النومنية

10 - الفرقة العاشرة من المرجئة: أصحاب أبي معاذ التومني (١٠) يزعمون: أن الإيمان ترك ما عظم من الكبائر، وهو اسم لخصال إذا تركها التارك، أو ترك خصلة منها كان كافراً، فتلك الخصلة التي يكفر بتركها إيمان، وكل طاعة إذا تركها التارك لم يجمع المسلمون على كفره (٢٠)، فتلك الطاعة شريعة من شرائع الإيمان، تاركها إن كانت فريضة يوصف بالفسق، فيقال له: إنه يفسق، ولا يسمى بالفسق، ولا يقال فاسق، وليس (٣) تخرج الكبائر من الإيمان إذا لم تكن كفراً، وتارك الفرائض مثل الصلاة والصيام والحج على الجحود بها، والرد لها، والاستخفاف بها، [كافراً (٤) بالله، وإنما كفر للاستخفاف والرد والجحود، وإن تركها غير مستحل لتركها متشاغلاً مسوفاً، يقول: الساعة أصلي، وإذا فرغت من لهوي وعملي، فليس بكافر، وإن كان يصلى يوماً ووقتاً من الأوقات، ولكن نفسقه.

وكان أبو معاذ يقول: من قتل نبياً أو لطمه كفر، وليس من أجل اللطمة كفر، ولكن من أجل الاستخفاف والعداوة والبغض له.

و ١١ ـ الفرقة الحادية عشرة (٥) من المرجئة: أصحاب بشر المريسي (٦)

الـمـريـسيـة أصحاب بشر المريسى

٧ ـ إطلاق نصوص الإيمان على العمل أهو حقيقة أم مجاز؟ فالسلف يقولون:
 حقيقة، وهؤلاء يقولون: مجاز.

٨ ـ وهؤلاء يقولون: يجوز أن يقول أحد: إن إيماني كإيمان جبريل، والسلف يقولون: لا يجوز.

ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (٢/٤١٦).

ولب الخلاف بين السلف وهؤلاء المرجئة: أن السلف يرون أن تارك العمل (جنس العمل) بالكلية كافر باطناً وظاهراً، أما هؤلاء فيرونه مؤمناً ناجياً في الآخرة.

وقد سبق الحديث أثناء الدراسة التحليلية عن موقف المصنف رحمه الله تعالى من هذا الخلاف.

 أبو معاذ التومني من أئمة المرجئة، وإمام الفرقة التومنية من فرقها، لم أجد من أفاض في ترجمته أكثر من كتاب الفرق والنحل، مقالات الإسلاميين (١/ ٢٢١)، الفرق بين الفرق (٢٠٣)، الملل والنحل (١٤٤).

(۲) في (ط): «تكفيره».
 (۳) في (ط): «وليست».

(٤) في نسخة الأصل: «كافراً»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) في (ط): الحادية عشرة.

<sup>(</sup>٦) هو بشر بن غياث بن أبي كريمة العدوي المريسي، من كبار رؤوس الابتداع =

يقولون: إن الإيمان هو التصديق/ لأن الإيمان في اللغة هو التصديق، وما ليس بتصديق<sup>(۱)</sup> فليس بإيمان، ويزعمون<sup>(۱)</sup> أن التصديق يكون بالقلب وباللسان جميعاً، وإلى هذا القول كان يذهب ابن الراوندي<sup>(۳)</sup>.

وكان ابن الرواندي يزعم أن الكفر هو الجحد والإنكار والستر و[التغطية](٤)، وليس يجوز أن يكون كفراً(٥) إلا ما كان في اللغة كفراً، ولا يجوز أن يكون(٢) إيماناً إلا ما كان في اللغة إيماناً، وكان يزعم أن

<sup>=</sup> والضلال، ومن أثمة الاعتزال، لم يدرك جهم بن صفوان، بل تلقف مقالاته من أتباعه، اشتد نكير السلف عليه، حتى كفره كثير منهم بسبب جملة من بدعه ومفترياته، بل اتهمه بعضهم بالزندقة ـ وقد كان أبوه يهودياً ـ وهو الذي قرر القول بخلق القرآن، ودعا إليه، وهو إمام لهذه الفرقة من المرجئة التي ذكرها الأشعري، ذكر له الذهبي مصنفات، منها: «الإرجاء» و«الرد على الخوارج» و«الاستطاعة» و«كفر المشبهة» و«المعرفة» و«الوعيد» وغيرها التي بث خلالها معتقداته الباطلة، هلك بشرسنة ١٨٨ هـ الفرق بين الفرق (١٩٢)، تاريخ بغداد (٧/٢٥)، وأطال الخطيب في ترجمته، وفيات الأعيان (١/ ٢٧٧)، سير أعلام النبلاء (١/ ١٩٩)، ميزان الاعتدال (١/ ٢٧٢)، البداية والنهاية (١/ ٢٩٤)، لسان الميزان (٢/ ٢٩)، شذرات الذهب (٢/ ٤٤)

<sup>(</sup>۱) عبارة قوما ليس بتصديق ليست في (م). (۲) في (م) و(ط) والمقالات: قيزعم» هو أحمد بن يحيى بن إسحاق الراوندي ـ أو الريوندي كما قال بعضهم ـ، الملحد عدو الدين، صاحب التصانيف في الحط على الملة، كما يقول الحافظ الذهبي، كان أبوه يهودياً فأظهر الإسلام ـ كحال بشر المريسي وهذه مسألة ينبغي تتبعها، وليس هذا بغريب على اليهود وغيرهم من أعداء الإسلام أن يتظاهروا بالدخول فيه حتى يفسدوا المسلمين ـ، وذكر أنه كان معتزلياً حتى وصل إلى ما وصل إليه، صنف كتباً تنضح بالكفر والزندقة والإلحاد، منها كتابه «الدامنة» في الرد على القرآن الكريم، وكتاباً في الرد على الشريعة والاعتراض عليها، سماه «الزمردة»، يقول ابن الجوزي كالله: «كنت أسمع عنه بالعظائم، حتى رأيت له ما لم يخطر على قلب» وألف مؤلفاً يثبت فيه قدم العالم ونفي الصانع، وقد تولى جماعة من المعتزلة الرد عليه، ونقض كثير مما أبرمه في مصنفاته هلك سنة جماعة من المعتزلة الرد عليه، والقض كثير مما أبرمه في مصنفاته هلك سنة المنظم لابن الجوزي (١/ ٩٩)، سير أعلام النبلاء (١٤/ ٩٥)، البداية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والمنتظم لابن الميزان (١/ ٩٩)، سير أعلام النبلاء (١٤/ ٩٥)، البداية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والنهاية والميزان (١/ ٢٩٠)، شذرات الذهب (٣) (١٧٥).

 <sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل الكلمة غير وأضحة، وتقرأ كأنها القطيعة، والتصحيح من (م) و(ط).
 (٥) في (ط) والمقالات: «الكفر».

ترك السجود ليس بكفر، ولا السجود لغير الله كفر ولكنه علم على الكفر لأن الله تعالى بين أنه لا يسجد للشمس إلا كافر(١١).

قال: ١٢ ـ والفرقة الثانية عشرة (٢) من المرجئة: الكرامية أصحاب الكرامية محمد بن كرام (٢) يزعمون أن الإيمان هو الإقرار والتصديق باللسان دون القلب، وأنكروا أن تكون معرفة القلب أو شيء غير التصديق باللسان إيماناً.

فهذه الأقوال التي ذكرها الأشعري عن المرجئة، يتضمن أكثرها أنه الجهمية والصالحية لا لا بد في الإيمان من بعض أعمال القلوب عندهم، وإنما نازع في ذلك تدخلان ممل فرقة يسيرة كجهم والصالحي. وقد ذكر أيضاً في المقالات جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة الإيمان

وقد ذكر أيضاً في المقالات جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة قال:

جملة ما عليه أصحاب الحديث [و] أهل السنة، الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله، وما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله على ولا يردون من ذلك شيئاً، وأن الله سبحانه إله واحد فرد صمد، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، وأن محمداً عبده ورسوله على وأن المجنة حق، وأن النارحق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأن الله على عرشه كما قال: ﴿اَلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ الْمَتَوَىٰ فَي الْمَانِ ﴿ وَالله على عَرْمُه كما قال: ﴿ الله يَدَنُ الله عِنْ المَانَة: ١٤]، وأن له عينين آص: ٥٧]، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطُنَانِ ﴾ [المائدة: ١٤]، وأن له عينين كما قال: ﴿ وَبَهَ يَنْ وَبُهُ كَمَا قال: ﴿ وَبَهَ يَنْ وَبُهُ كُما قال: ﴿ وَبَهَ يَنْ وَبُهُ كَمَا قال: ﴿ وَبَهَ يَعْ وَبُهُ كُما قال: ﴿ وَبَهَ يَا الْمَانِ وَالله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَنْ وَبُهُ كُما قال: ﴿ وَبَهَ يَا وَالله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَعْ وَبُهُ وَالله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَعْ وَبُهُ كُمَا قال: ﴿ وَبَهَ يَا الله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَا عَيْنَ وَبُهُ لَا الله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَا عَلَى الله وجها كما قال: ﴿ وَبَهَ يَا عَلْ وَالله وَالله وَبُهَا كُمَا قال: ﴿ وَبَهَا كُمَا قَالَ وَالله وَاللَّا وَالله وجها كما قال: ﴿ وَبُهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

حكسابسة الأشمسري مقالة أهل السنة

<sup>(</sup>۱) هنا تفاوت يسير بين نسخة الأصل و(م) وهو ما أثبتناه أعلاه، وبين ما في (ط)، وعبارتها كالتالي: وكان يزعم أن السجود للشمس ليس بكفر، ولا السجود لغير الله كفر، ولكنه علم على الكفر...، وأما العبارة في المقالات فهي كالتي في (ط) غير أن فيها نقصاً وهو: ولا السجود لغير الله كفر. وهذا يقوي ما ذكرناه سابقاً من أن المصنف تثله قد اطلع على نسخة تخالف ما اعتمد عليه محقق كتاب المقالات.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الثانية عشر).

<sup>(</sup>٣) تقدم التعريف بابن كرام وأتباعه الكرامية ص٣٠٩ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>a) كلمة «أن» ليست في (ط).

رَبِّكَ ذُو اَلْجَلَلِ وَالْإِكْرَامِ ﷺ﴾ [الرحمٰن: ٢٧]، وأن أسماء الله لا يقال إنها غير الله، كما قالت المعتزلة والخوارج إلى أن قال:

ويقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق، والكلام في الوقف واللفظ بدعة، من قال بالوقف أو اللفظ فهو مبتدع عندهم، لا يقال اللفظ بالقرآن مخلوق، ولا يقال غير مخلوق، إلى أن قال: ولا يكفرون أحداً من أهل [٣١] القبلة بذنب يرتكبه، كنحو الزنا والسرقة وما أشبه ذلك، / من الكبائر، وهم يما معهم من الإيمان مؤمنون، وإن ارتكبوا الكبائر.

والإيمان عندهم هو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وبالقدر خيره وشره حلوه ومره، وأن ما أحطأهم لم يكن ليصيبهم، وأن ما أصابهم لم يكن ليخطأهم. والإسلام هو أن تشهد (١١) أن لا إله إلا الله على ما جاء في الحديث، والإسلام عنده غير الإيمان إلى أن قال:

ويقرون بأن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، ولا يقولون مخلوق ولا غير مخلوق، وذكر كلاماً طويلاً ثم قال في آخره: ولا غير مخلوق، وذكر كلاماً طويلاً ثم قال في آخره: وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب(٢).

فهذا قوله في هذا الكتاب، وافق فيه أهل السنة وأصحاب الحديث، بخلاف القول الذي نصره في الموجز.

والمقصود هنا أن عامة فرق الأمة تدخل ما هو من أعمال القلوب (٢)، حتى عامة فرق المرجئة تقول بذلك (٤).

وأما المعتزلة والخوارج وأهل السنة وأصحاب الحديث فقولهم في ذلك معروف (٥٠)، وإنما نازع في ذلك من اتبع جهم بن صفوان من المرجئة.

<sup>(</sup>١) في (م): «نشهد»، وفي المقالات: «يشهد».

<sup>(</sup>٢) مقالات الإسلاميين (١/ ٣٤٥ ـ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) أي في مسمى الإيمان، كما ذكر ذلك قبل أن يسوق كلام الأشعري عن فرق المرجئة.

<sup>(</sup>٤) أي تقول بما ذكره المصنف من دخول عمل القلب في الإيمان.

 <sup>(</sup>٥) حيث إن مذهب الخوارج والمعتزلة في الإيمان عندهم هو: اعتقاد بالقلب، وقول
باللسان، وعمل بالجوارح، وما دام أنهم قد أدخلوا أعمال الجوارح في الإيمان،
فمن باب أولى أن يدخلوا أعمال القلوب.

وهذا القول شاذ كما أن قول الكرامية الذين يقولون [هو](١) مجرد قول اللسان شاذ أيضاً.

وهذا<sup>(۲)</sup> مما ينبغي الاعتناء به، فإن كثيراً ممن تكلم في مسألة الإيمان هل تدخل فيه (<sup>۲)</sup> الأعمال؟ وهل هو قول وعمل؟ يظن (<sup>1)</sup> أن النزاع إنما هو في أعمال الجوارح، وأن المراد بالقول قول اللسان، وهذا غلط، بل القول المجرد عن اعتقاد الإيمان ليس إيماناً باتفاق المسلمين، إلا من شذ من اتباع ابن كرام، وكذلك تصديق القلب الذي ليس معه حب لله ولا تعظيم، بل فيه بغض وعداوة لله ولرسله، ليس إيماناً باتفاق المسلمين، فليس مجرد التصديق بالباطن هو الإيمان عند عامة المسلمين، إلا من شذ من أتباع جهم والصالحي (<sup>(0)</sup>)، وفي قولهما (<sup>(1)</sup>) من السفسطة العقلية والمخالفة في الأحكام الدينية أعظم مما في قول ابن كرام، وقول ابن كرام فيه مخلدون في الاسم دون الحكم، فإنه وإن سمى المنافقين مؤمنين يقول إنهم مخلدون في النار، فيخالف الجماعة في الاسم دون الحكم جميعاً/.

[۲۱/ب]

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة من (ط) أضفناها لزيادة توضيح المعنى.

 <sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): وهذا أيضاً.
 (۳) في (م): الفيها،

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: فظن، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٥) وقع في (ط) تقديم وتأخير في الكلام، ترتب عليه خلل كبير في المعنى، والنص الذي في (ط) هو: بل القول المجرد عن اعتقاد الإيمان ليس إيماناً باتفاق المسلمين، فليس مجرد التصديق بالباطن هو الإيمان عند عامة المسلمين، إلا من شذ من أتباع جهم والصالحي، وفي قولهم من السفسطة العقلية والمخالفة في الأحكام الدينية أعظم مما في قول ابن كرام إلا من شذ من أتباع ابن كرام، وكذلك تصديق القلب الذي ليس معه حب لله ولا تعظيم، بل فيه بغض وعداوة لله ورسله، ليس إيماناً باتفاق المسلمين.

<sup>(</sup>٦) في (ط): «قولهم».

<sup>(</sup>٧) تقدم بيان هذه القضية، وذكرنا بعض من أخطأ في فهم مذهبهم حين قالوا: إن المنافق مؤمن، فظن أن حكمه في الآخرة كذلك، والصحيح خلاف ذلك، فإنهم وإن سموه مؤمناً، إلا أنهم حكموا عليه في الآخرة بالخلود في النار، كما ذكر ذلك المصنف.

## فصل

إذا عرف أن أصل الإيمان في القلب، فاسم الإيمان تارة يطلق على ما في القلب من الأقوال القلبية، والأعمال القلبية، من التصديق والمحبة والتعظيم ونحو ذلك، وتكون الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة لوازمه وموجباته ودلائله، وتارة على ما في القلب والبدن، جعلا لموجب الإيمان ومقتضاه داخلاً في مسماه،

وبهذا يتبين أن الأعمال الظاهرة تسمى إسلاماً، فإنها (١) تدخل في مسمى الإيمان تارة، ولا تدخل فيه تارة.

الألنفاظ

بكالإقتبراد

والاقتران

وذلك أن الاسم الواحد تختلف دلالته بالإفراد والاقتران، فقد يكون عند الإفراد فيه عموم لمعنيين، وعند الاقتران لا يدل إلا على أحدهما، كلفظ الفقير والمسكين، إذا أفرد أحدهما تناول الآخر، وإذا جمع بينهما كان لكل واحد مسمى يخصه، وكذلك لفظ المعروف والمنكر إذا أطلقا كما في قوله تعالى: ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَهُمْ عَنِ الْمُنْكِرِ ﴾ [الأعراف: ١٥٥]، دخل فيه الفحشاء والبغي، وإذا قرن بالمنكر أحدهما كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَفِي الشّكَاوَةُ إِلَكَ المُسْكَرَةُ تَنَعَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ ﴾ [الاعزاف: العنكبوت: ٤٥] أو كلاهما كما في قوله تعالى: ﴿ وَرَبِنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِ ﴾ [النحل: ٤٩] كان اسم المنكر مختصاً بما خرج عن (٢) ذلك على قول، وألبَغي ﴾ [النحل: ٩٩] كان اسم المنكر مختصاً بما خرج عن (٢) ذلك على قول، أو متناولاً للجميع على قول بناء على أن الخاص المعطوف على العام هل يمنع شمول العام له، أو يكون قد ذكر مرتين؟ فيه نزاع! والأقوال والأعمال الظاهرة موجب (٣) [الأعمال] أن الباطنة ولازمها، وإذا أفرد اسم الإيمان فقل يتناول هذا وهذا، كما في قول النبي ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، (٥).

<sup>(</sup>۱) في (ط): «وأنها». (۳) في (ط): «نتيجة».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط) و(ص).

 <sup>(</sup>٥) هذا الحديث متفق عليه، وقد تقدم تخريجه ص٣٩٢ من هذا الكتاب.

وحينئذ فيكون الإسلام داخلاً في مسمى الإيمان وجزءاً منه، فيقال حينئذٍ: إن الإيمان اسم لجميع الطاعات الباطنة والظاهرة.

ومنه قوله ﷺ لوفد عبد القيس: «آمركم بالإيمان بالله، أتدرون ما الإيمان بالله؟ شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وأن تؤدوا(١) خمس المغنم»(٢) أخرجاه في الصحيحين.

۱۰۵ کانوا [۲۲/۱] أهل

ففسر الإيمان هنا بما فسر به الإسلام، لأنه أراد بالشهادتين هنا أن يشهد [بهما] (٣) باطناً وظاهراً/، وكان الخطاب لوفد عبد القيس، وكانوا من خيار الناس، وهم أول من صلى الجمعة ببلدهم بعد جمعة أهل المدينة، كما قال ابن عباس: «أول جمعة جمعت في الإسلام بعد جمعة المدينة جمعة بجواثا(٤)، قرية من قرى البحرين» (٥) وقالوا: يا رسول الله:

<sup>(</sup>١) لفظة (أن) ساقطة من (ط).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٥٣) كتاب الإيمان باب أداء الخمس من الإيمان، ومسلم برقم (١٧) ٤٦/١ كتاب الإيمان باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله كل وشرائع الدين والدعاء إليه، والسؤال عنه، وحفظه وتبليغه من لم يبلغه، والترمذي برقم (٢٦١١) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٥٠٣١) كتاب الإيمان وشرائعه، وأجمد برقم (٢٠٢١).

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: «بها»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

 <sup>(</sup>٤) يقول ابن الأثير في النهاية أنها اسم لحصن بالبحرين (١/ ٣١١)، وهي بضم الجيم وتخفيف الواو وقد تهمز ثم مثلثة خفيفة، كما ضبطها الحافظ ابن حجر في الفتح (٢/ ٣٨٠)، وقال: وهذا لا ينافي كونها قرية، وعند أبي داود جاءت بلفظ: جوثاء.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري برقم (٨٩٢) كتاب الجمعة باب الجمعة في القرى والمدن، وابن خزيمة في صحيحه برقم (١٧٢) ٣/١٣/ كتاب الجمعة باب ذكر الجمعة التي جمعت بعد الجمعة التي جمعت بالمدينة وذكر الموضع الذي جمعت فيه، والنسائي في سننه الكبرى (١/٥١٥)، وأبو داود برقم (١٠٦٨) كتاب الصلاة، والحاكم في المستدرك (١٧/١) وقال: على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

ويقول الحافظ ابن رجب في الفتح (٦٣/٨): "وليس معناه أن الجمعة التي جمعت بجواثا كانت في الجمعة الثانية من الجمعة التي جمعت.. بالمدينة، كما قد يفهم من بعض ألفاظ الروايات، فإن عبد القيس إنما وفد على رسول الله على عام الفتح كما ذكره ابن سعد".

إن بيننا وبينك هذا الحي من كفار مضر، وإنا لا نصل إليك إلا في شهر حرام، فمرنا بأمر فصل نعمل به، وندعو إليه من وراءنا، وأرادوا بذلك أهل نجد من تميم وأسد وغطفان وغيرهم كانوا كفاراً، فهؤلاء كانوا صادقين راغبين في ظلب الدين فإذا أمرهم النبي في بأقوال وأعمال ظاهرة فعلوها باطناً وظاهراً فكانوا بها مؤمنين. وأما إذا قرن الإيمان بالإسلام فإن الإيمان في القلب والإسلام ظاهر كما في المسند عن النبي في أنه قال: «الإسلام علانية والإيمان في القلب (۱). والإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، وتؤمن بالقدر خيره وشره، ومتى حصل له هذا الإيمان، وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام، الذي هو الشهادتان والصلاة والزكاة والصيام والحج، لأن إيمانه بالله وملائكته ورسله يقتضي الاستسلام لله والانقياد له، وإلا فمن الممتنع أن يكون قد حصل له الإقرار والحب والانقياد باطناً، ولا يحصل ذلك في الظاهر مع القدرة عليه، كما يمتنع وجود الإرادة الجازمة مع القدرة بدون وجود المراد.

اة - ماء

الإيمان القلبي

الاست سالام له ش

وبهذا تعرف أن من آمن قلبه إيماناً جازماً، امتنع أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة، فعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم لانتفاء (٢) الإيمان

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد برقم (۱۱۹۷۳)، وأبو يعلى برقم (۲۹۲۳) ه/ ۳۰۱، وقال محققه الشيخ حسين أسلد: «إسناده حسن»، ورواه ابن عدي في الكامل (۲۰۷۰)، وابن حبان في المجروحين من المحدثين (۱۱۱٪)، والعقيلي في الضعفاء (۲٬۰۷۰)، ومدار الحديث على علي بن مسعدة، اختلف فيه، فقد وثقه أبو داود الطبالسي، وقال عنه ابن معين: صالح (تهذيب التهذيب ۲/۳۳٪)، وقال أبو حاتم: لا بأس به (۲/۲۰٪)، وقال عنه الحافظ ابن حجر في التقريب: صدوق له أوهام (۶۰۵) لكن قال البخاري: فيه نظر (تهذيب التهذيب ۲/۳۳٪)، وقال النسائي: ليس بالقوي، وقال أبو داود: فيه ضعف (تهذيب الكمال ۱۲/۱۲۱)، وقال ابن حبان في المجروحين من المحدثين (۱/۱۱۱): لا يتابع عليه، فاستحق ترك الاحتجاج في المجروحين من المحدثين (۲/۱۱۱): لا يتابع عليه، فاستحق ترك الاحتجاج به بما لا يوافق الثقات من الأخبار، وقال الذهبي: فيه ضعف، وأما أبو حاتم فقال: لا بأس به (الكاشف ۲/۷۶)، وما دام أن علي بن مسعدة قد انفرد بهذا الحديث، فالحديث ضعيف، ولكن ضعفه ليس شديداً، وبهذا يشعر صنيع المؤلف حين ساق الحديث، فالحديث.

القلبي التام، وبهذا يظهر خطأ جهم ومن اتبعه (۱) في زعمهم أن مجرد إيمان القلب (۲) بدون الإيمان الظاهر ينفع في الآخرة، فإن هذا ممتنع، إذ لا يحصل الإيمان التام في القلب إلا ويحصل في الظاهر موجبه بحسب القدرة، فإن من الممتنع أن يحب الإنسان غيره حباً جازماً، وهو قادر على مواصلته، ولا يحصل منه حركة ظاهرة إلى ذلك.

وأبو طالب إنما كانت محبته للنبي الله لقرابته منه لا أنه وإنما نصره وذب عنه لحمية النسب والقرابة، ولهذا لم يتقبل الله ذلك منه، وإلا فلو كان ذلك عن إيمان في القلب، لتكلم بالشهادتين ضرورة، والسبب الذي أوجب نصره للنبي الله وهو الحمية \_ هو الذي أوجب امتناعه من الشهادتين، بخلاف أبي بكر الصديق الله وأرضاه ونحوه.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَلْقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَمُ يَتَرَكَّى ۞ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَمُ مِن نِتَمَةِ تُجْزَئَ ۞ إِلَّا آبِيْنَامَ وَجَهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞﴾ [اللبل: ١٧ ـ ٢١]<sup>(٣)</sup>. ومنشأ الغلط في هذه المواضع من وجوه:

(أحدهما): أن العلم والتصديق مستلزم لجميع موجبات الإيمان.

(الثاني): ظن الظان أن ما في القلب(٤) لا يتفاضل الناس فيه.

(الثالث): ظن الظان أن ما في القلب من الإيمان المقبول، يمكن تخلف القول الظاهر والعمل الظاهر عنه.

(الرابع): ظن الظان أن ليس في القلب إلا التصديق، وأن ليس الظاهر إلا عمل الجوارح، والصواب أن القلب له عمل مع التصديق، والظاهر قول ظاهر، وعمل ظاهر، وكلاهما مستلزم للباطن.

أسبباب انتحراف الجهمية والمرجنة في الإيمان

[۲۲/ب]

 <sup>(</sup>١) في (م): «اتبعهم».
 (٢) كلمة «القلب» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) ذكر القرطبي وغيره من المفسرين أنها نزلت في الصديق المجامع لأحكام القرآن (٧٩/٢٠)، وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره: (وقد ذكر غير واحد من المفسرين أن هذه الآيات نزلت في أبي بكر الصديق المفسرين أن هذه الآيات نزلت في أبي بكر الصديق المفسرين على ذلك، ولا شك أنه داخل فيها، وأولى الأمة بعمومها الإجماع من المفسرين على ذلك، ولا شك أنه داخل فيها، وأولى الأمة بعمومها (٤/٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «القلوب».

الشلازم بيس السظساهسر والباطن

والمرجئة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيمان، فمن قصد منهم إخراج أعمال القلوب أيضاً، وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر قيل لهم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه، وانتفاء الظاهر دليل انتفاء الباطن، فبقي النزاع في أن العمل الظاهر هل هو جزء من مسمى الإيمان يدل عليه بالتضمن؟ أو هو لازم لمسمى الإيمان عليه بالتضمن؟ أو هو لازم لمسمى الإيمان

والتحقيق أنه تارة يدخل في الاسم، وتارة يكون (١) لازماً للمسمى بحسب إفراد الاسم واقترانه، فإذا قرن الإيمان بالإسلام كان مسمى الإسلام خارجاً عنه، كما في حديث جبريل على، وإن كان لازماً له، وكذلك إذا قرن الإيمان بالعمل كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَذَلِك إذا قرن الإيمان بالعمل كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَذَلِك إذا قرن الإيمان بالعمل كما ويقوله تعالى، وإن كان وعَمِلُوا الصَّلِحَتِ (٢) فقد يقال: اسم الإيمان لم يدخل فيه العمل، وإن كان لازماً له، وقد يقال: بل دخل فيه، وعطف عليه عطف الخاص على (١) العام، وبكل حال فالعمل تحقيق لمسمى الإيمان وتصديق له، ولهذا قال طائفة من العلماء كالشيخ أبي إسماعيل الأنصاري (٤) وغيره: «الإيمان

<sup>(</sup>١) كلمة «يكون» ليست في (م).

<sup>(</sup>٢) هذا المقطع جزء من آيات كثيرة تبتدئ به في القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٣) كلمة «على» ليست في «م».

<sup>(</sup>٤) هو أبو إسماعيل عبد الله بن محمد بن علي بن محمد الأنصاري الهروي، نعته الذهبي بشيخ الإسلام - وذكر ابن أبي يعلى أنه كان يدعى شيخ الإسلام - الإمام القدوة الحافظ الكبير شيخ خرسان، سمع الحديث عن خلق كبير من المحدثين، وكان قوياً في الحق، لا يخاف في الله لومة لائم، شديداً على أهل البدع منكراً عليهم، امتحن غير مرة، وأوذي في الله، ونفي من بلده، من كبار شيوخ الحنابلة في عصره، له مؤلفات منها «ذم الكلام» و"منازل السائرين» شرحه الحافظ ابن قيم الجوزية كلله في "مدارج السالكين»، وعلى المنازل ملاحظات حتى قال الإمام الذهبي: «ويا ليته لا صنف ذلك» وله أيضاً: «الفاروق في الصفات» ذكر فيه أحاديث لا تصح كما قال الحافظ الذهبي، و"كتاب الأربعين" في «التوحيد» و"كتاب الأربعين في السنة»، و"سيرة الإمام أحمد»، توفي أبو إسماعيل بهراة سنة و"كتاب الأربعين في السنة»، و"سيرة الإمام أحمد»، توفي أبو إسماعيل بهراة سنة الكامل لابن الأثير (١٠/١٥)، سير أعلام النبلاء (١/ ٢٥٧)، العبر (٣/ ٢٩٧)، البداية =

تصديق كله»، فالقلب يصدق ما جاءت به الرسل، واللسان مصدق<sup>(١)</sup> ما في القلب، والعمل يصدق القول، كما يقال: صدق قوله عمله<sup>(٢)</sup>.

ومن قول النبي ﷺ: / «العينان تزنيان، وزناهما النظر، والأذنان [۱/۳۳ تزنيان، وزناهما البطش، والرجلان تزنيان، وزناهما البطش، والرجلان تزنيان، وزناهما المشي، والقلب يتمنى ويشتهي، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه» (۲۳).

والتصديق يستعمل في الخبر وفي الإرادة، يقال: فلان صادق العزم، وصادق المحبة، وحملوا حملة صادقة.

والسلف اشتد نكيرهم على المرجئة لما أخرجوا العمل من الإيمان، وقالوا: إن الإيمان يتماثل الناس فيه، ولا ريب أن قولهم: يتساوى (٤) إيمان الناس من أفحش الخطأ، بل لا يتساوى الناس لا في التصديق، ولا في الحب، ولا في الخشية، ولا في العلم، بل يتفاضلون من وجوه كثيرة.

والنهاية (۱۲/ ۱٤٤)، واختصر ترجمته الحافظ ابن كثير جداً، النجوم الزاهرة (٥/ ۱۲۷)، شذرات الذهب (٩/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): يصدق.

<sup>(</sup>٢) في (م): صدق قوله، وفي (ط): صدق عمله قوله.

رواه البخاري مختصراً برقم (٢٦١٢) كتاب القدر باب ﴿وَحَكَرُمُّ عَلَى فَرْبِيةٍ أَهْلَكُنّهَا أَنَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾، ولفظه: إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العين النظر، وزنا اللسان المنطق، والنفس تمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك ويكذبه، ورواه مسلم برقم (٢٦٥٧) ٢٠٤٧/٤ كتاب القدر باب قدر على ابن آدم حظه من الزنى وغيره، ولفظه: كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا، مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش، والرجل زناها الخطا، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج أو يكذبه، وأحمد برقم (٨٣٢١) بنحوه، وأبو داود بنحوه برقم (٢١٥١) كتاب النكاح، والحاكم في المستدرك ٢/٠٤٠، والبيهقي في سنته برقم (٢١٥١) كاب. ٨٩/٠

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «بتساوي».(٥) كلمة «لا» ليست في (ط).

امتناع قيام الإبسمان بالقلب من غير

عمل ظاهر

لامتناع قيام الإيمان بالقلب من غير حركة بدن(١). وليس المقصود هنا ذكر عمل معين، بل من كان مؤمناً بالله ورسوله بقلبه، هل يتصور إذا رأى الرسول وأعداؤه يقاتلونه، وهو قادر على أن ينظر إليهم، ويحض على نصر الرسول بما لا يضره، هل يمكن مثل هذا في العادة أن لا يكون منه حركة ما إلى نصر الرسول؟ فمن المعلوم أن هذا ممتنع! فلهذا كان الجهاد المتعين بحسب الإمكان من الإيمان، وكان عدمه دليلاً على انتفاء حقيقة الإيمان، بل قد ثبت في الصحيح عنه والله المن مات

وأيضاً فإخراجهم العمل يشعر أنهم أخرجوا أعمال القلوب أيضاً،

وهذا باطل قطعاً، فإن من صدق الرسول وأبغضه وعاداه بقلبه وبدنه، فهو

كافر قطعاً بالضرورة، وإن أدخلوا أعمال القلوب في الإيمان أحطأوا أيضاً،

دلالة على أنه يكون فيه بعض [شعب](٣) النفاق مع ما معه من الإيمان ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أُوْلَيْكَ هُمُ الصَّادِفُونَ ١٩٠ [الحجرات: ١٥].

ولم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو، مات على شعبة نفاق»(٢)، وفي الحديث

وأيضاً فقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان»(؟)، وفي رواية(٥): «وليس وراء ذلك من الإيمان حية

<sup>(</sup>١) وفي هذا دليل على ما سبق ذكره من أن الخلاف بين من يسمون بالمرجئة الفقهاء والسلف خلاف حقيقي له أسبابه وآثاره، على الأقل في مسألة تارك جنس العمل.

الحديث في صحيح مسلم، وقد تقدم تخريجه.

في نسخة الأصل: شعبة، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى المعنى.. (٤) رواه مسلم برقم (٤٩) ١/ ٦٩) كتاب الإيمان باب كون النهى عن المنكر من الإيمان، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

واجبان، والترمذي برقم (٢١٧٣) كتاب الفتن، والنسائي برقم (٥٠٠٨) كتاب الإيمان وشرائعه، وأبو داود برقم (١١٤٠) كتاب الملاحم، وابن ماجه برقم (١٢٧٥) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد برقم (١٠٦٨٩).

<sup>(</sup>٥) في (م): «لفظ»

خردل (۱)، فهذا يبين أن القلب إذا لم يكن فيه بغض ما يكرهه الله من المنكرات كان عادماً للإيمان، والبغض والحب من أعمال القلوب/.

ومن المعلوم أن إبليس ونحوه يعلمون أن الله على حرم هذه الأمور ولا يبغضونها، بل يدعون إلى ما حرمه الله ورسوله.

وأيضاً فهؤلاء القائلون بقول جهم والصالحي قد صرحوا بأن سب الله ورسوله، والتكلم بالتثليث، وكل كلمة من كلمات (٢) الكفر، ليس هو كفر في الباطن، ولكنه دليل في الظاهر على الكفر، ويجوز مع هذا أن يكون السباب (٣) الشاتم في الباطن عارفاً بالله موحداً له مؤمناً به، فإذا أقيمت عليهم حجة بنص أو إجماع أن هذا كافر باطناً وظاهراً، قالوا: هذا يقتضي أن ذلك مستلزم للتكذيب الباطن، وأن الإيمان يستلزم عدم ذلك، فيقال لهم: معنا أمران معلومان:

(أحدهما): بالاضطرار من الدين، و(الثاني): معلوم بالاضطرار من أنفسنا عند التأمل.

أما (الأول): فإنا نعلم أن من سب الله ورسوله طوعاً بغير كره، بل من تكلم بكلمات الكفر طائعاً غير مكره، ومن استهزأ بالله [وآياته]<sup>(3)</sup> ورسوله فهو كافر باطناً وظاهراً، وأن من قال: إن مثل هذا قد يكون في الباطن مؤمناً بالله، وإنما هو كافر في الظاهر، فإنه قال قولاً معلوم الفساد بالضرورة من الدين.

وقد ذكر الله تعالى كلمات الكفار في القرآن، وحكم بكفرهم

سسسب الله ورسوله طوحاً كفر بساطشاً وظاهراً

<sup>(</sup>۱) هذا جزء من حديث آخر رواه مسلم عقب الحديث الذي سبق، ولفظه: (ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي، إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته، ويقتدون بأمره، ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف، يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل) صحيح مسلم ١/٠٧٠.

 <sup>(</sup>۲) في (ط): اكلام».
 (۳) في (ط): الساب».

<sup>(</sup>٤) هذه الكلمة ليست في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

واستحقاقهم الوعيد، ولو كانت أقوالهم الكفرية بمنزلة شهادة الشهود عليهم، أو بمنزلة الإقرار الذي يغلط فيه المقر، لم يجعلهم الله الله من أهل الوعيد بالشهادة التي قد تكون صدقاً، وقد تكون كذباً، بل كان ينبغي أن لا يعذبهم إلا بشرط صدق الشهادة.

وهذا كقوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَانَةُ ﴾ [السائدة: ٧٣] ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَسِيحُ ابْنُ مَرْبَامًا ﴾ [المائدة: ٧٧، ٧٧] وأمثال ذلك.

وأما (الثاني): فالقلب إذا كان معتقداً صدق الرسول، وأنه رسول الله، وكان محباً للرسول معظماً له، امتنع مع هذا أن يلعنه ويسبه، بل<sup>(۱)</sup> لا يتصور ذلك منه إلا مع نوع من الاستخفاف به وبحرمته، فعلم بذلك أن مجرد اعتقاده أنه صادق لا يكون إيماناً إلا مع محبته وتعظيمه بالقلب.

وأيضاً فإن الله تعالى قال: ﴿ أَلَهُم تَرَ إِلَى / الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ السَّاءِ: ٥١]. السَاء: ٥١].

وقال تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ وَالطَّاعُوتِ وَيُوْمِنَ بِاللَّهِ فَقَادِ اَسْتَعْسَكَ وَالْمُوَةِ اَلْوَتْفَقَ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، فتبين أن الطاغوت يؤمن به، ويكفر به، ومعلوم أن مجرد التصديق [بوجوده] (٢) وما هو عليه من الصفات، يشترك فيه المؤمن والكافر، فإن الأصنام والشيطان والسحر يشترك في العلم بحاله (٣) المؤمن والكافر.

وقد قال الله تعالى في السحر: ﴿ حَقَىٰ يَقُولَا إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَنَا لَكُوْ فَيَنَا لَكُوْ فَكُولَا إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَنَا لَكُونَ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَلَا إِلَا إِلَا إِلَا مِنْ اللَّهُ وَلَا يَضُونُهُ مَا لَهُ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَا يَعْفِي اللَّهُ وَلَا يَعْفَى اللَّهُ وَلَا يَعْفَعُهُمْ وَلَا يَنْفُعُهُمْ وَلَا يَعْفِي اللَّهُ وَلَا يَعْفِي اللَّهُ وَلَا يَعْفَعُهُمْ وَلَا يَعْفُولُوا وَلَا يَعْفُولُوا وَلَا يَعْفُولُوا مِنْ اللَّهُ وَلَا يَعْفُولُوا وَلَا يُعْفُلُوا وَلَا يَعْفُولُوا وَلَا يُعْفُولُوا وَلِولُوا وَلَا عُلَالِكُولُوا وَلَا يُعْفُولُوا وَلَا يُعْفُلُوا وَلَا عُولُوا وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَا لَاللَّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَا لَاللَّهُ وَلَا عَلَالُولُوا وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ لَا عَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ لِلْمُ لَا عَلَالِهُ لَا عَلَالِهُ لِلْعُلُولُوا وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالَالِهُ لَا عَلَا لَا لَاللَّالِهُ لَا عَلَا عَلَا لَاللَّهُ وَلَا عَلَا لَا لَعْلَا عَلَا ل

[]/48]

<sup>(</sup>١) في (ط): «فلا يتصور».

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «موجود»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٣) أي بحال ذلك أي المتقدم ذكره.

على ملك سليمان، ونبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون، يعلمون أنه لا خلاق لهم في الآخرة ومع هذا يكفرون.

وكذلك المؤمن بالجبت والطاغوت(١١) إذا كان عالماً بما يحصل

(۱) قال صاحب «القاموس المحيط»: الجبت: الصنم، والكاهن، والساحر، والسحر، والذي لا خير فيه، وكل ما عبد من دون الله تعالى (۱۹۱)، وقال صاحب «الصحاح»: «كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك» (۱/ ۲۶٥)، والطاغوت يقول عنه صاحب «القاموس»: «اللات والعزى والكاهن والشيطان وكل رأس ضلال، والأصنام، وكل ما عبد من دون الله، ومردة أهل الكتاب، للواحد والجمع، . . . طواغيت وطواغ» (۱٦٨٥)، ويقول صاحب «الصحاح» عن الطاغوت: «الكاهن والشيطان، وكل رأس في الضلالة، قد يكون واحداً، قال الله تعالى: ﴿ أَوْلِيا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عالى: ﴿ أَوْلِيا اللهُ الله

وقد روى البخاري معلقاً عن عمر ظله قال: «الجبت: السحر، والطاغوت: الشيطان»، وقال عكرمة: «الجبت بلسان الحبشة الشيطان، والطاغوت الكاهن»، وقال الحافظ كتله في الفتح (٨/ ٢٥٢): «وصله عبد بن حميد في تفسيره، ومسدد في مسنده، وعبد الرحمٰن بن رستة في كتاب الإيمان، كلهم من طريق أبي إسحاق عن حسان بن فائد عن عمر مثله، وإسناده قوي»، وذكر مثل ذلك في التهذيب (٢/ ٢٢٠)، وقد أخرجه الحافظ في تغلق التعليق (٤/ ١٩٦)، ورواه أيضاً سعيد بن منصور في سننه برقم (٦٤٩) ٤/ ١٨٣/ وقال محققه الدكتور سعد بن عبد الله آل حميد: «سنده ضعيف لأن حسان العبسي لم يوثقه أحد ممن يعتمد قوله، ولم أجد له منابعاً».

وقد رواه أيضاً ابن جرير الطبري في تفسيره، وأما أثر عكرمة فقد وصله عبد بن حميد بإسناد صحيح كما بين الحافظ في الفتح (٢٥٢/٨).

والطاغوت مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد، تيسير العزيز الحميد (٤٩) للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، وذكر عن الحافظ ابن القيم أنه قال: «الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من معبود، أو متبوع، أو مطاع، فطاغوت كل قوم من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله، أو يتبعونه على غير بصيرة من الله، أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة الله» المصدر نفسه (٥٠).

وقد أورد الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب ﷺ في كتاب التوحيد أثر عمر في تفسير الجبت في باب ما جاء في السحر، وذكر تلله أن الطاغوت قد = بالسحر من التفريق بين المرء وزوجه، ونحو ذلك من الجبت، وكان عالماً بأحوال الشيطان والأصنام وما يحصل بها من الفتنة، لم يكن مؤمناً بها مع العلم بأحوالها، ومعلوم أنه لم يعتقد أحد فيها أنها تخلق الأعيان، وأنها تفعل ما تشاء، ونحو ذلك من خصائص الربوبية، ولكن كانوا يعتقدون أنه يحصل بعبادتها لهم نوع من المطالب، كما كانت الشياطين تخاطبهم من الأصنام، وتخبرهم بأمور، وكما يوجد مثل ذلك في هذه الأزمان في الأصنام التي يعبدها أهل الهند والصين والترك وغيرهم، وكان كفرهم بها الخضوع لها والدعاء والعبادة واتخاذها وسيلة ونحو ذلك، لا مجرد التصديق بما يكون عند ذلك من الآثار، فإن هذا يعلمه العالم من المؤمنين ويصدق بوجوده، لكنه يعلم ما يترتب على ذلك من الضرر في الدنيا والآخرة فيبغضه، والكافر قد يعلم وجود ذلك الضرر لكنه يحمله حب العاجلة على الكفر.

يبين ذلك قوله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أَكُومَ وَقَلْبُكُمْ مُطْمَيِنُ إِلْإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَتُ أَكُومِ وَقَلْبُكُمْ مُطْمَينًا بِالْإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَتُ وَلَكُمْ مُلَاتُهُمُ اللّهَ عَلَى مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

[۲۴/ب]

ومعلوم أن باب التصديق والتكذيب والعلم والجهل ليس هو من باب

يكون من الجن وقد يكون من الإنس، كتاب التوحيد (١٣٥)، (١٣٧)، ضمن رسائل الجامع الفريد. وذكر الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين في «القول المفيد على كتاب التوحيد» (٢٩١): أن المراد بالطاغوت من كان راضياً باتخاذه طاغوتاً، أو يقال: هو طاغوت باعتبار عابديه وتابعيه ومطبعية. وانظر كلام الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/٣١)، والقرطبي في تفسيره (٢/٢٥٧، ٣/١)، والسيوطي في «الدر المنثور» (٢/٤٦٥)، وغيرهم من المفسرين.

الحب والبغض وهؤلاء (١) يقولون: إنما استحقوا الوعيد لزوال التصديق والإيمان من قلوبهم، وإن كان ذلك قد يكون سببه حب الدنيا على الآخرة، والله تعالى جعل استحباب الدنيا على الآخرة هو الأصل الموجب للخسران (٢)، واستحباب الدنيا على الآخرة قد يكون مع العلم والتصديق بأن الكفر يضر في الآخرة، وبأنه ما له في الآخرة من خلاق (٢).

وأيضاً فإنه سبحانه وتعالى استثنى المكره من الكفار، ولو كان الكفر لا يكون إلا بتكذيب القلب وجهله لم يستثن منه المكره، لأن الإكراه على ذلك ممتنع، فعلم أن التكلم بالكفر كفر إلا<sup>(٤)</sup> في حال الإكراه.

وقوله تعالى: ﴿وَلَكِكُن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا﴾ أي: لاستحبابه الدنيا على الآخرة ومنه قوله ﷺ: "يصبح [الرجل](٥) مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً، يبيع دينه بعرض من الدنيا»(٦).

والآية نزلت في عمار بن ياسر وبلال بن رباح، وأمثالهما من المؤمنين المستضعفين، لما أكرههم المشركون على سب النبي رضع ونحو ذلك من كلمات الكفر، فمنهم من أجاب بلسانه كعمار، ومنهم من صبر

 <sup>(</sup>١) المقصود بهؤلاء الجهمية والصالحية ومن تابعهم على مذهبهم كالأشاعرة والماتريدية.

 <sup>(</sup>٢) في (م): سقطت العبارة التالية: والله سبحانه وتعالى جعل استحباب الدنيا على
 الآخرة وهو الأصل الموجب للخسران.

 <sup>(</sup>٣) الخلاق: النصيب، يقال: لا خلاق له في الآخرة، الصحاح (١٤٧١)،
 ويخطئ كثير من الناس في فهم هذه الكلمة، حيث يعتقدون أن لها علاقة بموضوع الأخلاق.

<sup>(</sup>٤) في (ط): (لا).

<sup>(</sup>٥) هذه الكلمة ليست في نسخة الأصل و(م)، وهي في (ط).

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم برقم (١١٨) ١/ ١١٠ كتاب الإيمان باب، والترمذي برقم (٢١٩٥) كتاب الفتن كتاب الفتن، وأحمد برقم (٧٩٧٠)، ورواه أبو داود برقم (٤٢٥٩) كتاب الفتن والملاحم، وابن ماجه برقم (٣٩٦١) كتاب الفتن، وأول الحديث قوله ﷺ: «بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم...» ورواية أبي داود وابن ماجه ليس فيهما قوله: (يبيع دينه بعرض من الدنيا).

على المحنة كبلال(۱)، ولم يكره واحد(۲) منهم على خلاف ما في قلبه، بل أكرهوا على التكلم به (۱) فمن تكلم به (۱) بدون الإكراه، لم يتكلم به (۱) إلا وصدره منشرح به.

وأيضاً فقد جاء نفر من اليهود إلى النبي على فقالوا: (نشهد إنك رسول الله (١٦) ولم يكونوا مسلمين بذلك، لأنهم قالوا ذلك على سبيل الإجبار عما في أنفسهم، أي: نعلم ونجزم أنك رسول الله، قال: «فلم لا تتبعوني؟ ، قالوا: (نخاف من يهود)(٧).

(۱) روى الحاكم بسنده في المستدرك عن أبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر عن أبيه قال: «أخذ المشركون عمار بن ياسر فلم يتركوه حتى سب النبي على، وذكر آلهتهم بخير، فلما أتى النبي على قال: ما وراءك؟ قال: شريا رسول الله! ما تركت حتى نلت منك وذكرت آلهتهم بخير، قال كيف تجد قلبك؟ قال: مطمئن بالإيمان، قال: إن عادوا فعد». وقال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، (٣/ عادوا)، ورواه ابن سعد في الطبقات (٢٤٦/٣)، وأبو نعيم في الحلية (١٤٠/١).

وروى ابن ماجه (رقم ١٥٠) في المقدمة عن عبد الله بن مسعود قال: «كان أول من أظهر إسلامه سبعة: رسول الله هي وأبو بكر، وعمار، وأمه سمية، وصهيب، وبلال، والمقداد، فأما رسول الله هي فمنعه الله بعمه أبي طالب، وأما أبو بكر فمنعه الله بقومه، وأما سائرهم فأخذهم المشركون وألبسوهم أدراع الحديد، وصهروهم في الشمس، فما منهم من أحد إلا وقد واتاهم على ما أرادوا، إلا بلالاً، فإنه هانت عليه نفسه في الله، وهان على قومه، فأخذوه فأعطوه الولدان، فجعلوا يطوفون به في شعاب مكة، وهو يقول: أحد أحدا، وذكره الشيخ الألباني في كتابه صحيح ابن ماجه برقم (١٢٢)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٢٨٤)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ١٤٩)، والبيهقي في دلائل النبوة المستدرك (تا/ ٢٨٤)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ١٤٩)، والبيهقي في دلائل النبوة من طريق منصور عن مجاهد قال: قال عمار: كل قد قال ما أرادوا يعني المشركين غير بلال، (١/ ١٦٥). وانظر تفسير الآيات الكريمة في تفسير القرطبي المشركين غير بلال، (١/ ١٦٥). وانظر تفسير الآيات الكريمة في تفسير القرطبي

- (۲) في (م) و(ط): «أحد».
   (۳) كلمة «به» ليست في (ط).
- (3) كلمة «به» ليست في (م) و(ط). (٥) كلمة «به» ليست في (م) و(ط).
- (٢) في (م): قارسول آله»، وفي (ط): «لرسول».
- (٧) روى الترمذي (رقم ٢٧٣٣) في كتاب الاستئذان عن صفوان بن عسال فله قال:
   قال يهودي لصاحبه: اذهب إلى هذا النبي، فقال صاحبه: لا تقل نبي، إنه لو =

فعلم أن مجرد العلم والإخبار عنه ليس بإيمان حتى [يتكلم] بالإيمان على وجه الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد، مع تضمن ذلك للإخبار (٢) عما في أنفسهم، فالمنافقون قالوا مخبرين كاذبين، فكانوا كفاراً في الباطن، وهؤلاء قالوها غير ملتزمين ولا منقادين، / فكانوا كفاراً في الظاهر والباطن.

[1/40]

سمعك كان له أربعة أعين، فأتيا رسول الله ﷺ فسألاه عن تسع آيات بينات، فقال لهم: «لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق، ولا تمشوا ببرىء إلى ذي سلطان ليقتله، ولا تسحروا، ولا تأكلوا الربا، ولا تقذفوا محصنة، ولا تولوا يوم الزحف، وعليكم خاصة اليهود أن لا تعتدوا في السبت، قال: فقبلوا يده ورجله، فقالا: نشهد إنك نبي، قال: «فما يمنعكم أن تتبعوني؟" قالوا: ﴿إِنْ دَاوِدُ دَعَا رَبِّهِ أَنْ لَا يَزَالُ فِي ذَرِيتُهُ نَبِّي، وإنا نَخَافَ إنْ تبعَّناك أن تقتلنا اليهود» وقال عنه: «حديث حسن صحيح»، ورواه النسائي بنحوه برقم (٤٠٧٨) كتاب تحريم الدم. ورواه ابن ماجه مختصراً جداً برقم (٣٧٠٥) كتاب الأدب، وأحمد برقم (١٧٦٢٦)، وأبو داود الطيالسي (١٦٠)، ورواه الطحاوي في شرح معانى الآثار (٣/ ٢١٥)، ورواه الحاكم في المستدرك (٩/١) وقال: هذاً حديث صحيح لا نعرف له علة بوجه من الوجوه ولم يخرجاه ووافقه الذهبي، ورواه الطبراني في المعجم الكبير برقم (٨/ ٦٩)، ورواه العقيلي في الضعفاء (٢/ ٢٦٠)، وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٣/ ٦٨): الوهو حديث مشكل، وعبد الله بن سلمة في حفظه شيء، وقد تكلموا فيه، ولعله اشتبه عليه التسع الآيات بالعشر كلمات، فإنها وصايا في التوراة لا تعلق لها بقيام الحجة على فرعون، والله أعلم»، وضعفه الشيخ الألباني تظلة في كتابه ضعيف الترمذي برقم (٥١٧)، وكتابه ضعيف النسائي برقم (۲۷۵)، وكتابه ضعيف ابن ماجه برقم (۸۰۸).

قلت: ومن ضعف الحديث من أهل العلم فلأجل عبد الله بن سلمة هذا، ضعفه جماعة من أهل العلم، ورأى بعضهم أنه يصلح للاحتجاج، قال عنه البخاري: لا يتابع في حديثه، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأمر به (تهذيب التهذيب ٥/٢١٣)، وقال الذهبي: صويلح، (الكاشف ٢/٣٨)، وقال الحافظ عنه: صدوق تغير حفظه، (التقريب ٣٠٦)، وقال بشار عواد معروف وشعيب الأرناؤوط في «تحرير تقريب التهذيب» (٢١٧/٢) بعد أن ذكر قول الحافظ فيه: صدوق تغير حفظه: «بل ضعيف يعتبر به، . . . وقال شعبة وأبو حاتم والنسائي: تعرف وتنكر، وقال الدارقطني: ضعيف، . . . وما وثقه سوى يعقوب بن شيبة والعجلي».

قلت: ولعل أصل القصة صحيح، وإنما وهم ابن سلمة وخلط بين التسع آيات والوصايا العشر، كما بين ذلك الحافظ ابن كثير، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «تتكلم» وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الإخبار».

امتناع أبي طالب عن التوحيد

وكذلك أبو طالب (۱) قد استفاض عنه أنه كان يعلم نبوة (۲) محمد ﷺ وأنشد عنه:

ولقد علمت بأن دين محمد من خير أديان البرية دينا (٣)

لكن امتنع من الإقرار بالتوحيد والنبوة حباً لدين سلفه، وكراهة أن (٤) يعيره قومه، فلما للم يقترن بعلمه الباطن الحب والانقياد الذي يمنع ما يضاد ذلك من حب الباطل وكراهة الحق لم يكن مؤمناً (٥).

(٣) هكذا لفظ الإصابة، وأما في البداية والنهاية (٣/ ٤١) فالبيت كالتالي:
 وعرضت دينا قد عرفت بأنه
 وفي الإصابة البيت كما ذكره المؤلف (١١٦/٤).

ويشير المصنف تتلفه بقوله: وأنشد عنه، أنه لم يثبت هذا البيت لأبي طالب، وإن كان قد اشتهر عنه، وقد نسب لأبي طالب كثير من الشعر، وأكثره منحول عليه، كما بين ذلك بعض أهل العلم.

(٤) في نسخة الأصل و(م): أن لا، وأثبتنا ما في (ط)،(ص).

(٥) ثبت في الصحيح أن أبا طالب مات على الإشراك، خلافاً لما يتوهمه بعض من لا عقل له من الرافضة والمتصوفة وغيرهم من أهل البدع الذين يقوم دينهم على تقديس الأشخاص والغلو فيهم، فقد روى الشيخان من حديث سعيد بن المسيب عن أبيه: أن أبا طالب لما حضرته الوفاة، دخل عليه النبي ولله وعنده أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية، فقال: يا عم قل لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله، فقال أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أنرغب عن ملة عبد المطلب، عبد المطلب، فقال النبي لله الله عند المطلب، فقال النبي الله الله عند المطلب، فقال النبي الله الله عند المطلب، فقال النبي الله الله عنه الم أنه عنك، فنزلت: ﴿مَا كَانَ النَّيْ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ مَن يَشَاهُ الله والمسلم، وروى ذلك البخاري برقم من أحبيت ولكن البخاري برقم من أحبيت ولكن البخاري برقم (٢٨٨٤) كتاب المناقب باب قصة أبى طالب، ومسلم برقم (٢٨٨٤) ١/٤٥ كتاب =

<sup>(</sup>۱) أبو طالب هو عبد مناف \_ على المشهور \_ بن عبد المطلب، عم النبي ﷺ، ذكر أنه ولد قبل النبي ﷺ بخمس وثلاثين سنة، ولما مات عبد المطلب أوصى بمحمد ﷺ إلى أبي طالب، فكفله وأحسن تربيته، وسافر بصحبته إلى الشام وهو شاب، ولما بعث ﷺ قام في نصرته، وذب عنه من عاداه، ومدحه عدة مدائح، ولم تخلص قريش إلى أذى النبي ﷺ إلا بعد موته، الإصابة (٤/ ١١٥)، وأطال ترجمته، وذلك ضمن القسم الرابع الذين ذكروا في الصحابة على سبيل الوهم والغلط، وما هم منهم.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «بنبوة».

كفر إبليس وفسرصون واليهودمع علمهم وأما إبليس وفرعون واليهود ونحوهم، فما قام بأنفسهم من الكفر وإرادة العلو والحسد منع من حب الله، وعبادة القلب له الذي لا يتم الإيمان إلا به، وصار في القلب من كراهة (١) رضوان الله واتباع ما أسخطه ما كان كفراً لا ينفع معه العلم.

الإيمان باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت، ما لم يشرع في النزع، وهو الغرغرة، ونسخ جواز الاستغفار للمشركين، والدليل على أن من مات على الشرك، فهو من أصحاب الجحيم، ولا ينقذه من ذلك شيء من الوسائل، والنسائي برقم (٢٠٣٥) كتاب الجنائز، وأحمد برقم (٢٣١٦)، وابن حبان في صحيحه برقم (٩٨٢) ٣ / ٢٦٢. وقد أورد الحافظ في الإصابة (٤/١١) رواية ابن إسحاق التي يرويها عن ابن عباس، والتي فيها أن العباس أصغى إلى أبي طالب فسمعه يلفظ الشهادة، وساق بعدها حديث الصحيحين الذي يخالفها ثم قال: «فهذا هو الصحيح برد الرواية التي ذكرها ابن إسحاق، إذ لو كان قال كلمة الثوحيد، ما نهى الله تعالى نبيه عن الاستغفار له». وقال الحافظ في الإصابة (٤/١١٦): «وذكر جمع من الرافضة أنه مات مسلماً، وتمسكوا بما نسب إليه من قوله. . . ) وذكر البيت السابق وبيتاً قبله .

ثم قال: ﴿إِنه نَظِيرِ مَا حَكَى الله تعالى عن كفار قريش: ﴿وَحَمَدُوا بِهَا وَاسْتَقَنَنْهَا الْفَهُمُ عَلَيْهُ وَمُلُوّا ﴾ [النمل: ١٤] فكان كفرهم عناداً ومنشؤه من الأنفة والكبر، وإلى ذلك أشار أبو طالب بقوله: لولا أن تعيرني قريش (١١٧/٤)، على أننا ننبه أن هذه الآية جاءت في معرض قصة آل فرعون، ليست من كفار قريش، وإن كان المعنى يشمل الجميع، ولعل الأنسب هنا ذكر قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكُونُونُكُ وَلَكُنَّ الظَّالِينَ بِعَايَتِ اللّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣].

وروى الشيخان من حديث أبي سعيد الخدري الله أنه سمع النبي الله وذكر عنده عمه يقول: «لعله تنفعه شفاعتي يوم القيامة فيجعل في ضحضاح من النار يبلغ كعبيه، يغلي منه أم دماغه رواه البخاري برقم (٦٥٦٤) كتاب الرقاق باب صفة اللجنة والنار، ومسلم برقم (٢١٠) ١٩٥/١ كتاب الإيمان باب شفاعة النبي الأبي طالب والتخفيف عنه بسببه، وأحمد برقم (١٠٦٧٤).

<sup>(</sup>١) في (ط): «كراهية».

## قصيل

والتفاضل في الإيمان بدخول زيادة الإيمان والنقص فيه يكون من وجوه متعددة: (أجدها): الأعمال الظاهرة، فإن الناس يتفاضلون فيها، وتزيد وتنقص(١١)، وهذا مما اتفق الناس على دخول الزيادة فيه والنقصان، لكن نزاعهم في دخول ذلك في مسمى الإيمان، فالنفاة يقولون: أهو من ثمرات الإيمان ومقتضاه، فأدخل فيه مجازاً بهذا الاعتبار، وهذا معنى زيادة الإيمان عندهم وتقصه، أي زيادة ثمراته ونقصانها، فيقال: قد تقدم أن هذا من لوازم الإيمان وموجباته، فإنه يمتنع أن يكون إيمان تام في القلب بلا قول ولا عمل ظاهر، وأما كونه لازماً له أو جزءاً منه فهذا يختلف بحسب حال استعمال لفظ الإيمان مفرداً [أو](٢) مقروناً بلفظ الإسلام والعمل كما

وأما قولهم: الزيادة في العمل الظاهر لا في موجبه ومقتضيه فهذا غلط، فإن تفاضل (٢) معلول الأشياء ومقتضاها يقتضي تفاضلها في أنفسها، وإلا فإذا تماثلت الأسباب الموجبة لزم تماثل موجبها ومقتضاها، فتفاضل الناس في الأعمال الظاهرة يقتضي تفاضلهم في موجب ذلك ومقتضيه، ومن هذا يبين (١)

(الوجه الثاني): في زيادة الإيمان ونقصه: وهو زيادة أعمال القلوب [٣٠] ونقصها، فإنه من المعلوم بالذوق/ الذي يجده كل مؤمن، أن الناس يتفاضلون في حب الله ورسوله، وخشية الله (٥)، والإنابة إليه، والتوكل عليه، والإخلاص له، وفي سلامة القلوب من الرياء والكبر والعجب، ونحو ذلك، والرحمة للخلق، والنصح لهم، ونحو ذلك من الأخلاق الإيمانية.

وجوه التفاضل في الإيمان

في (م): اليزيد وينقص. (٢) في نسخة الأصل و(م): ﴿وَالَّمِنَا (1) في (ط): «التفاضل». **(T)** 

في (م): «تبين»، وفي (ط): «يتبين». **(£)** 

<sup>(</sup>٥) في (م): (وخشيته).

وفي الصحيحين عنه ﷺ أنه قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان، من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا لله، ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار»(١).

وقىال تىعىالىمى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَاَبُنَآ وُحَالِكُمْ وَاِخْوَنَكُمُ وَاَنْوَجُكُمْ وَعَشِيرُنُكُمْ وَاَشْوَجُكُمْ وَعَشِيرُنُكُمْ وَاَشْوَجُكُمْ وَاَشْوَبُكُمْ وَاَشْوَبُكُمْ وَعَشِيرُنُكُمْ وَاَمْوَدُكُمْ اللّهِ وَالْمَوْدُونَهُمَا أَحْبُ إِلَيْتَكُم مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبَصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِيدُ ﴾ [النوبة: ٢٤].

وقال ﷺ: ﴿وَاللَّهُ إِنِّي لأَخْشَاكُم لللهُ وأَعْلَمُكُم بِحِدُودُهُۥ ﴿٢٠ُ.

وقال ﷺ: الا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين (٣).

وقال له عمر شهد: (يا رسول الله لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسك»، قال: هلا يا عمر حتى أكون أحب إليك من نفسك»، قال:

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۱٦) كتاب الإيمان باب، ومسلم برقم (٤٣) كتاب الإيمان باب، والترمذي برقم (٢٦٢٤) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٤٩٨٧) كتاب الإيمان وشرائعه، وابن ماجه برقم (٤٠٨١)، وأحمد برقم (١١٥٩١).

<sup>(</sup>Y) جاء عند البخاري في حديث الرهط الذين سألوا عن عبادة النبي ﷺ فكأنهم تقالوها: «أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له» رواه برقم (٣٢٠) كتاب النكاح باب الترغيب في النكاح، وروى مالك تلله في الموطأ برقم (٣٤٥) كتاب الصيام حديث الذي قبل امرأته في رمضان، وأرسل يسأل عن ذلك، فلما علم أن النبي ﷺ يفعل ذلك، قال: ومن منا مثل رسول الله، فغضب ﷺ حين بلغه ذلك وقال: «والله إني لأتقاكم لله وأعلمكم بحدوده»، ورواه مسلم في صحيحه مختصراً برقم (١١٠٨) ٢/٧٧٧ كتاب الصيام باب بيان أن القبلة في الصوم ليست محرمة على من لم تحرك شهوته.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١٥) كتاب الإيمان باب حب الرسول 難 من الإيمان، ومسلم برقم (٤٤) كتاب الإيمان باب وجوب محبة رسول ا協 難 أكثر من الأهل والولد والوالد والناس أجمعين، وإطلاق عدم الإيمان على من لم يحبه هذه المحبة، والنسائي برقم (٥٠١٣) كتاب الإيمان وشرائعه، وابن ماجه برقم (٢٧) المقدمة، وأحمد برقم (٣/ ٥٠١٤).

فلأنت أحب إلي من نفسي، قال: «الآن يا عمر»(١).

وهذه الأحاديث ونحوها في الصحاح، وفيها بيان تفاصل الحب والخشية.

وقد قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبُا لِلَهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]، وهذا أمر يجده الإنسان في نفسه، فإنه قد يكون الشيء الواحد يحبه تارة أكثر مما يحبه تارة، ويخافه تارة، ولهذا كان أهل المعرفة من أعظم الناس قولاً بدخول الزيادة والنقصان فيه، لما يجدون من ذلك في أنفسهم.

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَأَخْشُوهُمْ فَرَادَهُمُ إِيمَنّنَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ۞ (آل عــمــران: 1٧٣]، وإنما زادهم طمأنينة وسكوناً.

وقال ﷺ: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً»<sup>(٢)</sup>.

(الوجه الثالث): أن نفس التصديق والعلم الذي (٢) في القلب يتفاضل باعتبار الإجمال والتفصيل، فليس تصديق من صدق الرسول مجملاً من غير معرفة منه بتفاصيل أخباره، كمن عرف ما أخبر به عن الله وأسمائه وصفاته والجنة والنار والأمم وصدقه في ذلك كله، وليس من التزم طاعته مجملاً ومات قبل أن يعرف تفصيل ما أمره به كمن عاش حتى عرف ذلك مفصلاً وأطاعه فيه.

[77] (الوجه الرابع): أن نفس العلم والتصديق/ يتفاضل ويتفاوت، كما يتفاضل سائر صفات الحي من القدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (٦٦٣٢) كتاب الأيمان والنذور باب كيف كانت يمين النبي ﷺ، وأحمد برقم (١٨٤٨٢).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي برقم (۱۱٦٢) كتاب الرضاع وقال: «حديث حسن صحيح»، وأبو داود برقم (۲۸۹۲)، والدارمي برقم (۲۷۹۲) كتاب السنة، وأحمد برقم (۷۳۵٤)، والدارمي برقم (۲۷۹۲) كتاب الرقاق، وذكره الشيخ الألباني في صحيح أبي داود برقم (۲۹۱۷).

<sup>(</sup>٣) كلمة «الذي» ليست في (ط).

بل سائر الأعراض من الحركة والسواد والبياض ونحو ذلك، فإذا كانت القدرة على الشيء تتفاوت<sup>(1)</sup> وكذلك<sup>(1)</sup> الإخبار عنه يتفاوت، وإذا قال القائل: العلم بالشيء الواحد لا يتفاضل، كان بمنزلة قوله: القدرة على المقدور الواحد لا [تتفاضل]<sup>(1)</sup>، وقوله: ورؤية الشيء الواحد لا [تتفاضل]<sup>(1)</sup>، ومن المعلوم أن الهلال المرئي يتفاضل الناس في رؤيته، وكذلك سمع الصوت الواحد يتفاضلون في إدراكه، وكذلك الكلمة الواحد يتكلم بها الشخصان ويتفاضلون في النطق بها، وكذلك شم الشيء الواحد وذوقه يتفاضل الشخصان فيه.

فما من صفة من صفات الحي وأنواع إدراكاته وحركاته، بل وصفات غير الحي<sup>(0)</sup> إلا وهي تقبل التفاضل والتفاوت إلى ما لا يحصره البشر، حتى يقال: ليس أحد من المخلوقين يعلم شيئاً من الأشياء مثلما يعلمه الله من كل وجه، بل علم الله تعالى بالشيء أكمل من علم غيره به كيف ما قدر الأمر، وليس تفاضل العلمين من جهة الحدوث والقدم فقط، بل من وجوه أخرى.

والإنسان يجد في نفسه أن علمه بمعلومه يتفاضل حاله فيه، كما يتفاضل حاله في سمعه لمسموعه، ورؤيته لمرئيه، وقدرته على مقدوره، وحبه لمحبوبه، وبغضه لبغيضه، ورضاه لمرضيه (٢)، وسخطه بمسخوطه (٧)، وإرادته لمراده، وكراهته (٨) لمكروهه، ومن أنكر التفاضل في هذه الحقائق كان مسفسطاً (٩).

 <sup>(</sup>۱) في (م): «يتفاوت».
 (۲) في (ط): «فكذلك».

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): "يتفاضل"، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى المعنى.

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): "يتفاضل"، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى المعنى.

<sup>(</sup>٥) العبارة في (م) و(ط): "بل وغير صفات الحي».

 <sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): المسخوطه».
 (۷) في (م) و(ط): المسخوطه».

<sup>(</sup>A) في (ط): «وكراهيته».

 <sup>(</sup>٩) يقول الفارابي في كتاب اإحصاء العلوم، (تحقيق الدكتور عثمان أمين) عن اسم
 السوفسطائية أو المسفسطة: الوهذا الاسم اسم للمهنة التي بها يقدر الإنسان على =

(الوجه الخامس): أن التفاضل يحصل من هذه الأمور من جهة الأسباب المقتضية لها، فمن كان مستند تصديقه ومحبته أدلة توجب اليقين، و[تبين] فساد الشبهة العارضة، لم يكن بمنزلة من كان تصديقه لأسباب دون ذلك، بل من حصل (۲) له علوم ضرورية لا يمكن دفعها عن نفسه لم يكن بمنزلة من تعارضه الشبهة (۳)، ويريد إزالتها بالنظر والبحث.

ولا يستريب عاقل أن العلم بكثرة الأدلة وقوتها، وبفساد الشبهة (ع) المعارضة لذلك، وبيان بطلان حجة المحتج عليها، ليس كالعلم الذي هو الحاصل عن دليل واحد من غير أن يعلم الشبهة (٥) العارضة (١) له، فإن الشيء كلما قويت أسبابه وتعددت، وانقطعت موانعه واضمحلت، كان أوجب لكماله/ وقوته وتمامه.

(الوجه السادس): أن التفاضل يحصل في هذه الأمور من جهة دوام ذلك وثباته وذكره واستحضاره، كما يحصل البغض من جهة الغفلة عنه،

المغالطة والتمويه والتلبيس بالقول والإيهام. . الله ص٢٤، ثم بين أن هذه اللفظة يونانية وأنها مركبة من كلمة السطس وتعني الحكمة، وكلمة السطس وتعني المموهة، ص٢٥، فيتلخص مما سبق أن السفسطة هي التمويه، أو الحكمة المموهة.

وقال الجرجاني في «التعريفات» ص٦٣: «السفسطة قياس مركب من الوهميات، والغرض منه تغليط الخصم وإسكاته، كقولنا: الجوهر موجود في الذهن، وكل موجود في الذهن عرض، لينتج أن الجوهر عرض».

وذكر المصنف في موضع آخر من مجموع الفتاوى (١٩٥/١٩٥) قولين في سبب هذه التسمية:

الأول: أنه نسبة إلى مقدم لهم يقال له: سوفسطا، كما يذكره فريق من أهل الكلام.

الثاني: أنها كلمة معربة من اللغة اليونانية، ومعناها: الحكمة المموهة، يعنون الكلام الباطل الذي قد يشبه الحق.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: يتبين، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>۲) في (ط): «جعل».(۳) في (ط): «الشبه».

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «الشبه». (٥) في (م) و(ط): «الشبه»

٢) في (م) و(ط): «المعارضة».

والإعراض والعلم والتصديق والحب والتعظيم وغير ذلك [فما]<sup>(۱)</sup> في القلب، هي صفات وأعراض وأحوال تدوم وتحصل بدوام أسبابها وحصول أسبابها، والعلم وإن كان في القلب [فالغفلة]<sup>(۲)</sup> تنافي تحقيقه<sup>(۳)</sup>، والعالم بالشيء في حال غفلته عنه حاله فيه<sup>(3)</sup> دون حال<sup>(0)</sup> العالم بالشيء في ذكره له.

قال عمير بن حبيب الخطمي من أصحاب النبي ﷺ: (الإيمان يزيد وينقص قالوا وما زيادته ونقصه؟ قال: إذا حمدنا الله وذكرناه وسبحناه فذلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا وضيعنا فذلك نقصانه)(٦).

(الوجه السابع): أن يقال ليس فيما يقوم بالإنسان من جميع الأمور أعظم تفاضلاً وتفاوتاً من الإيمان، فكلما [تقرر إثباته] (٧) من الصفات والأفعال مع تفاضله فالإيمان أعظم تفاضلاً من ذلك.

مثال ذلك: أن الإنسان يعلم من نفسه تفاضل الحب الذي يقوم بقلبه، سواء كان حباً لولده أو لامرأته أو لرياسته أو وطنه أو صديقه أو صورة من الصور أو خيله أو بستانه أو ذهبه أو فضته وغير ذلك من أمواله.

فكما أن الحب أوله علاقة (<sup>٨)</sup> لتعلق القلب بالمحبوب.

ثم صبابة (٩) لانصباب القلب نحوه.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: المما وأثبتنا ما في (م) و(ط)

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل، و(م): (والغفلة)، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٣) ني (ط): تحققه.

<sup>(</sup>٤) كلُّمة (حاله فيه) ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) كلمة (حال) ليست في (ط). (١) تقدم تخريج هذا الأثر ص٢٦٦.

 <sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل و(م): يقدر بإيمانه، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الصواب.

 <sup>(</sup>A) قال في «القاموس المحيط» (١١٧٦): العلاقة يفتح ويكسر: الحب اللازم للقلب،
 وقال في «الصحاح» (٤/ ١٥٣١): بالفتح علاقة الحب.

 <sup>(</sup>٩) قال في «القاموس المحيط (١٣٣)»: صبابة الشوق أو رقة الهوى، وقال في «الصحاح»: الصبابة رقة الشوق وحرارته، يقال: رجل صب عاشق مشتاق، (١/ ١٦١).

ثم غرام (١) للزومه القلب كما يلزم الغريم غريمه. ثم يصير عشقاً (٢).

إلى أن يصير تتيماً، والتتيم التعبد، وتيم الله عبد الله (٣٠)، فيصير القلب [عبداً] (٤) للمحبوب مطيعاً له، لا يستطيع الخروج عن أمره.

وقد آل الأمر بكثير من عشاق الصور إلى ما هو معروف عند الناس، مثل من حمله ذلك على قتل نفسه وقتل معشوقه، أو الكفر والردة عن الإسلام، أو أفضى به إلى الجنون وزوال العقل، أو أوجب خروجه عن المحبوبات العظيمة من الأهل والمال والرياسة، أو أمرض جسمه وأضناه (٥).

فمن قال: الحب لا يزيد ولا ينقص، كان قوله من أظهر الأقوال فساداً، ومعلوم أن الناس يتفاضلون في حب الله أعظم من تفاضلهم في حب كل محبوب، فهو سبحانه اتخذ إبراهيم خليلاً، واتخذ محمداً على أنضاً خليلاً.

كما استفاض عنه أنه قال: «لو كنت متخذاً من أهل الأرض حليلاً

<sup>(</sup>١) الغرام: الولوع، القاموس المحيط (١٤٧٥)، وفي الصحاح مثله، وقال: الغرام الشر الدائم والعذاب (١٩٩٦/).

<sup>(</sup>٢) العشق: إفراط في الحب أو مرض وسواسي يجلبه إلى نفسه بتسليط فكره على استحسان بعض الصور، القاموس المحيط (١١٧٤)، وقال في «الصحاح» (٤/ ١٥٢٥): العشق فرط الحب.

 <sup>(</sup>٣) التتيم: تيمته تتيماً عبدته وذللته، القاموس المحيط (١٤٠٠)، وفي الصحاح:
تيم الله عبد الله وأصله من قولهم تيمه الحب أي عبده وذلله فهو متيم، (٥/
١٨٧٩).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: عبد، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) في (ط): أمراض جسمه وأسنانه. وأضناه من الضنا وهو المرض يقال: ضني بالكسر يضنى ضنى شديداً، وأضناه المرض أي أدنفه وأثقله، الصحاح (٦/ ٢٤١٠)، وفي القاموس المحيط: ضني مرض مرضاً مخامراً كلما ظن برؤه نكس (٦٦٨٣)

لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن صاحبكم خليل الله"(١)، يعني نفسه ﷺ.

وقال: «إن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً»(٢)، والخلة (٣) أخص من مطلق المحبة، فإن الأنبياء على والمؤمنون يحبون الله، ويحبهم الله، كما قال تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ الآية [المائدة: 35].

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَمَنَكُ حُبًّا يَلَةٍ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وقد أخبر الله تعالى إن الله (٤) يحب المتقين، ويحب المقسطين، ويحب التوابين، ويحب المتطهرين، ويحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص.

وقد<sup>(٥)</sup> كان النبي على يخبر بحبه لغير واحد، كما ثبت عنه غلى الصحيح أنه قال للحسن وأسامة: «اللهم إني أحبهما فأحبهما» (١).
يحبهما» (١).

وقال له عمرو بن العاص: أي الناس أحب إليك؟ قال: «عائشة»،

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۲۳۸۳) كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أبي بكر الصديق الصديق الترمذي برقم (۳۲۵) كتاب المناقب، وابن ماجه برقم (۹۳) المقدمة، وأحمد برقم (۳۷۰) وقد رواه البخاري برقم (۳۲۵٪) كتاب المناقب باب قول النبي على السدوا الأبواب كلها إلا باب أبي بكر. . . ، وليس فيه قوله: ولكن صاحبكم خليل الله، وهذا الحديث قد استفاضت طرقه كما ذكر المؤلف، وحسبنا أنه من رواية جمع من الصحابة، منهم أبو سعيد الخدري، وابن عباس، وعبد الله بن مسعود، وجندب بن عبد الله البجلي، وابن الزبير، وهؤلاء روايتهم في الصحيح، وأبو المعلى الأنصاري، وغيرهما في غير الصحيحين. وهذه الاستفاضة شاهدة على مكانة الصديق في وأرضاه، وأنه أفضل الأمة بعد نبيها على .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم برقم (٥٣٢) كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب، وابن ماجه برقم (١٤١) المقدمة.

 <sup>(</sup>٣) قال في «القاموس المحيط»: الخل والخلة بكسرهما أي: المصادقة والإخاء، والخلة أيضاً: الصديق، للذكر والأنثى، والخل بالكسر والضم: الصديق المختص (١٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «أنه». (٥) كلمة «قد» ليست في (ط).

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري برقم (٣٧٤٧) كتاب المناقب باب مناقب الحسن والحسين الشاء
 وأحمد برقم (٢١٣٢١).

قال: فمن الرجال؟ قال: «أبوها»(١٠).

تفاضل الناس

في حب اللهُ

وقال للأنصار<sup>(٢)</sup>: «والله إنى لأحبكم»<sup>(٣)</sup>.

والناس في حب الله يتفاضلون أن النين أفضل الخلق محمد وإبراهيم صلى الله عليهما وسلم إلى أدنى الناس درجة، مثل من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، وما بين هذين الحدين من الدرجات لا يحصيه إلا الله أن رب الأرض والسموات، فإنه ليس في أجناس المخلوقات ما يتفاضل بعضه على بعض كبني آدم، فإن الفرس الواحدة ما تبلغ أن تساوي ألف ألف.

وقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي ذر رها: أنه كان جالساً عند النبي الله و مر به رجل من أشراف الناس، فقال: «يا أبا ذر أتعرف هذا؟»، قلت: نعم يا رسول الله، هذا حري إن خطب أن ينكح، وإن قال يستمع (٢) لقوله، وإن غاب أن يسأل عنه، ثم مر رجل من ضعفاء المسلمين فقال: «يا أبا ذر أتعرف هذا؟»، قلت: نعم يا رسول الله، هذا رجل من ضعفاء الناس، هذا حري إن خطب أن لا ينكح، وإن قال أن لا يستمع (٧) لقوله، وإن غاب لا يسأل عنه، فقال:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (٣٦٦٦) كتاب المناقب باب فضل أبي بكر بعد النبي هي ومسلم برقم (٣٨٤) كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل أبي بكر الصديق هي، والترمذي برقم (٣٨٨) كتاب المناقب، وابن ماجه برقم (١٠١) المقدمة، وأحمد برقم (١٠١).

<sup>(</sup>٢) كلمة «للأنصار» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) رواه بهذا اللفظ الإمام أحمد في المسند برقم (١٢١١٣)، ورواه البخاري برقم (٣٧٨٥) كتاب المناقب باب قول النبي الله للأنصار: أنتم أحب الناس إلي، ومسلم برقم (٢٥١٨) ١٩٤٨/٤ كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل الأنصار رضي الله تعالى عنهم، ولفظهما: اللهم أنتم من أحب الناس إلي، قالها مرتين، وفي رواية ثلاثاً، والروايتان كلتاهما في الصحيحين.

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): "يتفاوتون". (ه) لفظ الجلالة ليس في (م) (ط).

<sup>(</sup>٢) في (م) و(ط): اليسمع

<sup>(</sup>V) في (ط): يسمع، ومما ينبه إليه أن الروايات في صحيح البخاري جاءت باللفظين: يستمع، ويسمع، ولكننا أثبتنا ما ورد في نسخة الأصل.

«يا أبا ذر هذا خير من ملء الأرض مثل هذا»(١).

تسفسيسل صالحي البشر عسسلسسى الملائكة .

[۳۷/ب]

(۱) هذا الحديث لم أجده في صحيح مسلم، وإنما هو في صحيح البخاري من حديث سهل بن سعد الساعدي في رواه برقم (٦٤٤٧) كتاب الرقاق، باب فضل الفقر، ولفظه:

دمر رجل على رسول الله غين فقال لرجل عنده جالس: ما رأيك في هذا؟ فقال: رجل من أشراف الناس، هذا والله حري إن خطب أن ينكح، وإن شفع أن يشفع، قال: فسكت رسول الله عين ثم مر رجل فقال له رسول الله عين، ما رأيك في هذا؟ فقال: يا رسول الله هذا رجل من فقراء المسلمين، هذا حري أن خطب أن لا ينكح وإن شفع أن لا يشفع وإن قال أن لا يسمع لقوله، فقال رسول الله عين هذا خير من مثل هذا؟. ورواه ابن ماجه برقم (٤١٢٠) كتاب الزهد.

وحديث سهل قال فيه: مر رجل على رسول الله على ققال لرجل عنده: «ما رأيك في هذا؟... الحديث، يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: «فعلم منه (أي من حديث أبي ذر عند أحمد) أن المسؤول هو أبو ذر، ويجمع بينه وبين حديث سهل أن الخطاب وقع لجماعة منهم أبو ذر، ووجه إليه فأجاب ولذلك نسبه لنفسه الفتح (١/٧٧/١).

- (۲) في (ط): يجاوز، ومعنى يجازف، من الجزف وهو الأخذ بكثرة، وأصلها فارسي، مجمل اللغة لابن فارس (۱۸۷)، والجزاف والجزافة والمجازفة الحدس في البيع والشراء، معرب، والجزوف من الحوامل: المتجاوزة حد ولادتها، القاموس المحيط (۱۰۲۹)، وهو قريب من معنى المجاوزة في غير موقعها.
- (٣) مسألة التفضيل بين الملائكة والناس مسألة مشهورة، تكلم فيها الكثيرون، وإن كانت تعد من فضول المسائل، وممن تكلم فيها الإمام أبو عبد الله القرطبي في تفسيره (١/ ٢٧٤)، وللمؤلف كلأله كلام طويل في مجموع الفتاوى (٤/ ٣٥٠ ـ ٢٣٠) في هذه المسألة، والتفضيل له عدة وجوه ينبغي النظر إليها بعين الاعتبار، =

وهذه الوجوه هي: هل يكون كل واحد من آحاد الناس أفضل من كل واحد من آحاد الملائكة؟ وقال شيخ الإسلام: وهذا لا يقوله عاقل (٢٥٠/٤)، وهذا وجه، أو أيهما أفضل صالحو البشر أو الملائكة؟ أو أيهما أفضل صالحو البشر أو الملائكة؟ أو أن الملأ الأعلى من الملائكة أفضل بأية حال؟ أو أن حقيقة الملك والطبيعة الملكية أفضل من حقيقة البشر وطبيعتهم؟ (٢٥٣/٤)، وبعضهم خص الرسول على واستثناه من عموم البشر وفضله على جميع الملائكة؟ أو التوقف في ذلك؟

وقال شيخ الإسلام في أثناء كلامه في التفضيل بين الملائكة والبشر: "وقد ذكر جماعة من المنتسبين إلى السنة أن الأنبياء وصالحي البشر أفضل من الملائكة، وذهبت المعتزلة إلى تفضيل الملائكة على البشر، وأتباع الأشعري على قولين: منهم من يقض ولا يقطع فيهما بشيء، وحكي عن بعض متأخريهم أنه مال إلى قول المعتزلة...» (٣٥٦/٤).

ومال شيخ الإسلام إلى تفضيل صالحي البشر على الملائكة، وذكر في ذلك وجهاً لطيفاً جداً وهو قوله: "وأيضاً فإنا إنما تكلمنا في تفضيل صالحي البشر إذا كملوا ووصلوا إلى غايتهم وأقصى نهايتهم، وذلك إنما يكون إذا دخلوا الجنة، ونالوا الزلفي، وسكنوا الدرجات العلى، وحياهم الرحمٰن، وخصهم بمزيد قربه، وتجلى لهم، يستمتعون بالنظر إلى وجهه الكريم، وقامت الملائكة في خدمتهم بإذن ربهم، فلينظر الباحث في هذا الأمر، فإن أكثر الغالطين لما نظروا في الصنفين رأوا الملائكة بعين التمام والكمال، ونظروا الآدمي وهو في هذه الحياة الخسيسة الكدرة، التي لا تزن عند الله جناح بعوضة، وليس هذا بالإنصاف، (٣٧٢/٤) ثم قال في آخر كلامه: «كما يكون الشيخ العاقل أفضل من عامة الصبيان، لأنه إذ ذاك فيه من الفضل ما ليس في الصبيان، ولعل في الصبيان ـ من يكون ـ في عاقبته أفضل منه بكثير، ونحن إنما نتكلم على عاقبة الأمر ومستقره (٣٩٢/٤) وهذا يكون وجهاً جديداً يضاف على الوجوه السابقة، ويكاد يرجحها جميعاً، والله أعلم، وممن أطال في هذه المسألة ابن أبي العز الحنفي تظَّله عند شرحه للطحاوية (٢/ ٤١٠ \_ ٤٢٣)، وذكر أن الشيعة يقولون بتفضيل أثمتهم على الملائكة \_ وهذا أمر مشهور عنهم ـ وذكر أيضاً أن الشيخ تاج الدين الفزاري له مصنف في ذلك سماه الإشارة في البشارة في تفضيل البشر على الملك، وقال إنه ذكر في آخرها أنها مسألة من بدَّع علم الكلام التي لم يتكلم فيها الصدر الأول من الأمة، ولا من يعدهم من أعلم الأثمة، ولا يتوقف عليها أصل من أصول العقائد، ولا يتعلق بها من الأمور اللينية كثير من المقاصد، ولهذا خلا عنها طائفة من مصنفات هذا الشأن، وامتنع من الكلام فيها جماعة من الأعيان (٤١٣/٢).

ويقول المصنف شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: "وكنت أحسب أن القول فيها =

[شراً](۱) من البهائم، كان التفاضل [الذي](۱) فيهم أعظم من تفاضل الملاثكة، وأصل تفاضلهم إنما هو بمعرفة الله ومحبته، فعلم أن تفاضلهم في هذا لا يضبطه إلا الله تعالى، وكل ما يعلم من تفاضلهم في حب شيء من محبوباتهم، فتفاضلهم في حب الله أعظم.

وهكذا تفاضلهم في خوف ما يخافونه، وتفاضلهم في الخضوع والذل<sup>(٣)</sup> لما يذلون له ويخضعون، وكذلك تفاضلهم فيما يعرفونه من المعروفات، ويصدقون به، ويقرون به، وإن كانوا يتفاضلون في معرفة الله وصفاته الملائكة وصفاتهم، والتصديق بهم، فتفاضلهم في معرفة الله وصفاته والتصديق به أعظم.

وكذلك إن كانوا يتفاضلون في معرفة روح الإنسان وصفاتها، والتصديق بها، أو في معرفة الجن وصفاتهم، وفي التصديق بهم، أو في معرفة ما في الآخرة من النعيم والعذاب \_ كما أخبروا به من المأكولات والمشروبات والملبوسات والمنكوحات والمسكونات \_ فتفاضلهم في معرفة الله وصفاته والتصديق بذلك<sup>(3)</sup> أعظم من تفاضلهم في معرفة الروح التي هي النفس الناطقة، ومعرفة ما في الآخرة من النعيم والعذاب، بل إن كانوا متفاضلين في معرفة أبدانهم وصفاتها وصحتها ومرضها وما يتبع ذلك، فتفاضلهم في معرفة الله تبارك وتعالى أعظم وأعظم فإن كل ما يعلم ويقال يدخل في معرفة الله تعالى، إذ لا موجود إلا وهو خلقه، وكل ما في المخلوقات من الصفات والأسماء والأقدار والأفعال فإنها شواهد ودلائل على ما لله سبحانه وتعالى من الأسماء الحسنى والصفات العلى، إذ كل كمال في المخلوقات فمن أثر كماله، وكل كمال ثبت لمخلوق فالخالق

محدث حتى رأيتها أثرية سلفية صحيحة، فانبعثت الهمة إلى تحقيق القول فيها فقلنا حينئذ بما قاله السلف، ثم ذكر آثاراً عن بعض الصحابة والتابعين في المسألة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «تر»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «التي»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) في (ط): «الذل والخضوع».(٤) في (ط): «به».

أحق به، وكل نقص تنزه (۱) عنه مخلوق فالخالق أحق بتنزيهه منه (<sup>۲)</sup>، وهذا على طريق كل طائفة واصطلاحها، فهذا يقول كمال المعلول من كمال علته، وهذا يقول: كمال المصنوع المخلوق من كمال صانعه وخالقه (۲).

وفي الحديث الذي رواه أحمد في المسند، ورواه ابن حبان في صحيحه عن ابن مسعود/ عن النبي الله قال: «ما أصاب عبداً هم ولا حزن فقال: اللهم إني عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمي إلا أذهب الله همه وحزنه، وأبدله مكانه فرحاً، قالوا: يا رسول الله ألا نتعلمهن؟ قال: بلى ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن أن يتعلم أن ي

<sup>(</sup>١) في (م): (ينزه». (٢) في (م) و(ط): العنه».

<sup>(</sup>٣) هذه قاعدة عظيمة ذكرها المؤلف في التدمرية (٥٠) بقوله: "والله سبحانه وتعالى لا تضرب له الأمثال التي فيها مماثلة لخلقه، فإن الله لا مثل له، بل له المثل الأعلى، فلا يجوز أن يشترك هو والمخلوق في قياس تمثيل، ولا في قياس شمول تستوي أفراده ولكن يستعمل في حقه المثل الأعلى وهو أن كل ما اتصف به المخلوق من كمال فالخالق أولى به، وكل ما تنزه عنه المخلوق بالنقص فالخالق أولى بالتنزيه عنه، فإذا كان المخلوق منزها عن مماثلة المخلوق مع الموافقة في الاسم فالحق أولى أن ينزه عن مماثلة المخلوق، وإن حصلت موافقة في الاسم وبالطبع فإن مراد المصنف كلله هو إثبات الكمالات التي تليق بالله فين، وهي كل ما ثبت في القرآن والسنة، وأما ما عداها فلا تطلق إلا من باب الأخبار، لا من باب الصفات، مع التحرز الشديد.

<sup>(3)</sup> رواه أحمد برقم (٣٧١٢) وقال محققه الشيخ أحمد شاكر: "إسناده صحيح"، وابن حبان في صحيحه رقم (٩٧٢) ٣/ ٢٥٣، وقال محققه الشيخ شعيب الأرناؤوط: "أسناده صحيح"، ورواه الحاكم في المستدرك (١/ ٥٠٩)، وقال: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمٰن بن عبد الله عن أبيه، فإنه مختلف في سماعه عن أبيه، وتعقبه الحافظ الذهبي بقوله: "وأبو سلمة لا يدرى من هو، ولا رواية له في الكتب الستة"، ورواه أبو يعلى في المسند برقم (١٩٧٥) من هو، والطبراني في المعجم الكبير برقم (١٠٣٥١) ١٦٩/١٠، وذكره الشيخ الألباني في سلسلته الصحيحة برقم (١٩٧)، وذكر الحافظ ابن حجر أن ابن حبان الألباني في سلسلته الصحيحة برقم (١٩٩)، وذكر الحافظ ابن حجر أن ابن حبان المناب

فقد أخبر في هذا الحديث أن لله تعالى أسماء استأثر بها في علم الغيب عنده، وأسماء الله متضمنة لصفاته، [ليست] (١) أسماء أعلام محضة، بل أسماؤه تعالى: كالعليم والقدير والسميع والبصير والرحيم والحكيم ونحو ذلك كل اسم يدل على معاني صفاته على ما لم يدل عليه الاسم الآخر(٢)، مع اشتراكها كلها في الدلالة على ذاته سبحانه وتعالى (٣).

وإذا كان من أسمائه ما اختص هو بمعرفته، ومن أسمائه ما خص به من شاء من عباده، علم أن تفاضل الناس في معرفته أعظم من تفاضلهم في معرفة كل ما يعرفونه.

صححه ولم يتعقبه بشيء، ذكر ذلك مرة في الفتح، ومرة في تلخيص الحبير (٤/ ١٧٢)، وأجاب الشيخ أحمد شاكر هي عن كلام الحافظ الذهبي بقوله: بأن أبا سلمة هذا هو موسى بن عبد الله أو ابن عبد الرحمن الجهني ويكنى أبا سلمة، فإنه من هذه الطبقة، ووافقه الشيخ الألباني في ذلك وقال: «وليس في الرواة من اسمه موسى الجهني إلا موسى بن عبد الله الجهني وهو الذي يكنى بأبي سلمة وهو ثقة من رجال مسلم، وكأن الحاكم كلله أشار إلى هذه الحقيقة حين قال في الحديث: صحيح على شرط مسلم»، وأما الإرسال فقد قال الشيخ الألباني يرحمه الله: «هو سالم منه، فقد ثبت سماعه منه بشهادة جماعة من الأثمة، منهم سفيان الثوري، وشريك القاضي، وابن معين، والبخاري، وأبو حاتم...» السلسلة الصحيحة (١/ وشريك القاضي، وابن معين، والبخاري، وأبو حاتم...» السلسلة الصحيحة (١/ ٣٣٨)، وانظر التاريخ الكبير للبخاري (٧/ ١٥٨)، تهذيب الكمال للمزي (٣٢/

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: بسبب، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) العبارة في (ط): كل اسم يدل على ما لم يدل عليه الاسم الآخر من صفاته.

المؤلف كلفة في التدمرية (١٨) في أثناء كلامه عن مذهب المعتزلة في أسماء الله وصفاته: (فأثبتوا له الأسماء دون ما تضمنته من الصفات، فمنهم من جعل العليم والقدير والسميع والبصير كالأعلام المحضة المترادفات، ومنهم من قال: عليم بلا علم، قدير بلا قدرة، سميع بصير، بلا سمع ولا بصر، فأثبتوا الاسم دون ما تضمنه من الصفات ، وقال في موضع آخر (١٠٠): الوالله سبحانه وتعالى أخبرنا أنه عليم قدير سميع بصير غفور رحيم، إلى غير ذلك من أسمائه وصفاته، فنحن نفهم معنى ذلك، ونميز بين العلم والقدرة، وبين الرحمة والسمع والبصر، ونعلم أن الأسماء كلها اتفقت في دلالتها على ذات الله، مع تنوع معانيها».

وبهذا يتبين (١) لك أن من زعم من أهل الكلام والنظر أنهم عرفوا الله تعالى حق معرفته، بحيث لم يبق له صفة إلا عرفوها، وأن ما لم يعرفوه ولم يقم لهم دليل على ثبوته كان معدوماً منتفياً في نفس الأمر، قوم غالطون مخطئون متدعون ضالون، وحجتهم في ذلك داحضة، فإن عدم الدليل لا يستلزم عدم المدلول عليه، وعدم العلم ليس علماً بالعدم (٢٠) فليس عم العلم القطعي أو الظني على الشيء دليلاً على انتفائه، إلا أن يعلم أن ثبوته مستلزم لذلك الدليل، مثل أن يكون الشيء لو وجد لتوفرت الهمم والدواعي على نقله، فيكون هذا لازماً لثبوته، فيستدل بانتفاء اللازم على انتفاء اللازم على انتفاء الملزوم، كما يعلم أنه لو كان بين الشام والحجاز مدينة عظيمة مثل بغداد ومصر لكان الناس ينقلون خبرها، فإذا نقل ذلك واحد واثنان وثلاثة علم كذبهم.

وكما يعلم أنه لو ادعى النبوة أحد على عهد (٤) النبي ﷺ مثل مسيلمة الكذاب (٥)

<sup>(</sup>١) في (م): «تبين».

 <sup>(</sup>٢) في (ط) سقط وهو قوله: «فإن عدم الدليل لا يستلزم عدم المدلول عليه، وعدم العلم ليس علماً بالعدم».

<sup>(</sup>٣) في (ط): «فإن».

<sup>(</sup>٤) يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في الفتح في أثناء شرحه لحديث: الا تقوم الساعة حتى يخرج ثلاثون كذاباً ... الفوقع مصداق ذلك في آخر عهد النبي هي فخرج مسيلمة باليمامة، والأسود العنسي باليمن، ثم خرج في خلافة أبي بكر طليحة بن خويلد في بني أسد بن خزيمة، وسجاح التميمية في بني تميم ... ، وقتل الأسود قبل أن يموت النبي هي وقتل مسيلمة في خلافة أبي بكر، وتاب طلحة ومات على الإسلام على الصحيح في خلافة عمر، ونقل أن سجاح أيضاً تابت، (٦/ ١٦٧). فتبين أن الأسود ومسيلمة هما اللذان خرجا على عهد النبي هي وأما طليحة وسجاح فخروجهما في أوائل خلافة الصديق، وعلى هذا يحمل كلام المؤلف على التغليب والتعميم، ولقرب خروج الأخيرين من فأنه الله

<sup>(</sup>٥) هو مسيلمة بن ثمامة بن كبير بن حبيب المشهور بالكذاب، من بني حنيفة، وفي الصحيحين عن ابن عباس الله أن مسيلمة قدم على عهد النبي الله فجعل يقول: إن جعل محمد الأمر لي من بعده تبعته، وقدم المدينة في بشر كثير من قومه، فأقبل إليه رسول الله على ومعه ثابت بن قيس بن شماس، وفي يد رسول الله على =

قطعة جريد، حتى وقف على مسليمة في أصحابه، فقال: لو سألتني هذه القطعة ما أعطيتكها، ولن تعدو أمر الله فيك، ولئن أدبرت ليعقرنك الله، وإني لأراك الذي أريت فيك ما رأيت، يقول ابن عباس، فأخبرني أبو هريرة أن رسول الله على قال: بينما أنا نائم رأيت في يدي سوارين من ذهب، فأهمني شأنهما، فأوحي إلي في المنام أن أنفخهما فنفختهما فطارا، فأولتهما كذابين يخرجان بعدي، فكان أحدهما العنسي والآخر مسيلمة الكذاب صاحب اليمامة.

وكان ذلك في أواخر عهد النبي على المتخلف أبو بكر بعث إليه جيشاً كبيراً بقيادة خالد بن الوليد، والتف حول مسيلمة أكثر من أربعين ألفاً، ودارت رحى معركة عنيفة \_ هي معركة اليمامة \_ انتهت بمقتل مسيلمة وهزيمة قومه، وقد استشهد من الصحابة في هذه المعركة أكثر من خمسمائة بل قبل سبعمائة، منهم ثمانية وستون من المهاجرين والأنصار رضوان الله عليهم أجمعين، وكان ذلك في سنة ١١هـ، وقبل سنة ١٢هـ، وجمع الحافظان الذهبي وابن كثير بين ذلك، بأن ابتداء الوقعة كان في آخر سنة ١١هـ، وانتهائها كان في سنة ١٢هـ، وكان مسيلمة لعنه الله يكثر من الأسجاع السخيفة يحاول مضاهاة القرآن، إلى غير ذلك مما دل على قلة عقله، وعقل من اتبعه، صحيح البخاري رقم (٤٣٧٨)، صحيح مسلم رقم (٢٢٧٣) ٤/ ١٧٨٠، سيرة ابن هشام (٣/ ٤٧)، تاريخ ابن جرير (٢/ ٢٧٥)، سير الخلفاء الراشدين من سير أعلام النبلاء للذهبي (٤٧)، البداية والنهاية (٢/ ٣٢٨)، الفتح (٨/ ٩٠).

- (۱) هو عبهلة بن كعب بن غوث، من بني عنس كان كاهناً مشعوذاً يقال له: ذو الخمار لأنه كان يخمّر وجهه، خرج في آخر عهد النبي على وناصرته عامة مذحج، وكثير من أهل نجران، فاستولى عليها، ثم غلب على صنعاء، وقتل شهر بن باذام أحد عمال النبي على في اليمن، وهزم الأبناء \_ وهم أبناء الفرس في اليمن الذين دخلوا في الإسلام \_ واستولى على غالب اليمن، وما زال شره في تعاظم حتى تمكن فيروز الديلمي من قتله سنة ١١ه كما ثبت في الصحيح، وانتهت فتنته بمقتله. صحيح البخاري رقم (٤٣٧٩)، تاريخ الطبري (٢/ ٢٢٥، ٢/٤٧)، سير الخلفاء الراشدين من سير أعلام النبلاء للذهبي (٨)، البداية والنهاية (٦/ ٣١٠)، الفتح (٨/ ٩٣).
- (٢) هو طليحة بن خويلد بن نوفل الأسدي، ارتد عن الإسلام بعد موت النبي هم وادعى النبوة، واجتمعت عليه أسد غطفان، وكثير من الأعراب، والتقى بهم المسلمون بقيادة خالد بن الوليد فهزموهم شر هزيمة، وفرَّ طليحة إلى الشام، ثم عاد إلى الإسلام: وقيل: حسن إسلامه، وشهد القادسية ونهاوند مع المسلمين، ويقال إنه استشهد بنهاوند سنة ٢١هد. تاريخ ابن جرير (٢/ ٢٦٠)، سير الخلفاء الراشدين من سير أعلام النبلاء للذهبي (٤٠)، البداية والنهاية (٦/ ٢٦١)، الإصابة (٢/ ٢٣٤).
- (٣) هي سجاح بنت الحارث بن سويد بن عقفان، ذكر ابن جرير وابن حجر أنها =

هؤلاء، ولو عارض القرآن معارض أي (١) بما يظن الناس أنه مثل القرآن لنقل كما نقل قرآن مسيلمة الكذاب (٢)، وكما نقلوا الفصول

تميمية، وذكر ابن كثير أنها تغلبية من نصارى العرب \_ والأشهر الأول \_ ادعت النبوة، والتف حولها خلق من الرعاع وسارت بجيش قاصدة اليمامة، ثم تصالحت مع مسيلمة الكذاب، وتزوجت به، وأقامت عنده أياماً، ثم رجعت إلى قومها، وذكر أنها عادت بعد مقتل مسيلمة إلى الإسلام، وماتت في خلافة معاوية. تاريخ الطبري (٢/ ٢٦٨)، البداية والنهاية (٦/ ٣٢٤)، الإصابة (٤/ ٣٤٠).

(١) في (م) و(ط); «أتى».

(٢) روى أحمد في المسند برقم (٣٨٣٧) والطبراني في الكبير برقم (٨٩٦٠) والحاكم في المستدرك (٣/ ٥٣)، أن رجلاً جاء إلى عبد الله بن مسعود ﴿ إِلَّهِ مِ وَكَانَ وَالْمِياُّ على الكوفة ـ فقال: يا أبا عبد الرحمٰن إن هاهنا قوماً يقرؤون من قراءة مسيلمة، فقال عبد الله: أكتاب غير كتاب الله أو رسول غير رسول الله بعد فشو الإسلام!! فرده، فجاء إليه بعد فقال: يا عبد الله والذي لا إله غيره إنهم في الدار ليقرؤون: على قراءة مسيلمة، وإن معهم لمصحفاً فيه قراءة مسيلمة \_ وذلك في زمن عثمان \_ فأمر عبد الله قرظة ـ وكان صاحب خيل ـ فأحاط بهم، وقبض عليهم، وكانوا ثمانين رجلاً، فاستتابهم غير رئيسهم ابن النواحة أبي أن يتوب فضرب عنقه. وقال الحاكم بعد أن رواه: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده حسن، وإسناد الطبراني والحاكم غير إسناد أحمد، فعندهما الجديث من رواية القاسم بن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود، ولكن عند الحاكم عنه عن أبيه عن جده، وعند الطبراني عنه قال: «جاء رجل إلى عبد الله. . . القصة ا ، ولكن سماعه ثابت من أبيه كما في التهذيب (٨/ ٢٩٢) ، فلهذا صحح إسناده الحاكم والذهبي، وأما إسناد أحمد فهو عن أبي معير السعدي وهو تابعي كما يقول الشيخ أحمد شاكر ولم يذكر بجرح، فهو على الستر ويكون حديثه حسناً على الأقل.

وأقول: القصة ثابتة إن شاء الله وتتقوى بالطريقين.

ومما يقوي ذلك أيضاً ما رواه أبو داود في سننه برقم (٢٧٦٢) أن حارثة بن مضرب أتى عبد الله بن مسعود وقال له: إني مررت بمسجد لبني حنيفة، فإذا هم يؤمنون بمسيلمة، فأرسل إليهم عبد الله، فجيء بهم فاستتابهم غير ابن النواحة قال له: سمعت رسول الله عليه يقول: «لولا أنك رسول لضربت عنقك» فأنت اليوم لست برسول، فأمر قرظة بن كعب فضرب عنقه في السوق. وذكره الشيخ الألباني في صحيح أبي داود برقم (٢٤٠٠)، ورواه أحمد أيضاً برقم (٣٦٤٢) وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح.

وروى عبد الرزاق في مصنفه برقم (١٨٧٠٨) والطبراني في الكبير برقم (٨٩٦٥) =

عن قيس بن أبي حازم قال: جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود فقال: إني مورت بمسجد من مساجد بني حنيفة فسمعتهم يقرؤون شيئاً لم ينزله الله: الطاحنات طحناً، العاجنات عجناً، الخابزات خبزاً، اللاقمات لقماً... وذكر قصة ابن النواحة. وهذا بعض ما كان يهذر به مسيلمة الكذاب، ويقرؤه الذين في قلوبهم زيغ، وهذا الذي ذكره المؤلف من تناقل بعض قرآن مسيلمة الكذاب، ومن سجع مسيلمة الذي هو خرص وتخمين ووحي شياطين ما ذكره المؤرخون كقوله: يا ضفدع بنت الضفدعين نقي كم تنقين، لا الماء تكدرين، ولا الشارب تمنعين، رأسك في الماء وذنبك في الطين، وقوله: والمبذرات زرعاً، والحاصدات حصداً، والذاريات قمحاً، والطاحنات طحناً، والخابزات خبزاً، والثاردات ثرداً، واللاقمات لقماً، إهالة وسمناً، لقد فضلتم على أهل الوبر، وما سبقكم أهل المدر، رفيقكم فامنعوه، والمعتر فآووه، والناعي فواسوه، وقوله: والليل الدامس، والذئب الهامس، ما قطعت أسد من رطب ولا يابس، إلى آخر هذا السقط من الكلام الذي يأنف من قوله الصبيان وهم يلعبون كما يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى. تاريخ ابن جرير (٢/ ٢٣٤)، البداية والنهاية (٢/ ٣٢١).

(١) هذا أحد كتب أبي العلاء المعري - الآتية ترجمته - يقول ابن الجوزي: "وقد رأيت لأبى العلاء المعري كتاباً سماه الفصول والغايات في معارضة السور والآيات عَلَى حروف المعجم في آخر كلماته، وهو غاية الركاكة والبرودة، فسبحان من أعمى بصره وبصيرته»، وذكر الذهبي أن اسم الكتاب نقلاً عن الباخرزي: الفصول والغايات في محاذاة السور والآيات، ولكن محقق الجزء الذي عثر عليه من كتاب الفصول والغايات \_ وهو محمود حسن زناتي \_ أسماه: الفصول والغايات في تمجيد الله والمواعظ، ولا أدري على أي شيء قد اعتمد هذه التسمية، خصوصًا أنه صرح أن النسخة التي أخرج الكتاب عليها مخرومة من أولها، وهل تسمية الكتاب من عند نفسه، أم من بعض النساخ، أم من المعري تفسه، الواقع أنه لم يبين لنا شيئاً يذكر في هذا المقام، مع أن هذا الأمر قد تكلم فيه جل من كتب عن المعري، وهذا الكتاب كما وقع الاختلاف حول المعري بين مادح وقادح، وبين ممجد غال ورام له بالزندقة والإلحاد، فقد وقع الاختلاف في هذا الكتاب، وهل أراد به حقاً محاكاة القرآن الكريم أو معارضته؟ أم أنه ليس كذلك وإنما هو عمل أدبي مجرد لا هدف من ورائه، وأراد مؤلفه أن يتخذ من صعب اللغة وغريبها طريقاً لبث فلسفته ونظرته للعالم من حوله؟ وصنيع المؤلف شيخ الإسلام رحمه الله تعالى يشير إلى الاحتمال الأول، وهو الاحتمال المشهور عند كثير من الفقهاء والعلماء والمؤرخين، وهو أن المعري أراد بمؤلفه أن يحاكي كتاب الله العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم =

حميد، وذكر الذهبي بإسناده عن السلفي أن المعري سئل عن كتابه القصول والغايات، فقيل له: أين هذا من القرآن؟ فقال: لم تصقله المحاريب أربع مئة سنة!!!، أما محقق الكتاب فينفي هذه التهمة بشدة ويقول: "وأحسب أن من ذكر ذلك لم ير الكتاب. . . أما القول بأنه قصد به مجاراة القرآن الكريم أو معارضته فذلك من قول حساده وقول المحقق هذا يرده اطلاع ابن الجوزي وغيره من العلماء على هذا الكتاب، وكذلك صنع قبله عبد العزيز الميمني في كتابه "أبو العلاء وما إليه حيث نفي هذه التهمة (٢٧٣).

قلت: والمطالع للفصول والغايات (أعني المطبوع منه) يجد غالبه محشواً بغريب اللغة ووحشيها، وألفاظاً ناشزة، وأسجاعاً منمقة كأسجاع مسيلمة حذو القذة بالقذة، ولا يبعد أن صاحبه قصد ما رماه به من ذكرنا سابقا، والله أعلم بالسرائر والأحوال. المنتظم (٨/ ١٨٥)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٣١) الفصول والغايات تحقيق محمود محمد زناتي، أبو العلاء وما إليه لعبد العزيز الميمني.

(۱) هو أحمد بن عبد الله بن سليمان الأعمى المعري القضاعي التنوخي الشاعر اللغوي صاحب الدواوين والمصنفات في الشعر واللغة، المتهم في نحلته كما يقول اللهبي، والمشهور بالزندقة كما يقول ابن كثير، ولد في المعرة سنة ٣٦٣هـ، وذهب بصره وهو صغير بسبب جدري أصابه، كان إليه المنتهى في حفظ اللغات، وكان نباتياً لا يأكل اللحم ولا شيئاً نتج من الحيوان، وكان ذكياً ولم يكن زكياً، ومصنفاته أكثرها في الشعر، وفي بعضها ما يدل على زندقته، وانحلاله من الدين، وقد نقل عنه ابن الجوزي أشعاراً كثيرة تدل كل قطعة منها على كفره وزندقته وإلحاده كما يقول الحافظ ابن كثير، وذكر أنه أوصى أن يكتب على قبره:

هنذا جنباه أبي عبلي وما جنيت على أحبد

قال ابن خلكان: هذا أيضاً باعتقاد الحكماء، فإنهم يقولون: اتخاذ الولد وإخراجه إلى هذا الوجود جناية عليه، لأنه يتعرض للحوادث والآفات، وقال الحافظ ابن كثير: وهذا يدل على أنه لم يتغير عن اعتقاده، مع أنه قال: إن بعضهم ذكر أنه أقلع وتاب منه وأنشأ قصيدة يعتذر فيها من ذلك كله، ويقول الحافظ الذهبي في العبر: لعله مات على الإسلام وتاب من كفرياته وزال عنه الشك، والناس في أبي العلاء مختلفون، منهم من يكفّره ويصمه بالإلحاد والزندقة لما نضحت به بعض كتبه من أشعار تضاد دين الإسلام، ومنهم من يبرئه ويتأول ما يصدر عنه وينافح من أجله، وأن ما كان يصدر منه هو مجون وأنه مسلم في باطنه، وقد أجاذ أبو الوفا ابن عقيل - كما نقله عنه ابن كثير - لما بلغه بعض ما كان يتهم به المعري بقوله: «وما الذي ألجأه أن يقول في دار الإسلام ما يكفّره به الناس؟ والمنافقون مع قلة عقلهم وعلمهم أجود سياسة منه، لأنهم حافظوا على قبائحهم في الدنيا =

وكما نقلوا غير ذلك من أقوال المعارضين له(١) بخرافات لا يظن عاقل أنها مثله، فكان النقل لما يظهر (٢) فيه المشابهة والمماثلة أقوى في العادة والطباع في ذلك(٣) أرغب سواء كانوا محبين أو مبغضين، هذا أمر جبل عليه [بنو](1) آدم كما يعلم أن علي بن أبي طالب را العلاقة المخلافة على عهد أبي بكر وعمر وعثمان رضوان الله عليهم وقاتل عليها لنقل ذلك الناس كما نقلوا ما جرى بعد هؤلاء.

وقد خرج الدكتور طه حسين وهو الذي ما فتئ يفخر بأبي العلاء ويراه قدوة له ـ وشاركه غيره في بعض هذه الملاحظات ـ من دراسته للمعري بأنه كان لا يرى لغير العقل سلطاناً، وأنه كان يقول بقدم العالم، وأنه ينكر النبوات، والبعث والمعاد، ولفت إلى ملاحظة مهمة لعلها تزيل بعض الغموض الذي كان يكتنف شخصية المعري، إلى أنه كان يأخذ بالتقية، ويقول في ذلك:

أهوى الحياة وحسبي من معايبها أني أعيش بتمويه وتدليس

فاكتم حديثك لا يشعر به أحد من رهط جبريل أو من رهط إبليس

ويقول طه حسين معلقاً على ذلك: الفهذه الأبيات كلها (على كثرة أمثالها في اللزوميات) تدل على شدة احتياطه في إظهار آرائه، والظفر بهذه النصوص ظفر يحل المغلق من فلسفة أبي العلاء فإن الرجل لا يحتاط ولا يصطنع المجاز إلا إذا قال شيئاً لم يألفه الناس. . . ٤ (٢٦٢).

ومن مؤلفات المعري: لزوم ما لا يلزم، سقط الزند، الأيك والغصون، ورسالة الغفران \_ وهي من أردأ تواليفه كما قال الذهبي \_ ومختلف الفصول، وشرح ديوان المتنبى، والفصول والغايات الذي ذكره المؤلف، وغيرها من المؤلفات الكثيرة، التي شرها أكبر من نفعها. تاريخ بغداد (٤/ ٢٤٠)، المنتظم (٨/ ١٨٤)، الكامل في التاريخ (٦٣٦/٩)، معجم الأدباء لياقوت (١٠٧/٣) وأطال ترجمته جداً، وفيات الأعيان (١١٣/١)، العبر (٣/ ٢٢٠)، ميزان الاعتدال (١١٢/١)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٣)، الوافي بالوفيات (٧/ ٩٤)، البداية والنهاية (١٢/ ٧٧)، شذرات الذهب (٢٠٩/٥)، تجليد ذكري أبي العلاء لطه حسين، وأبو العلاء وما إليه لعبد العزيز الميمني - الذي أجهد نفسه كثيراً في محاولة تبرئة المعري -، أبو العلاء المعري للدكتور زكى المحاسني.

وستروها، وهذا أظهر الكفر الذي تسلط عليه به الناس وزندقوه، والله يعلم أن ظاهره كباطنه».

<sup>(</sup>۲) في (ط): «تظهر». (١) في (ط): «لو».

<sup>(</sup>٣) في (ط): اوأرغب.

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: «بني»، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

و<sup>(۱)</sup> كما يعلم أن النبي ﷺ لو أمره أن يصلي بالناس صلاتهم لنقلوا ذلك، كما نقلوا أمره أبي بكر ﷺ وصلاته بالناس<sup>(۲)</sup>، وكما يعلم أنه لو عهد له بالخلافة لنقلوا ذلك كما نقلوا ما هو<sup>(۳)</sup> دونه.

بل كما يعلم أنه لم يكن يجتمع هو وأصحابه على استماع دف أو كف ولا على رقص وزفن (٤).

بل كما أنه لم يكن بعد الصلوات يجتمع هو وهم على دعاء ورفع [أيد] (٥) ونحو ذلك، إذ لو فعل ذلك لنقلوه، بل كما يعلم أنه لم يصل في السفر الظهر والعصر والعشاء أربعاً، وأنه لو صلى في السفر أربعاً بعض الأوقات لنقل الناس ذلك، كما نقلوا جمعه بين الصلاتين بعض الأوقات.

بل كما يعلم أنه لم يكن يصلي المكتوبات وحده، بل إنما كان يصليهن في الجماعة، بل كما يعلم أنه لم يكن هو وأصحابه يحملون التراب في السفر للتيمم، ولا يصلون كل ليلة على من يموت من المسلمين، ولا ينوون الاعتكاف كلما دخلوا مسجداً للصلاة، بل كما يعلم أنه لو كان دائماً أنه لم يصل على عائب غير النجاشي(٢)، بل كما يعلم أنه لو كان دائماً

الواو ليست في (م) و(ط).

٢) ثبت في الصحيح واستفاض - وهو أمر متواتر - أن النبي هي أمر أبا بكر أن يصلي بالناس في مرض وفاته - بأبي وأمي هو هي - روى ذلك البخاري برقم (٦٦٤) كتاب الأذان باب حد المريض أن يشهد الجماعة، ومسلم برقم (٤١٨) / / ٢١١ كتاب الصلاة باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر من مرض وسفر وغيرهما من يصلي بالناس، والنسائي برقم (٨٣٢) كتاب الإمامة، والترمذي برقم (٣٦٧٢) كتاب المناقب، وابن ماجه برقم (٢٦٧٢) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد برقم (٢٣٥٤).

<sup>(</sup>٣) كلمة «هو» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «زمر». والزفن هو الرقص. الصحاح (٥/ ٢١٣١)، القاموس المحيط (١٥٥٣)؛

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: «وأيدي»، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) إخبار النبي على بموت النجاشي، وصلاته بأصحابه عليه صلاة الغائب رواها البخاري في صحيحه برقم (١٣٤٥) كتاب الجنائز، باب الرجل ينجى إلى أهل بيته بنفسه، ومسلم برقم (٩٥١) كتاب الجنائز باب في التكبير على الجنائز، والنسائي برقم (١٨٧٩) كتاب الجنائز، والترمذي برقم (١٠٢٧) كتاب الجنائز، وأبو داود برقم (٣٢٠٤) كتاب الجنائز، وأبن ماجه برقم (٣٥٠٤) كتاب ما ذكر في الجنائز، وأحمد =

يقنت في الفجر و(۱) غيرها بقنوت مسنون يجهر به لنقل الناس ذلك، كما نقلوا قنوته العارض الذي دعا فيه لقوم وعلى قوم (۱)، وكان نقلهم لذلك أوكد، وكما يعلم أنه لما صلى بالناس بعرفة ومزدلفة قصراً وجمعاً و(۱) لو أمر أحداً خلفه أن يتم صلاته، أو أن لا يجمع معه لنقل الناس ذلك، كما نقلوا ما دون ذلك، وكما يعلم أنه لم يأمر الحيّض في زمانه المبتدآت بالحيض أن يغتسلن عند انقضاء يوم وليلة، وأنه لم يأمر أصحابه أن يغسلوا/ ما يصيب أبدانهم وثيابهم من المني، وأنه لم يوقت للناس لفظاً [۲۹/۱] معيناً لا في نكاح ولا(١٤) بيع ولا إجارة ولا غير ذلك، ولما حج حجة الوداع لم يعتمر عقيب الحج، وأنه لما أفاض من منى إلى مكة يوم النحر

برقم (٧١٠٧)، والمؤلف يرمي من كلامه ذلك الرد على الشافعية والمشهور عند الحنابلة حيث يرون جواز الصلاة على الميت الغائب الذي صلى عليه في بلده، خلافاً للحنفية والمالكية الذين لا يرون مشروعية الصلاة على الغائب، ويقولون: إن صلاته على النجاشي خاص به، المجموع (٥/ ٢٥٢)، الروض المربع (١٤٢)، والمؤلف كتله يرى التفصيل في ذلك، فإن كان الميت لم يصل عليه كالنجاشي صلى عليه، وإن كان صلى عليه في بلده فلا يصلى عليه، كما نقله عنه تلميذه الحافظ ابن القيم ونصره في زاد المعاد (١/ ٥٢٠).

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): قاراً.

<sup>(</sup>۲) ثبت في الصحيحين أنه و مكث شهراً يدعو على قبائل رعل وذكوان وغيرهما التي عدت على القراء الذين أرسلهم النبي التعليم الناس في بعض الجهات، وغدرت بهم وقتلوهم، روى ذلك البخاري في صحيحه برقم (٤٠٩٠) كتاب المغازي باب غزوة الرجيع ورعل وذكوان، ومسلم برقم (٢٧٧) ٢٦/١٤ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب القنوت في جميع الصلاة إذا نزلت بالمسلمين نازلة، والنسائي برقم (١٠٧٧) كتاب التطبيق، وأبو داود برقم (١٤٤٣) كتاب، وأحمد برقم (١٠٧١)، وثبت في الصحيح أنه الله دعا للمستضعفين وبعض الصحابة بمكة، للوليد بن الوليد، وسلمة بن هشام، وعياش بن أبي ربيعة، ودعا على مضر بسبع سنين كسني يوسف، رواه البخاري برقم (١٣٥٣) كتاب الدعوات باب تكرير الدعاء، ومسلم برقم (١٧٥٥) ١٢٦٤٤ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب القنوت في جميع الصلاة... والنسائي برقم (١٠٧٥) كتاب التطبيق، وأبو داود برقم (١٤٤٢) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (١٤٤٠) كتاب الصلاة،

 <sup>(</sup>٣) الواو ليست في (م) و(ط).
 (٤) في (ط): (في بيع).

ما طاف وسعى أولاً، ثم طاف ثانياً إلى غير ذلك مما يطول ذكره.

ومن تتبع كتب الصحيحين ونحوها من الكتب المعتمدة، ووقف على أقوال الصحابة والتابعين، ومن قفا منهاجهم من الأئمة المرضيين \_ قديماً وحديثاً \_ علم صحة ما أوردناه في هذا الباب.

والمقصود هنا أن المدلول إذا كان وجوده مستلزماً لوجود دليله كان انتفاء دليله دليلاً على انتفائه، أما إذا أمكن وجوده وأمكن أن لا نعلم نحن دليل ثبوته لم يكن عدم علمنا بدليل وجوده دليلاً على عدمه.

فأسماء الله تبارك وتعالى وصفاته إذا لم يكن عندنا ما يدلنا عليها لم يكن ذلك مستلزماً لانتفائها، إذ ليس في الشرع ولا في العقل ما يدل على أنا لا بد أن نعلم كل ما هو ثابت له تعالى من الأسماء والصفات.

بل قد قال أفضل الخلق وأعلمهم بالله الله في الحديث الصحيح: (الأ أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك)(١).

وفي الحديث الصحيح حديث الشفاعة: «فأخر ساجداً فأحمد ربي بمحامد يفتحها على لا أحصيها الآن»(٢).

فإذا كان أعلم (٢) الخلق بالله تعالى (٤) لا يحصي ثناء عليه، ولا يعرف الآن محامده التي يحمده بها عند السجود للشفاعة، فكيف يكون غيره عارفاً بجميع محامد الله والثناء عليه، وكل ما له من الأسماء الحسنى فإنه

التمتعلبول

الىمىستىلىزم للدليل.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۴۸٦) ۱/ ۳۵۲ كتاب الصلاة باب ما يقال في الركوع والسجود والترمذي برقم (۳۶۹) كتاب الدعوات، والنسائي برقم (۱۲۹) كتاب الطهارة، وأبو داود برقم (۸۷۹) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (۱۱۷۹) كتاب إقامة الصلاة، ومالك برقم (۲۲۷۹).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٧٤١٠) كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿لِمَا خَلَقْتُ مِيزَلَةً ﴾، ومسلم برقم (١٩٣) ١/ ١٨٢ كتاب الإيمان باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، والطيالسي (٢٦٨)، والنسائي برقم (١١٤٠) كتاب التطبيق، والترمذي برقم (٢٤٣٤) كتاب صفة القيامة، وأحمد برقم (٢٥٧٩).

<sup>(</sup>۱٬۱۲۲) کتاب طبعه انفیاد

 <sup>(</sup>٣) في (ط): «أفضل».
 (٤) عبارة «بالله تعالى» ليست في (م) و(ط).

داخل في محامده وفي ما يثنى عليه، وإذا كان كذلك فمن كان بما له من الأسماء والصفات أعلم وأعرف [كان بالله أعلم وأعرف] (١) ، بل من كان بأسماء النبي في وصفاته أعلم كان بالنبي في أعلم، فليس من علم أنه نبي كمن علم أنه رسول، ولا من علم أنه رسول كمن يعلم أنه خاتم الرسل، ولا من علم أنه خاتم الرسل، كمن علم أنه سيد ولد آدم، ولا من علم ذلك كمن علم ما خصه الله به من الشفاعة والحوض والمقام المحمود والملة وغير ذلك من فضائله في وليس كل من جهل شيئاً [من خصائصه] (١) يكون كافراً، بل كثير من المؤمنين لم يسمع بكثير من فضائله وخصائصه، المؤمنين لم يسمع كثيراً مما وصفه به رسوله وأخبر به عنه، فهذه الوجوه (٢) المؤمنين لم يسمع كثيراً مما وصفه به رسوله وأخبر به عنه، فهذه الوجوه (٢) ونحوها مما تبين (١) تفاضل الإيمان الذي في القلب، وأما تفاضلهم في الأقوال والأعمال الظاهرة فلا يشتبه (٥) على أحد والله أعلم.

فصل

إيمان القلب مستسلزم لأعسمسال الجوارح إذا تبين هذا وعلم أن الإيمان الذي في القلب من التصديق والحب وغير ذلك يستلزم الأمور الظاهرة من الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة، كما أن القصد التام مع القدرة يستلزم وجود المراد وأنه يمتنع مقام الإيمان الواجب في القلب من غير ظهور موجب ذلك ومقتضاه، زالت الشبهة (١) العلمية في هذه المسألة، ولم يبق إلا نزاع لفظي في أن موجب الإيمان الباطن هل هو جزء منه داخل في مسماه، فيكون لفظ الإيمان دالاً عليه بالتضمن والعموم؟ أو هو لازم للإيمان، ومعلول له، وثمرة له، فتكون دلالة الإيمان عليه بطريق [اللزوم](٧)؟.

 <sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) هي الوجوه السبعة التي ذكرها المؤلف فيما مضى.

 <sup>(</sup>٤) في (م): اليبين ، الشتبه ، الستبه ، الشتبه ، الشتبه ، الشتبه ، الشتبه ، الشتبه ، الشتبه ، الشت

<sup>(</sup>٦) في (ط): «الشبه».

<sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل: «الملزوم»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى المعنى.

وحقيقة الأمر أن اسم الإيمان يستعمل تارة هكذا وتارة هكذا كما قد تقدم، فإذا قرن اسم الإيمان بالإسلام أو العمل كان دالاً على الباطن فقط، وإن أفرد اسم الإيمان فقد يتناول الباطن والظاهر، وبهذا تأتلف النصوص.

فقوله على: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان، (١) أفرد لفظ الإيمان فدخل فيه الباطن والظاهر.

وقوله ﷺ في حديث جبريل ﷺ: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر» ذكره مع قوله ﷺ: «أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت» (٢).

فلما قرنه باسم الإسلام ذكر ما يخصه، فالاسم في ذلك الحديث مجرد عن الاقتران<sup>(٣)</sup>، وفي هذا الحديث مقرون باسم الإسلام.

وكذلك اسم الإسلام إذا جرد كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْـُدُ اللَّهِ ٱلْإِسْكَنْرُ ﴾ [آل عمران: ١٩]<sup>(٤)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران ٥٨] دخل فيه الباطن، فلو أتى بالعمل الظاهر دون الباطن لم يكن ممن أتى بالدين الذي هو عند الله الإسلام.

وأما إذا قرن الإسلام بالإيمان/ كما في قوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓا أَسْلَمْنَا﴾ [الحجرات: ١٤]. يختلف لفظ الإيسمسان

يحسب وروده

مسفسر دأاو

مقترناً.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج هذا الحديث وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) هذا حديث جبريل المشهور، وقد تقدم تخريجه، وفي نسخة الأصل و(م): جاءت الرواية بلفظ: وإيقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت، وقد أثبتنا ما في (ط) لأن أول الحديث في النسخ الثلاث هو قوله: أن تشهد، والروايتان كلتاهما في الصحيح.

كلتاهما في الصحيح.
(٣) في (ط): قوله: فلما أفرده عن اسم الإيمان ذكر ما يخصه الاسم في ذاك الحديث مجرداً عن الاقتران، وهو عكس ما ذكره المؤلف وأراد تأصيله وهو أن الإسلام والإيمان كالفقير والمسكين وغيرهما من تلك المصطلحات المتقاربة إذا اجتمعا افترقا وإذا افترقا وإذا اجتمعا.

 <sup>(</sup>٤) في (ط): سقط قوله: وكذلك الإسلام... إلى نهاية الآية.

وقــولــه تــعــالــى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞﴾ [الذاريات: ٣٥، ٣٦].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَةِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥] فقد يراد بالإسلام الأعمال الظاهرة كما في حديث أنس الذي في المسند عن النبي ﷺ أنه قال: «الإسلام علانية والإيمان في القلب»(١).

ومن علم أن دلالة اللفظ تختلف بالإفراد والاقتران، كما في اسم الفقير والمسكين، والمعروف والمنكر والبغي، وغير ذلك من الأسماء، كما في لغات سائر الأمم عربها وعجمها زاحت عنه الشبهة في هذا الباب والله أعلم بالصواب(٢).

فإن قال قائل: اسم الإيمان إنما يتناول الأعمال مجازاً قيل له (٣): أولاً ليس هذا بأولى ممن قال: إنما تخرج عنه الأعمال مجازاً، بل هذا أقوى لأن خروج العمل عنه إنما هو إذا كان مقروناً باسم الإسلام والعمل، وأما دخول العمل فيه فإذا أفرد كما في قوله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان (٤).

ومعلوم (٥) إنما (٦) يدل مع الاقتران أولى باسم المجاز مما يدل عند التجريد والإطلاق (٧).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج هذا الحديث، ص٤٤٤ من هذا الكتاب.

 <sup>(</sup>٢) كلمة (الصواب) ليست في (م) و(ط). (٣) كلمة «له» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه، وهو في الصحيحين مع اختلاف في اللفظ.

 <sup>(</sup>٥) كلمة اومعلوم، ليست في (ط).
 (٦) في (ط): افإنماه.

٧) لا يفهم من هذا النص أن شيخ الإسلام كلله يقول بالمجاز كما فهم ذلك بعض من نصروا المجاز ونافحوا عنه، وذكروا أنه رفض المجاز في مواضع من كتبه، وقال بالمجاز في مواضع أخرى، وعدوا ذلك تناقضاً، وفهموا هذا الفهم الخاطئ من مثل هذا النص، والحقيقة التي لا ريب فيها أنه لا يقول بالمجاز، وأنه لم يتناقض أيضاً، وإنما كما هو المعروف عن شيخ الإسلام أنه يرد على المخالفين بنفس مصطلحاتهم، وهذا ما أراده كلله في هذا المقام، وإنكار المؤلف للمجاز وفقضه له من وجوه كثيرة أمر مشهور، والمؤلف كلله أطال في رد المجاز بعامة وفي قضية الإيمان خاصة في كتابه «الإيمان الكبير» (٧/ ٨٧ ـ ١١٩).

وقيل له ثانياً: لا نزاع في أن العمل الظاهر هو فرع [عن](١) الباطن وموجب له ومقتضاه، لكن هل هو داخل في مسمى الاسم وجزء منه؟ أو هو لازم للمسمى كالشرط المفارق والموجب التابع؟

حقيقة الأسماء الشرعية

ومن المعلوم أن الأسماء الشرعية والدينية، كاسم الصلاة والزكاة والحج ونحو ذلك، هي باتفاق الفقهاء اسم لمجموع الصلاة الشرعية (٢) والزكاة الشرعية، والحج الشرعي، ومن قال إن الاسم إنما يتناول ما يتناوله عند الإطلاق في اللغة، وأن ما زاده الشارع إنما هو زيادة في الحكم وشرط فيه لا داخل في الاسم، كما قال ذلك القاضي أبو بكر بن الطيب (٣)، والقاضي أبو يعلى (٤)، ومن وافقهما على أن الشرع زاد أحكاماً شرعية جعلها شروطاً في القصد و[الأعمال] والدعاء، ليست داخلة في مسمى الحج والصيام والصلاة، فقولهم مرجوح عند الفقهاء وجماهير المنسوبين إلى العلم، ولهذا كان الجمهور من أصحاب الأثمة الأربعة/ على خلاف هذا القول (٢).

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «عند»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٢) عبارة «والزكاة الشرعية» ليست في (م) و(ط). (٣) هو الناقلاني ويقول في التمهيد عند توريقه

<sup>(</sup>٣) هو الباقلاني ويقول في التمهيد عند تعريفه للإيمان: «الإيمان في الشريعة هو الإيمان المعروف في اللغة لأن الله في ما غير لسان العرب ولا قلبه، ولو فعل ذلك لتواترت الأخبار بفعله، وتوفرت دواعي العرب على نقله، ولغلب إظهاره وإشهاره على طبه وكتمانه، وفي علمنا بأنه لم يفعل ذلك، بل أقر أسماء الأشياء والتخاطب بأسره على ما كان فيها دليل على أن الإيمان في الشرع هو الإيمان اللغوي» (٣٩٠)، وممن نقل مذهب الباقلاني في ذلك إمام الحرمين في البرهان (١٧٤)، والطوفي في شرح مختصر الروضة (١/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٤) يقول القاضي أبر يعلى في العدة في أصول الفقه: «وكذلك الجج عبارة عن القصد في اللغة، وهو في الشريعة: عبارة عن أفعال مخصوصة، فهو في الشريعة كما كان في اللغة، وضمت إليه شروط شرعية، ولا نقول بأنها (يعني الأسماء) منقولة من اللغة إلى معانى أحكام شرعية، (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٥) في نسخة الأصل: الأمال، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) هذه المسألة هي من المسائل المهمة، وتسمى مسألة الأسماء الشرعية، وهي من المسائل التي يشترك البحث فيها بين علماء العقيدة والمتكلمين من جانب، وعلماء أصول الفقه من جانب آخر.

يقول أبو الخطاب الكلوذاني في كتابه التمهيد في أصول الفقه (٢/ ٢٥٢): «الأسماء المنقولة من اللغة إلى الشرع حقيقة في مسمياتها مثل الصلاة والزكاة والصيام والحج، فيكون حد الاسم الشرعي ما استفيد بالشرع وضعه للمعنى سواء عرفه أهل اللغة أو لم يعرفوه، فإذا أطلق الشرع الأمر بالصلاة أو الزكاة أو الصوم أو الحج حمل على الشرعية، وبه قال عامة المعتزلة، وأصحاب أبي حنيفة.

وقالت الأشعرية: لم ينقل شيء من الأسماء في اللغة إلى الشرع، ولا يجوز ذلك، بل الاسم باق على ما كان عليه في اللغة، وضم الشرع إليه أفعالاً، فالصلاة اسم الدعاء، وضم الشرع إليها ركوعاً وسجوداً وقياماً وجلوساً وذكراً...» ثم شرع في الرد عليهم.

ويقتضي على مذهب هؤلاء أن الركوع والسجود وبقية أجزاء الصلاة ليست منها حقيقة، وإنما مجازاً، وكذلك فعلوا في الإيمان. مجموع الفتاوى (٢٨٩/٧).

وهذه المسألة طرقها علماء الأصول، وقد ذكرنا بعض من تكلم فيها كأبي يعلى وإمام الحرمين وأبي الخطاب والطوفي، وانظر كذلك: شرح الكوكب المنير لابن النجار (٤٧)، روضة الناظر (١٣٥) حيث نصر مؤلفه العلامة ابن قدامة المقدسي كلله القول الأول، وضعف القول الثاني الذي هو قول الباقلاني وأبي يعلى، وانظر: إرشاد الفحول للشوكاني (٢١)، ونزهة الخاطر للشيخ عبد القادر بن بدران (٢١)، وذكر أن القول الأول هو مذهب الجمهور.

والمؤلف كله بحث المسألة في الإيمان الكبير، مجموع الفتوى (٢٩٨/٧ - (٣٠٢)، وحكى فيها ثلاثة أقوال: (الأول): أنها منقولة من اللغة إلى الشرع، و(الثاني) أنها باقية في الشرع على ما كانت عليه في اللغة، و(الثالث) أنه حقيقة في الشرع مجاز في اللغة، ثم قال: «والتحقيق أن الشارع لم ينقلها ولم يغيرها، ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة، كما يستعمل نظائرها...» (٢٩٨/٧)، وقال: «وقد بين الرسول على الخصائص، والاسم دل عليها، فلا يقال: إنها منقولة، ولا أنه زيد في الحكم دون الاسم، بل الاسم إنما استعمل على وجه يختص بمراد الشارع، لم يستعمل مطلقاً، وهو إنما قال: ﴿ أَقِيمُوا الشَكَاوَةُ ﴾ بعد أن عرفهم الصلاة المامور بها، فكان التعريف منصرفاً إلى الصلاة التي يعرفونها، لم يرد لفظ الصلاة وهم لا يعرفون معناه... (٢٠٠/٧).

ويقول أيضاً: «وكذلك الإيمان والإسلام وقد كان معنى ذلك عندهم من أظهر الأمور، وإنما سأل جبريل النبي على عن ذلك وهم يسمعون، وقال: هذا جبريل جاءكم يعلمكم دينكم، ليبين لهم كمال هذه الأسماء وحقائقها التي ينبغي أن تقصد لئلا يقتصروا على أدنى مسمياتها... (٧/ ٣٠١).

(١) في (م): «مجرداً».

وإما كونه تصديقاً بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله، وكون ذلك مستلزماً لحب الله ورسوله ونحو ذلك هو شرط في الحكم لا داخل في الاسم، إن لم يكن أضعف من ذلك القول فليس بدونه (١) في الضعف.

فكذلك من قال: الأعمال الظاهرة لوزام للباطن، لا تدخل في الاسم عند الإطلاق، يشبه قوله قول هؤلاء.

والشارع إذا قرن بالإيمان العمل فكما يقرن بالحج ما هو من تمامه كما إذا قال: من حج البيت وطاف وسعى [و]<sup>(۲)</sup> وقف بعرفة ورمى الجمار، ومن صلى فقرأ وركع وسجد، كما قال: "من صام رمضان إيماناً واحتساباً....»<sup>(۳)</sup>، ومعلوم أنه لا يكون<sup>(1)</sup> صوماً شرعياً إن لم يكن إيماناً واحتساباً.

[و]<sup>(۵)</sup> قال: «من حج هذا البيت، فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه»<sup>(۲)</sup>، ومعلوم أن الرفث<sup>(۷)</sup> الذي هو الجماع يفسد الحج، والفسوق ينقص ثوابه، وكما قال: «من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا»<sup>(۸)</sup>، فلا يكون مصلياً إن لم يستقبل قبلتنا في الصلاة.

<sup>(</sup>۱) في (ط): «دونه».

<sup>(</sup>٢) الواو ليست في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

٣) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٤) في (ط): «لم يكن»:

<sup>(</sup>٥) الواو ليست في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٧) الرفث هو الجماع، الفحش من القول، وكلام النساء في الجماع، الصحاح (١/ ٢٨٢)، القاموس المحيط (٢١٨).

رواه البخاري برقم (٣٩١) كتاب الصلاة باب، والنسائي برقم (٤٩٩٨) كتاب الإيمان وشرائعه، وتمامه: (... فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله، فلا تخفروا الله في ذمته)، وروى البخاري أيضاً برقم (٣٩٣) كتاب الصلاة باب من قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها وصلوا صلاتنا واستقبلوا قبلتنا وذبحوا ذبيحتنا فقد حرمت علينا دماؤهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله، رواه أيضاً الترمذي برقم (٢٦٥٨) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٢٦٤١) كتاب تحريم المدم، وأبو داود برقم (٢٦٤١) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (٢٦٤١).

وكما قال ﷺ: «خمس صلوات كتبهن الله على العبد في اليوم والليلة، من حافظ عليهن كان له عهد عند الله أن يدخله الجنة، ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد، إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له (۱)، فذكر المحافظة (۲) عليها، ومعلوم أنه لا يكون مصلياً لها على الوجه المأمور إلا بالمحافظة عليها، ولكن بين أن الوعيد مشروط بذلك، ولهذا لم (۳)

والحديث فيه المخدجي اختلف في اسمه، قيل: رفيع وقيل: أبو رفيع وهو الأشهر، وهو من بني كنانة، حيث جاء في بعض الروايات أن رجلاً من بني كنانة سأل عبادة بن الصامت عن رجل يدعى أبا محمد وزعم أن الوتر واجب، (تهذيب الكمال ٣٣/ ٣١٥) (تهذيب التهذيب التهذيب ٢١/ ١٠٥، ٣٥٣)، والمخدجي هذا قال فيه الحافظ في (التقريب ص ٢٤): مقبول، وذكره ابن حبان في (الثقات ٥/ ٥٧٠)، وقال الذهبي في (الكاشف ٣/ ٢٩٥): وثق.

وقد روى أبو داود برقم (٤٢٥) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢٢١٩٦) عن عبد الله بن الصنابحي قال: زعم أبو محمد: أن الوتر واجب، فقال عبادة بن الصامت: كذب أبو محمد، أشهد أن سمعت رسول الله على وذكر الحديث...، وعبد الله بن الصنابحي مختلف في صحبته، وهو على الراجح عبد الرحمٰن بن عسيلة المرادي أبو عبد الله الصنابحي ثقة من كبار التابعين، (تهذيب التهذيب ٢/ مهر، ٨٣)، فالحديث صحيح إن شاء الله، ولا تضره جهالة المخدجي عند بعضهم، حيث ذكرنا من وثقه، بالإضافة إلى طريق الصنابحي، والمصنف يقهم من سوقه له أنه يصححه، وقد صححه الحافظان النووي وابن عبد البر كما ذكر الشيخ الألباني (مشكاة المصابيح ١/ ١٨٠)، وذكر الحافظ ابن حجر أن هذا الحديث من أقوى ما استدل به على عدم كفر تارك الصلاة (الفتح ٢/١٤/١)، وليس فيه حجة في الواقع، وسوف يناقش المصنف هذه القضية لاحقاً إن شاء الله.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي برقم (٤٦١) كتاب الصلاة، ورواه في السنن الكبرى (١٤٢)، وأبو داود برقم (١٤٢٠) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٤٠١) كتاب إقامة الصلاة، ومالك برقم (٢٧٤٠) كتاب النداء للصلاة، وأحمد برقم (٢٧٤٥)، والدارمي برقم (١٥٧٧) كتاب الصلاة، وابن حبان في صحيحه برقم (١٧٣١) ٥/ ٣٢، وقال محققه الشيخ شعيب الأرناؤوط: رجاله ثقات رجال الشيخين، والبيهقي في سننه الكبرى (٢٦٦١)، وكلهم عن عبادة بن الصامت المسلمة وصححه الشيخ الألباني في كتابه صحيح أبي داود برقم (٤٢٥) وغيره من كتبه الأخرى.

<sup>(</sup>٢) في (ط): «المحافظ».

<sup>(</sup>٣) في (ط): الا».

يلزم من عدم المحافظة عليها أنه (١) لا يصليها، بل قد يصليها (٢) بعد الوقت، فلا يكون محافظاً عليها، إذ المحافظة تستلزم فعلها في الوقت (٣).

كما قال تعالى: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى اَلْصَكُوبَ وَالصَّكُوةِ اَلُوسُطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] نزلت لما أخرت العصر عام الخندق قال النبي ﷺ: «ملا الله أجوافهم وقبورهم ناراً، كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس (١٤).

وبهذا يظهر أن الاحتجاج بذلك (٥) على أن تارك الصلاة لا يكفر حجة ضعيفة، لكنه يدل على أن تارك المحافظة عليها (١) لا يكفر، فإذا صلاها بعد الوقت لم يكفر (٧).

ولهذا جاءت في الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها قيل له<sup>(۸)</sup>. يا رسول الله، ألا نقاتلهم؟ قال: (لا ما صلوا)<sup>(۹)</sup>.

وكذلك لما سئل ابن مسعود عن قوله تعالى: ﴿أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ﴾ [مريم: ٥٩]

 <sup>(</sup>١) في (ط): اأنه.

<sup>(</sup>٢) عبارة «بل قد يصليها» ليست في (ط). (٣) عبارة «في الوقت» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٤٥٣٣) كتاب التفسير باب ﴿ كَيْفِطُواْ عَلَ الصَّكَوَتِ وَالْفَكَلُوةِ الْفَكَلُوةِ الْمُسْكُلُوةِ الْمُسْكُلُ ، ورواه مسلم برقم (٦٢٨) ٢٩٦١ كتاب المساجد باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر، والترمذي برقم (١٨١) كتاب الصلاة، وابن ماحه دقم (٦٨٦) كتاب المالاة، وأحما دقم (٣٨٥) مانظ دارا مامه الأحكام ماحه دقم (٦٨٦) كتاب المالاة، وأحما دقم (٣٨٥) مانظ دارا مامه الأحكام

ماجه برقم (٦٨٦) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٣٧٠٨)، وانظر: الجامع لأحكام القرآن (٢/١٩٤)، تفسير ابن كثير (١/١٢٢)، فتح القدير (١٩٦/١).

<sup>(</sup>٥) أي بالحديث السابق.

<sup>(</sup>٦) كلمة «عليها» ليست في (م) و(ط). (٧) المؤلف كلك في موضع آخر حمل هذا الحديث على كثير من الناس، من الذين

يصلون تارة ويتركون تارة وقال عنهم: «وهؤلاء تحت الوعيد، وهم الذين جاء فيهم الحديث الذي في السنن حديث عبادة عن النبي على أنه قال: خمس صلوات كتبهن الله على العباد. . . . ، مجموع الفتاوى (٢٢/ ٤٩).

<sup>(</sup>A) كلمة (له) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٩) الحديث في صحيح مسلم، وسيأتي الكلام عنه مستوفى إن شاء الله تعالى.

قال: هو تأخيرها عن وقتها، فقيل له: كنا نظن ذلك تركها، فقال: لو تركوها لكانوا كفاراً(١٠).

والمقصود أنه يدخل في الاسم المطلق أمور كثيرة/ وإن كانت تخص [1/٤١] بالذكر، وقيل لمن قال دخول الأعمال الظاهرة في اسم الإيمان مجاز: نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيمان الواجب الذي في القلب وموجباته، كان عدم اللازم موجباً لعدم الملزوم، فيلزم من عدم هذا الظاهر عدم الباطن، فإذا اعترفت بهذا كان النزاع لفظياً.

وإن قلت: ما هو حقيقة قول جهم وأتباعه من أنه قد<sup>(۲)</sup> يستقر الإيمان التام الواجب في القلب مع إظهار ما هو كفر، وترك جميع الواجبات الظاهرة.

قيل لك: فهذا يناقض قولك إن الظاهر لازم له، وموجب له، بل<sup>(٣)</sup> حقيقة قولك: إن الظاهر يقارن الباطن تارة ويفارقه أخرى، فليس بلازم له ولا موجب ومعلول له، ولكنه دليل إذا وجد دل على وجوب<sup>(٤)</sup> الباطن،

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الله بن أحمد في كتاب السنة برقم (۷۷۱) ۱/ ۳۵۹، والطبراني في المعجم الكبير (۹/ ۱۹)، وقال محققه: «قال في المجمع (۱۹۸/۱): والقاسم لم يسمع من ابن مسعود» وقال الحافظ ابن كثير كتَّلَهُ: «وقال وكيع عن المسعودي عن القاسم بن عبد الرحمٰن والحسن بن سعيد عن ابن مسعود أنه قيل له: إن الله يكثر ذكر الصلاة في القرآن ﴿ اللِّينَ هُمْ عَن صَلاّتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ فَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِمُ مَا يُونَ وَ عَلَى اللَّهِ اللهِ يَكُونَ فَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ المواد بهذه في المراد بهذه وهو الصحيح ـ وهو ما ذهب إليه المؤلف ـ: إلى أن المقصود بإضاعتها، تأخيرها عن وقتها. تفسير ابن جرير (۱۲۸/۸۹)، معاني القرآن الكريم لأبي جعفر النحاس عن وقتها. تأحكام القرآن للقرطبي (۱۱/ ۲۱)، دقائق التفسير لشيخ الإسلام ابن تيمية (٤/ ٢٤٠)، أحكام القرآن للقرطبي (۱۱/ ۲۲)، دقائق التفسير لشيخ الإسلام ابن تيمية (٤/ ٢٤٠)، فتح القدير (٣/ ۲۲)، أضواء البيان (٤/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>۲) كلمة «قد» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) في (ط): «بل قيل»، وأظن كلمة قيل مقحمة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): «وجود»، وهي أيضاً ملائمة للسياق.

وإذا عدم لم يدل عدمه على العدم، وهذا حقيقة قولك، وهو أيضاً خطأ عقلاً، كما هو خطأ شرعاً، وذلك أن هذا ليس بدليل قاطع، إذ هذا يظهر من المنافق [فإنه يبقى](١) دليلاً في بعض الأمور المتعلقة بدار الدنيا، كدلالة اللفظ على المعنى، وهذا حقيقة قولك.

فيقال لك: فلا يكون ما يظهر من الأعمال لا<sup>(٢)</sup> ثمرة للإيمان الباطن، ولا موجباً له، ولا<sup>(٣)</sup> من مقتضاه، وذلك أن المقتضي لهذا الظاهر إن كان هو نفس الإيمان الباطن لم يتوقف وجوده على غيره، فإن ما كان [معلولاً] للشيء وموجباً له لا يتوقف على غيره، بل يلزم من وجوده وجوده، فلو كان الظاهر موجب الإيمان الباطن لوجب أن لا يتوقف على غيره، بل إذا وجد الموجب وجد الموجب.

وأما إذا وجد معه تارة، وعدم أخرى، أمكن أن يكون من موجب ذلك الغير، وأمكن أن يكون موقوفاً عليهما جميعاً، فإن ذلك الغير إما مستقل بالإيمان، أو مشارك للإيمان، وأحسن أحواله أن يكون الظاهر موقوفاً عليهما معاً: على ذلك الغير، وعلى الإيمان، بل قد علم أنه يوجد بدون الإيمان، كما في أعمال المنافق، فحينئذ لا يكون العمل الظاهر مستلزماً للإيمان، ولا لازماً له، بل يوجد معه تارة، ومع نقيضه تارة، ولا يكون الإيمان علة له، ولا موجباً، ولا مقتضياً، في فيبطل حينئذ أن يكون دليلاً عليه، لأن الدليل لا بد أن يستلزم فيبطل حينئذ أن يكون دليلاً عليه، لأن الدليل لا بد أن يستلزم

المدلول، وهذا هو الحق فإن مجرد التكلم بالشهادتين ليس مستلزماً للإيمان النافع عند الله. ولهذا قال النبي على السعد لما قال له: هو

مؤمن، قال: أو مسلم! <sup>(٥)</sup>/.

مجرد التكلم

بالشهادتين

ليس مسئلزماً

للإيمان النافع عندالله

[٤١] [

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَكُ مُهَاجِرَتِ فَٱمْتَحِنُوهُمْ

 <sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: "فإنما ينبغي"، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.
 (٢) كلمة "لا" ليست في (ط).
 (٣) كلمة "لا" ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): معلوماً، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الصواب.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

أَلَّهُ أَعْلَمُ بِإِيكَتِهِ فَيْ عَلِمْتُوفُنَ مُوْمِنَتِ فَلا تَرْجِعُوفُنَ إِلَى ٱلْكُفَّأَرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠] فدل ذلك على أن مجرد إظهار الإسلام لا يكون دليلاً على الإيمان في الباطن، إذ لو كان كذلك لم تحتج المهاجرات اللاتي جئن مسلمات إلى الامتحان، ودل ذلك على أنه بالامتحان والاختبار يتبين باطن الإنسان، فيعلم أهو مؤمن أم ليس بمؤمن.

كما في الحديث المرفوع: «إذا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهدوا له بالإيمان».

ف إن الله يـقــول: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِــرِ وَأَقَامَ الصَّلَوٰةَ وَمَانَ الزَّكَوٰةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ الآية [التوبة: ١٨](١).

فإن قيل<sup>(۲)</sup>: الأعمال الظاهرة تكون من موجب الإيمان تارة، ومن موجب غيره أخرى، كالتكلم بالشهادين: تارة يكون من موجب إيمان القلب، وتارة يكون للتقية (۳) كإيمان المنافقين.

قَالَ تَعَالَى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَبِالْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَهُم

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي برقم (۳۰۹۳) كتاب الإيمان، وقال: حليث حسن غريب، وابن ماجه برقم (۸۰۲) كتاب المساجد والجماعات، والدارمي برقم (۱۲۳۳) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (۱۲۲۹)، وابن خزيمة في صحيحه برقم (۱۵۰۲) (۱۳۳۲) وقال محققه د .محمد الأعظمي: إسناده صحيح، وابن حبان في صحيحه برقم (۱۷۲۱) وقال محققه الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده ضعيف، والحاكم في المستدرك (۱/۲۲)، وتعقبه الذهبي بقوله: دراج صاحب مناكير، وذكره الشيخ الألباني في كتابه قضعيف سنن الترمذي، برقم (۴۶۱)، وفي ضعيف ابن ماجه برقم (۲۰۸)، والحديث علته درًاج أبو السمح ضعفه الأثمة، وعدوه من أصحاب المناكير، وخالف ابن معين فوثقه، وأما أبو داود فقال: إن حديثه عن غير أبي الهيثم مستقيم، والحديث هنا من روايته عن أبي الهيثم، الجرح والتعديل (۳/ الهيثم مستقيم، والحديث هنا من روايته عن أبي الهيثم، الجرح والتعديل (۳/ ۱۵۶)، الكامل في الضعفاء لابن عدي (۳/ ۱۸۲)، الضعفاء للعقيلي (۲/۳۶)، تهذيب التهذيب النهري (۲/ ۲۸۰)،

<sup>(</sup>٢) في (ط): ﴿فإذا».

<sup>(</sup>٣) في (م): «للبقية»، وهو خطأ، وفي (ط): «تقية».

بِمُؤْمِنِينَ ﴿ الْبَقَرَةُ: ١]، ونحن إذا قلنا هو (١) من ثمرة الإيمان إذا كانت صادرة عن إيمان، صادرة عن إيمان، صادرة عن إيمان القلب لا عن نفاق، قيل: فإذا كانت صادرة عن إيمان، إما أن يكون نفس الإيمان موجباً لها، وإما أن يقف (٢) على أمر آخر، فإن (٣) كان نفس [الإيمان] موجباً لها ثبت أنها لازمة لإيمان القلب معلولة له (٥) لا تنفك عنه، وهذا المطلوب، وإن توقفت (٦) على أمر آخر كان الإيمان جزءاً لسبب (٧) جعلها ثمرة للجزء الآخر ومعلولة له، إذ حقيقة الأمر أنها معلولة لهما وثمرة لهما.

فتبين أن الأعمال الظاهرة الصالحة لا تكون ثمرة للإيمان الباطن ومعلولة له، إلا إذا كان [موجباً] (٨) لها ومقتضياً لها، وحينئذ فالموجب لازم لموجبه، والمعلول لازم لعلته، وإذا [نقصت] (٩) الأعمال الظاهرة الواجبة كان ذلك لنقص ما في القلب من الإيمان، فلا يتصور مع كمال الإيمان الواجبة الظاهرة (١٠٠٠)، بل الإيمان الواجبة الظاهرة (١٠٠٠)، بل يلزم من وجود هذا كاملاً، وجود هذا كاملاً، كما يلزم من نقص هذا نقص هذا و (١٠١٠) تقدير إيمان تام في القلب بلا ظاهر من قول وعمل، كتقدير موجب تام بلا موجبه، وعلة تامة بلا معلولها، وهذا ممتنم (١٢٠).

<sup>(</sup>١) في (ط): «هي»، والضمير أعلاه يعود على التكلم بالشهادتين.

<sup>(</sup>۲) في (م) و(ط): «تُقف».(۳) في (ط): «فإذا».

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل و(م): «إيمان»، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٥) كَلُّمة الله ليست في (ط). (٦) في (م): التوقف،

<sup>(</sup>٧) في (ط): «جزء السبب».

<sup>(</sup>A) في نسخة الأصل «موجب»، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٩) في نسخة الأصل «نقضت»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أكثر اتفاقاً مع السياق.

<sup>(</sup>١٠) في (م) و(ط): «الظاهرة الواجبة». ﴿ (١١) في (ط): إذ بدلاً من الواو. ﴿ ﴿ اللَّهُ مِنْ الْوَاوَ. ﴿

<sup>(</sup>١٢) وخلاصة ما تقدم: أن الأعمال الظاهرة من لوزام الإيمان الباطن، فمتى وُجد الإعمال البيمان الباطن وجدت الأعمال الظاهرة بحسبه، ولا يلزم من وجود الأعمال الظاهرة وجود الإيمان الباطن، كما في أعمال المنافق، ولا يتصور أصلاً أن هناك إيمان في الباطن، ولا يظهر على البدن شيء من الأعمال الظاهرة، إلا عند الجهمية ومن اتبعهم.

امتناع وجود [و]<sup>(١)</sup> بهذا وغيره تبين<sup>(٢)</sup> فساد قول جهم والصالحي ومن اتبعهما في الإيمان التأم الإيمان كالأشعري في أشهر قوليه وأكثر أصحابه وطائفة من متأخري أصحاب أبي حنيفة كالماتريدي(٣) ونحوه، حيث جعلوه مجرد تصديق في ئى القلب بلا ظاهر القلب تساوى(٤) فيه العباد، وأنه إما أن يعدم، وإما أن يوجد لا يتبعض، وأنه يمكن وجود/ الإيمان تاماً في القلب مع وجود التكلم بالكفر والسب لله [[/\$/]] ورسوله طوعاً من غير إكراه، وأن ما علم من الأقوال الظاهرة أن صاحبه كافر، فلأن ذلك مستلزم عدم ذلك التصديق الذي في القلب<sup>(٥)</sup>، وأن الأعمال الصالحة الظاهرة ليست لازمة للإيمان الباطن<sup>(٦)</sup> في القلب، بل يوجد إيمان القلب تاماً بدونها، فإن هذا القول فيه خطأ من وجوه:

أخسطساء

(أحدها): أنهم أخرجوا ما في القلب(٧) من حب الله وخشيته ونحو الجهمية والمرجئة في ذلك أن يكون من نفس الإيمان. الإيمان

(وثانيها): جعلوا ما علم أن صاحبه كافر ـ مثل إبليس وفرعون واليهود وأبي طالب و[غيرهم] (^ ) ـ أنه إنما كان كافراً لأن ذلك مستلزم لعدم تصديقه في الباطن، وهذا مكابرة للعقل والحس، ولذلك جعلوا من يبغض الرسول ويحسده لكراهة دينه [مستلزماً] (٩) لعدم العلم بأنه صادق ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) الواو ليست في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في (ط): ايتبين؟.

<sup>(</sup>٣) سبق الحديث عن مذاهب هؤلاء والتعريف بهم.

<sup>(</sup>٤) في (ط): ابتساري.

<sup>(</sup>٥) بعد كلمة القلب، وردت كلمة الأفعال في نسخة الأصل و(م)، وفي (ط): في الأفعال، وكتب في الهامش: بياض في الأصل، وقد رأيت حذف هذه الكلمة، لأن المعنى مكتمل بغيرها، ووجودها في متن العبارة مشْكِل، وقد تكون العبارة هكذا: فكذلك الأفعال، لأن المؤلف رحمه الله تعالى قدم الحديث عن الأقوال الظاهرة التي يعلم بكفر صاحبها، وأن التلفظ بها مستلزم لعدم إيمان القلب، فكذلك الأفعال، والله أعلم بالصواب.

نى (ط): كلمة «الذي» بعد كلمة الباطن.

<sup>(</sup>٧) في (ط): «القلوب».

في نسخة الأصل: غيره، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب. (A)

في نسخة الأصل و(م): مستلزم، وهو خطأ، وأثبتنا ما في (ط).

(وثالثها): أنهم جعلوا ما يوجد من التكلم بالكفر من سب الله ورسوله والتثليث وغير ذلك، قد يكون مجامعاً لحقيقة الإيمان الذي في القلب، ويكون صاحبه ذلك مؤمناً عند الله حقيقة، سعيداً في الدار الآخرة، وهذا مما(۱) يعلم فساده بالاضطرار من دين الإسلام.

(ورابعها): أنهم جعلوا من لم (٢) يتكلم بالإيمان قط مع قدرته على ذلك، ولا أطاع الله طاعة ظاهرة مع وجوب ذلك عليه وقدرته عليه (٦) قد (٤) يكون مؤمناً بالله تام الإيمان، سعيداً في الدار الآخرة، وهذه الفضائح تختص (٥) بها الجهمية دون المرجئة من الفقهاء وغيرهم.

(وخامسها): وهو يلزمهم ويلزم المرجئة أنهم قالوا: إن العبد قد يكون مؤمناً تام الإيمان، إيمانه مثل [إيمان] الأنبياء والصديقين و[لو] (٧) لم يعمل خيراً [لا صلاة] (٨) ولا صلة ولا صدق حديث، ولم يدع كبيرة إلا ركبها، فيكون الرجل عندهم، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان، وهو مصر على دوام الكذب والخيانة ونقض العهود، لا سجد (٩) لله سجدة، ولا يحسن إلى أحد حسنة، ولا يؤدي أمانة، ولا يدع ما يقدر عليه من كذب وظلم وفاحشة إلا فعلها، وهو مع ذلك مؤمن تام الإيمان، إيمانه مثل إيمان الأنبياء، وهذا يلزم كل من لم يقل إن الأعمال الظاهرة من لوازم الإيمان الباطن، فإذا قال: إنها من لوازمه، وأن إيمان الباطن (١٠) يستلزم عملاً صالحاً ظاهراً، كان بعد ذلك قوله: إن تلك الباطن (١٠) يستلزم عملاً صالحاً ظاهراً، كان بعد ذلك قوله: إن تلك الأعمال لازمة لمسمى الإيمان، أو جزءاً منه نزاعاً لفظياً كما تقدم.

(وسادسها): أنه يلزمهم أن من سجد للصليب والأوثان طوعاً، وألقى

قولهم بتساوي إيمان الأنبياء

مع الفساق

<sup>(</sup>۱) كلمة «مما» ليست في (ط). (۲) في (ط): «۷». (۳) كارت ما تروي (ط): (۳) كارت ما تروي (ط): (۳) كارت ما تروي (ط)

<sup>(</sup>٣) كلمة «عليه» ليست في (م) و(ط).(٤) كلمة «قد» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٥) في (م): البختص!.

 <sup>(</sup>٦) ما بين المعكونتين مضاف من (ط).
 (٧) ما بين المعكونتين مضاف من (ط).

 <sup>(</sup>٨) ما بين المعكونتين مضاف من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٩) في (م) و(ط): «يسجد». (١٠) في (ط): «الإيمان الباطن».

المصحف في الحش عمداً، / وقتل النفس بغير حق، وقتل كل<sup>(۱)</sup> من رآه [۱۶/ب] يصلي، وسفك دم كل من رآه يحج البيت، وفعل ما فعلته القرامطة بالمسلمين (۲)، يجوز أن يكون مع ذلك مؤمناً ولياً لله، إيمانه كإيمان النبيين والصديقين.

لأن الإيمان الباطن إما أن يكون منافياً لهذه الأمور، وإما أن لا يكون منافياً.

فإن لم يكن منافياً لها<sup>(٣)</sup> أمكن وجودها معه، فلا يكون وجودها دالاً على<sup>(٤)</sup> عدم الإيمان الباطن.

وإن كان منافياً للإيمان الباطن كان ترك هذه من موجب الإيمان ومقتضاه ولازمه، فلا يكون مؤمناً في الباطن الإيمان الواجب إلا من ترك هذه الأمور، فمن لم يترك (٥) دل ذلك على فساد إيمانه الباطن.

وإذا كانت الأعمال والتروك الظاهرة لازمة للإيمان الباطن كانت من موجبه ومقتضاه، وكان من المعلوم أنها تقوى بقوته، وتضعف بضعفه (٢) وتزيد بزيادته، وتنقص بنقصانه، فإن الشيء المعلول لا يزيد إلا بزيادة موجبه ومقتضيه، ولا ينقص إلا بنقصان ذلك، فإذا جعل العمل الظاهر

<sup>(</sup>١) كلمة «كل» ليست في (م).

<sup>(</sup>۲) يشير المؤلف كالله إلى بلوغ فتنة القرامطة غايتها باجتياحهم مكة المكرمة، ودخولهم المسجد الحرام، وقتلهم للطائفين والركع السجود، وذبحهم الحجيج، وردمهم بئر زمزم بالجثث، وقلعهم الحجر الأسود وأخذه إلى ديارهم، حيث ظل عندهم قرابة سبعة وعشرين عاماً، وقد كان ذلك سنة ٣١٧هم، ولمزيد من الاطلاع على أخبارهم، انظر: الكامل لابن الأثير (٢/٤/١)، وفيات الأعيان (٣/٤٥٩)، البداية والنهاية (١١/١٠٠)، شذرات الذهب (١/٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) كلمة «لها» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): بدلاً من قوله: «دالاً على»، قوله: «إلا مع».

 <sup>(</sup>٥) في (ط): "يتركها".

 <sup>(</sup>٦) عبارة «وتضعف بضعفه» ليست في (ط)، وفي (م): كلمة «وتضعف» دون كلمة «يضعفه».

موجب الباطن ومقتضاه لزم أن يكون (١) زيادته لزيادة الباطن، فيكون دليلاً على زيادة الإيمان الباطن ونقصه دليلاً على نقص الباطن، فيكون نقصه دليلاً على نقص الباطن، وهو المطلوب.

وهذه الأمور كلها إذا تدبرها المؤمن بعقله، تبين له أن مذهب السلف هو المذهب الحق الذي لا عدول عنه، وأن من خالفهم لزمه فساد معلوم بصريح المعقول، وصحيح المنقول كسائر ما يلزم الأقوال المخالفة لأقوال السلف والأئمة والله أعلم.

## [فصل]

وقول جهم ومن وافقه أن الإيمان مجرد العلم والتصديق، وهو بذلك وحده مستحق (٢) الثواب والسعادة، يشبه قول من قال من الفلاسفة المشائين وأتباعهم (٤): إن سعادة الإنسان في مجرد أن يعلم الوجود على ما هو عليه (٥)، كما أن قول الجهمية وهؤلاء الفلاسفة في مسائل «الأسماء والصفات» و«مسائل الجبر والقدر» متقاربان، وكذلك في مسائل الإيمان، وقد بسطنا الكلام على ذلك وبينا بعض ما فيه من الفساد في غير هذا الموضع (٢)، مثل أن العلم هو أحد قوتي النفس، فإن النفس لها قوتان

مشابهة الجهمية للفلاسفة معنى السعادة عند الفلاسفة

<sup>(</sup>١) في (ط): «تكون». (٢) كلمة «نقصه» ليست في (م) و(ط).

٣) في (ط): «يستحق».

يقصد المؤلف بالفلاسفة المشائين أرسطو وأتباعه، وسموا بالمشائين لأن أرسطو كان من عادته أن يلقي الدروس على تلاميذه وهو يتمشى، وهم يمشون خلفه،

كان من عادته أن يلقي الدروس على تلاميذه وهو يتمشى، وهم يمشون خلفه، وأراد بأتباعهم الذين اتبعوهم من الفلاسفة المنتسبين إلى الإسلام كالفارابي وابن سينا، مجموع الفتاوى (٩/٥)، تاريخ الفلسفة اليونانية لأحمد أمين(١١٣)

<sup>(</sup>٥) أحوال النفس لابن سينا (١١٣)، الشفا لابن سينا (٢/ ٤٢٥)، النجاة لابن سينا (٢٩٣).

<sup>(</sup>٦) انظر على سبيل المثال: مجموع الفتاوى (٢/ ٩٥)، وكتاب الرد على المنطقيين (١٤٥)، ويذهب شيخ الإسلام في موضع آخر في درء التعارض (٣/ ٢٧٤) إلى أن ضلال هؤلاء جاء من وجوه: منها ظنهم أن الكمال في مجرد العلم، والثاني: ظنهم أن ما حصل لهم علم، والثالث: ظنهم أن ذلك العلم هو الذي يكمل النفس؛ ويقول بعد ذلك: وكل من هذه المقدمات كاذبة "ثم شرع يفندها وجها يعد آخر.

قوة العلم والتصديق، وقوة الإرادة والعمل، كما أن الحيوان له قوتان: قوة الحس وقوة الحركة بالإرادة<sup>(١)</sup>/.

وليس صلاح الإنسان ونفسه (٢) في مجرد أن يعلَم الحق دون أن لا يحبه ويريده ويتبعه.

كما أنه ليست<sup>(۲)</sup> سعادته في أن يكون عالماً بالله مقراً بما يستحقه، دون أن يكون محباً لله عابداً لله مطبعاً لله، بل أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه<sup>(٤)</sup>، فإذا علم الإنسان الحق وأبغضه وعاداه كان مستحقاً من غضب الله وعقابه ما لا يستحقه من ليس كذلك، كما أن من كان قاصداً للحق طالباً له \_ وهو جاهل بالمطلوب وطريقه \_ كان فيه من الضلال، وكان مستحقاً من اللعنة \_ التي هي البعد عن رحمة الله<sup>(٥)</sup> \_ ما لا يستحقه من ليس مثله.

<sup>(</sup>١) مقاصد الفلاسفة للغزالي (٣٤٧)، (٢٥٩) تحقيق د .سليمان دنيا، الملل والنحل (٢/ ٢٥٥) ٥٦٥).

 <sup>(</sup>۲) كلمة (ونفسه) ليست في (ط).
 (۳) في (ط): «ليس».

<sup>(</sup>٤) لعل المؤلف يريد الإشارة إلى ما جاء في الحديث الصحيح أن أول من يقضى فيهم يوم القيامة ثلاثة: رجل تعلم العلم وعلمه، وقرأ القرآن، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها، قال: تعلمت العلم وعلمته، وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال عالم، وقرأت القرآن ليقال قارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، والحديث رواه مسلم رقم قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، والحديث رواه مسلم رقم والترمذي برقم (١٩٠٥) كتاب الإمارة باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار، والترمذي برقم (٢٣٨٧) كتاب الجهاد، والنسائي برقم (٣١٣٧) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (٨٠٨٧).

<sup>(</sup>٥) أصل اللعن في اللغة: الطرد والإبعاد من الخير، الصحاح (٢١٩٦/١)، القاموس المحيط (١٥٨٥)، وقال القرطبي في تفسيره (٢٢٢): «وأصل اللعن في كلام العرب الطرد والإبعاد، ويقال للذئب: لعين، وللرجل الطريد: لعين، وقال الشماخ: ذعرت به القطا ونفيت عنه مقام الذئب كالرجل اللعين ووجه الكلام: مقام الذئب اللعين كالرجل، فالمعنى أبعدهم الله عن رحمته، وقيل: من توفيقه وهدايته، وقيل: من كل خير، وهذا عام، وانظر أيضاً: تفسير ابن كثير (١٢٤/١)، تفسير الجلالين (١٩)، تفسير أبي السعود (١٢٨/١)، فتح القدم (١١١/١).

ولهذا أمرنا الله تعالى أن تقول: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْسُتَقِيمَ ﴾ صِرَطَ ٱلْسُتَقِيمَ ﴾ صِرَطَ ٱلْدِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَغْضُونِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢، ٧]، والمغضوب عليهم علموا الحق فلم يحبوه ولم يتبعوه، والضالون قصدوا الحق لكن بجهل وضلال به وبطريقه، فهذا بمنزلة العالم الفاجر، وهذا بمنزلة العابد الجاهل، وهذا حال اليهود فإنهم (١) مغضوب عليهم، وهذا حال النصاري فإنهم ضالون (٢).

كما ثبت عن النبي رفي أنه قال: «اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضاله ن»(٣).

فىساد قىول المتفلسفة

والمتفلسفة أسوأ حالاً من اليهود والنصارى، فإنهم جمعوا بين جهل هؤلاء وضلالهم، وبين فجور هؤلاء وظلمهم، فصار فيهم من الجهل والظلم ما ليس في اليهود ولا النصارى، حيث جعلوا السعادة في مجرد أن يعلموا الحقائق، حتى يصير الإنسان عالماً معقولاً مطابقاً للعالم الموجود (1).

ثم لم ينالوا من معرفة الله وأسمائه وصفاته وملائكته وكتبه ورسله وخلقه وأمره إلا شيئاً نزراً فليلاً، فكان جهلهم أعظم من علمهم، وضلالهم أكبر من هداهم، وكانوا مترددين بين الجهل البسيط والجهل المركب (٢)، فإن كلامهم في الطبيعات والرياضات (٧) لا يفيد كمال النفس وصلاحها وزكاها (٨)، وإنما يحصل ذلك بالعلم الإلهي، [وكلامهم] في فيه

<sup>(</sup>١) في (ط): «فإنه».

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن (١/٦٤١)، تفسير ابن كثير (٢٩/١).

<sup>(</sup>٣) خديث ثابت بمجموع طرقه، وقد تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) النجاة لابن سينا (٣/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٥) النزر هو: القليل التافه، الصحاح (٨٢٦/٢)، القاموس المحيط (٦١٩).

<sup>(</sup>٦) الجهل البسيط هو عدم العلم، أو عدم معرفة الحق كجهل النصارى، والجهل المركب هو عدم اتباع العلم، ومعرفة الحق وعدم اتباعه كجهل اليهود. اقتضاء الصراط المستقيم (٧٧).

<sup>(</sup>٧) في (ط): «الرياضيات».(٨) كلمة «وزكاها» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٩) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو (م) و(ط).

لحم جمل غث (۱) على رأس جبل وعر، لا سهل فيرتقى، ولا سمين فينتقل، فإن كلامهم في اواجب الوجود» ما بين حق قليل، وباطل فاسد كثير.

وكذلك كلامهم (٢) في «العقول» و «النفوس» (٣) التي تزعم أتباعهم من أهل الملل أنها الملائكة التي أخبرت بها الرسل (٤)، وليس الأمر كذلك، معنى الملائكة بل زعمهم أن هؤلاء هم الملائكة من جنس زعمهم أن «واجب الوجود» هو عند الفلاسفة الوجود المطلق/ بشرط الإطلاق، مع اعترافهم بأن المطلق بشرط الإطلاق [٣٤/ب] لا يكون إلا في الأذهان (٥).

وكذلك كلامهم في «العقول» و«النفوس» يعود على (٢) التحقيق إلى أمور مقدرة في الأذهان، لا حقيقة لها في الأعيان، ثم فيه من الشرك بالله، وإثبات رب مبدع لجميع العالم سواه ـ لكنه معلول له ـ وإثبات رب مبدع لكل ما تحت فلك القمر هو معلول لرب $^{(V)}$  فوقه، و $^{(A)}$  ذلك الرب معلول لرب فوقه ما هو أقبح من كلام النصارى في قولهم: إن المسيح ابن $^{(P)}$  الله

 <sup>(</sup>۱) الغث هو: المهزول، القاموس المحيط (۲۲۱)، وقال في الصحاح: «غثت الشاة هزلت فهي غثة، وغث اللحم.. فهو غث وغثيث إذا كان مهزولاً» (۲۲۸/۱).

<sup>(</sup>۲) كلمة «كلامهم» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) العقول والنفوس: من مصطلحات الفلاسفة الفاسدة، حيث يقسمون الموجودات إلى ما هي في محال كالأعراض والصور، وإلى ما ليست في محال، وهذه قسمان: إلى ما هي في محال لغيرها كالأجسام، وإلى ما ليست بمحال كالموجودات التي هي جواهر قائمة بنفسها، وهي تنقسم بدورها إلى ما يؤثر في الأجسام وتسمى نفوساً، وإلى ما لا يؤثر في الأجسام بل في النفوس، وتسمى عقولاً مجردة. انظر: تهافت الفلاسفة للغزالي (١٤٤).

<sup>(</sup>٤) يقول الغزالي في الهافت الفلاسفة (٢٩٢): اوقد زعموا (أي الفلاسفة) أن الملائكة السماوية هي نفوس السموات، وأن الملائكة الكروبيين المقربين هي العقول المجردة.

<sup>(</sup>٥). انظر: مقاصد الفلاسفة للغزالي (١٧٤)، الملل والنحل (٢/٤١٠).

 <sup>(</sup>٦) في (م) و(ط): اعندا.
 (١) في (ط): «الرب».

<sup>(</sup>A) الوار ليست في (ط).(P) في (ط): «بن الله».

بكثير كثير، كما بسط في غير هذا الموضع (١).

وليس لمقدميهم كلام في «النبوات» البتة، ومتأخروهم حائرون فيها، فمنهم من يكذب بها، كما فعل ابن زكريا الرازي<sup>(٢)</sup> وأمثاله مع قولهم

(۱) هذه النظرية التي حكاها المصنف رحمه الله تعالى هي نظرية الفيض أو الصدور أو التولد أو الإبداع التي يقول بها ملاحدة المتفلسفة سواء منهم المتقدمون كأفلاطون وأرسطو أو المتأخرون، كالفارابي وابن سينا، وكذلك الإسماعيلية وإخوان الصفا، على اختلاف بينهم في تقريرها وإظهارها، وإن كانت النتيجة والحدة، وهي أن الله لم يخلق الخلق وليس له أسماء وصفات كما جاءت بذلك الشرائع السماوية، وأخبرت به الأنبياء، وقد يقولون: إن الله صانع العالم، وإن العالم صنعه، ومرادهم بذلك أنه صادر عنه، وقائض منه، كالمعلول من العلة، وهذا نفي لخلق الله العالم حقيقة \_ كما يقول الغزالي \_ وإنما صنعوا ذلك تلبيساً على المسلمين. تهافت الفلاسفة (١٣٤ \_ ١٣٨).

ويقول شيخ الإسلام في موضع آخر من مجموع الفتاوى (٣/ ٢٠٥) عن مذهب بعض هؤلاء الفلاسفة: "إن العالم مفعول ومصنوع لشيء يسميه العقل الأول، فجعله هو رب الكائنات، ومبدع الأرض والسموات، ولكنه لازم للواجب بنفسه ومعلول له، وأنه يلزمه عقل ونفس وفلك، ثم يلزم ذلك العقل عقل ونفس وفلك، حتى ينتهي الأمر إلى العقل العاشر الذي أبدع بزعمه جميع ما تحت السماء... وهو الذي يفيض عنه العلم والنبوة والحكمة» ومعنى ذلك كما ذكر شيخ الإسلام في موضع آخر: أنهم يجعلون لله أنداداً، بل يتخذونها آلهة وأرباباً من دون الله في، ويجعلون هذه العقول هي المبدعة لما سواها. المصدر نفسه (٤/ ١٣٤)، ولمزيد من الاطلاع انظر: درء التعارض (٧/ ٣٦٨)، (٨/ ٢٦٧)

(۲) هو أبو بكر محمد بن زكريا الرازي الطبيب الفيلسوف، من أثمة الأطباء، وكبار المصنفين في الطب، وذكر المصنف رحمه الله تعالى أنه مع إلحاده في الإلهيات والنبوات ونصرته القول بالقدماء الخمسة من أعلم الناس بالطب، حتى قيل له: حالينوس الإسلام"، له مؤلفات أعظمها كتابه في الطب «الحاوي»، ولد ونشأ في الري، واشتغل في صباه بالغناء والموسيقى، ثم أقبل على الطب والفلسفة، قال عنه الحافظ الذهبي: "بلغ الغاية في علوم الأوائل نسأل الله العافية» له من المصنفات غير ما ذكرنا «الطب الروحاني» و«إن للعبد خالقاً» و«المدخل إلى المنطق» وهميئة العالم»، وقد تولى رئاسة الأطباء في البيمارستان (المستشفى) المقتدري ببغداد، ومات فيها سنة ١٦١ه، وقيل سنة ٣١٩ه، منهاج السنة النبوية المقتدري ببغداد، ومات فيها سنة ١٦١ه، ولي (٢/ ١٥٠)، عيون الأنباء في طبقات الأطباء (٥٤٤)، الوافى بالوفيات (٣/ ١٥٠)، عيون الأنباء في طبقات الأطباء (٥٤٤)، الوافى بالوفيات (٣/ ٥٧).

بحدوث العالم، لكن<sup>(۱)</sup> أثبتوا القدماء [الخمسة]<sup>(۲)(۳)</sup>، وأخذوا من المذاهب ما هو شرها وأفسدها، ومنهم من يصدق بها مع قوله بقدم العالم، كابن سينا<sup>(1)</sup> وأمثاله، لكنهم يجعلون النبي بمنزلة ملك عادل،

أما تكذيب الرازي الطبيب بالنبوات كما ذكر المصنف فهو أمر قد ذكر عنه، وإن حاول بعض المعاصرين أن ينفي تلك التهمة، ويرمي شيخ الإسلام بعدم التثبت، كما صنع الدكتور عبد اللطيف محمد العبد في كتابه الدراسات في الفلسفة الإسلامية» (٢٩١) ولم يكن صنيع المصنف بدعاً من القول، بل سبقه إلى ذلك ابن حزم في الفصل حيث ذكر أنه رد عليه في مصنف مفرد (١/١١).

(3) هو أبو على الحسين بن عبد الله بن سينا البلخي، الملقب بالشيخ الرئيس، صاحب التصانيف في الطب والفلسفة والمنطق، كان أبوه من دعاة الإسماعيلية، أما هو فقد كان رأس الفلاسفة المنتسبين إلى الإسلام، له من المصنفات أكثر من مئة، منها: "القانون" في الطب، و"الشفاء" في الحكمة، و"أسرار الحكمة المشرقية" و"الإشارات" و"عنقاء مغرب" وغيرها، وقد عده المصنف رحمه الله تعالى في مواضع كثيرة من ملاحدة الفلاسفة، وكفره الغزالي مع الفلاسفة القاتلين بقدم العالم، وعدم علم الله بالجزئيات، وإنكارهم للمعاد الجثماني.

قلت: وقد أولع به الغرب، وبالغوا في إطرائه \_ كما أطروا الفارابي وابن زكريا الرازي الطبيب والكندي وابن رشد وغيرهم ممن رمي في دينه واتهم في عقيدته \_ وكان إطراء الغرب لتراث هؤلاء جملة وتفصيلاً، سواء كان في الطب والعلوم أو في الفلسفة والضلالات، وكأنهم يريدون أن يوصلوا رسالة للمسلمين بطريق غير مباشر، بأن التقدم في العلوم التجريبية مرهون بالفلسفة التي غرق فيها هؤلاء المنتسبون إلى الإسلام، أو بمعنى آخر بتنحية الدين جانباً، والخروج عن تعاليمه ومبادئه، لأن المستشرقين من الغربيين، وتلامذتهم من بني جلدتنا لم يسلطوا =

<sup>(</sup>١) كلمة (لكن) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: الجهمية، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) القدماء الخمسة كما ذكرها المصنف في موضع آخر هي: الرب، والنفس، والمادة، والدهر، والفضاء، وذكر رحمه الله تعالى أن هذا القول هو قول ديمقراطيس والحرانيين، مجموع الفتاوى (٣٠٨/٦)، منهاج السنة النبوية (٢/ ٥٧٢)، وذكرها كلاله في موضع آخر بقوله: الواجب بنفسه، والمادة، والمدة، والنفس، والهيولي، منهاج السنة النبوة (١/ ٢٠٩)، ونلحظ أنه لا فرق بين الموضعين إلا في أمر واحد، حيث ذكر في الموضع الأول الفضاء، وذكر في الموضع الثاني الهيولي، وأما الرازي نفسه فالقدماء الخمسة عنده هي: الباري والنفس والهيولي والمكان والزمان، هو قريب مما ذكره شيخ الإسلام، رسائل فلسفية (١٩١) لأبي بكر الرازي.

ويجعلون (١) النبوة كلها من جنس ما يحصل لبعض الصالحين من الكشف والتأثير والتخييل (٢)، فيجعلون خاصة النبي ثلاثة أشياء:

قوة الحدس الصائب التي يسمونها القوة القدسية.

وقوة التأثير في العالم بنفسه<sup>(٣)</sup>.

وقوة الحس التي بها يسمع ويبصر المعقولات متخيلة في نفسه (٤).

فكلام الله عندهم هو ما في نفسه من الأصوات، وملائكته هي ما في أنفسهم من الصور والأنوار، وهذه الخصال تحصل لغالب أهل الرياضة والصفاء. فلهذا كانت النبوة عندهم مكتسبة (٥).

غلاة الصوفية السنسبسوة، واعتقادهم أنها بالاكتساب

طلبيعض

الأضواء إلا على مثل هؤلاء الذي طفحت مؤلفاتهم بالإلحاد، وفاحت منها راتحة الزندقة والفساد، وتناسوا - وجهلنا نحن - عشرات من علماء المسلمين الذي أثروا العلوم التجريبية، وقامت على مؤلفاتهم وجهودهم حضارة النسلمين التي استفاد منها الغرب في نهضته الحديثة، دون أن ينجرفوا مع الفلسفات الهدامة، أو يتخلوا عن تعاليم دينهم، ويتجاهلون عن عمد أن هؤلاء الفلاسفة إنما تعلموا العلوم التجريبية وبرعوا فيها تحت ظل الحضارة الإسلامية، ورعاية دولها، فالفضل لحضارتنا ودولنا لا لهم، فمتى يأتي اليوم الذي تبعث فيه أسماء هؤلاء الرجال الأفذاذ، وتسلط الأضواء على جهودهم ومنجزاتهم، وتعرف الأمة بعض من ساهم في بناء مجدها الغابر، وإن كانت هناك محاولات في هذا المجال، إلا أنها تبقى محدودة الأثر.

توفي ابن سينا سنة ٤٢٨هـ بهمذان، تهافت الفلاسفة (٣٠٦)، الكامل في التاريخ (٤٥٦/٩)، وفيات الأعيان (١٤٧)، الرد على المنطقيين (١٤٣)، ميزان الاعتدال (٣٠١)، سير أعلام النبلاء (٣١/١٢)، البداية والنهاية (٢/١٢)، لسان الميزان (٢٩١/٢)، شذرات الذهب (٥٣١/).

(١) في (ط): افيجعلون، (٢) في (م) و(ط): االتخيل،

٣) كلمة «بنفسه» ليست في (م) و(ط).

(٤) الإشارات لابن سينا (٢/ ٣٦٨)، الشفاء لابن سينا (٢٤٢)، مجموع الفتاوي (٥/ ٣٥٦).

ويقول كتلة في موضع آخر: «يجعلون النبوة فيضاً من العقل الفعال على نفس النبي، ويجعلون ما يقع في نفسه من الصور هي ملائكة الله، وما يسمعه في نفسه من الأصوات هو كلام الله، ولهذا يجعلون النبوة مكتسبة، فإذا استعد الإنسان بالرياضة والتصفية فاض عليه ما فاض على نفوس الأنبياء مجموع الفتاوى (٥/٣٥٣)، ويقول في موضع آخر: «فيجعلون ما يراه الأنبياء من الملائكة ويسمعونه منهم إنما وجوده في أنفسهم لا في الخارج» المصدر نفسه (٣٥٦/٥).

وصار كل من سلك سبيلهم كالسهروردي المقتول<sup>(۱)</sup>، وابن سبعين المغربي (۲) وأمثالهما يطلب النبوة، ويطمع أن يقال له: قم فأنذر، هذا يقول: لا أموت حتى يقال لي: ﴿قُرْ فَٱنِذِرُ ۖ ﴾(٣)، وهذا يجاور بمكة

- (۱) هو أبو الفتوح يحيى بن حبش بن أميرك شهاب الدين السهروردي نسبة إلى سهرورد من العراق العجمي (الكردي) نعته الحافظ الذهبي "بالعلامة الفيلسوف السيماوي المنطقي، من كان يتوقد ذكاء، إلا أنه قليل الدين»، كان مزدرياً للعلماء مستهزئاً رقيق الدين، حكم بكفره فقهاء حلب، وكتبوا بذلك كتاباً إلى السلطان العادل صلاح الدين الأيوبي رحمه الله تعالى، فأرسل إلى ولده الملك الظاهر غازي ملك حلب يأمره بقتله \_ وكان السهروردي قد لبس على الظاهر وحظي عنده بمكانة خاصة \_ فذكر أنه خيره بين أنواع القتل، فاختار أن يموت جوعاً، فمنع عنه الطعام حتى هلك، وقيل إنه مات مخنوقاً، والأول أشهر، من مؤلفاته «التلويحات» و«اللمعة» و«هياكل النور» و«حكمة الإشراق» وكلها في الفلسفة والضلالات، مات سنة ٧٨ه عن ستة وثلاثين عاماً وقول المصنف رحمه الله تعالى: السهروردي المقتول تفريق بينه وبين معاصره شهاب الدين السهروردي وفيات الأعيان (٦/ ٢٩٠)، سير أعلام النبلاء (١/ ٧٠٧)، العبر (٤/ ٢٩٠)، النجوم الزاهرة (٦/ ٢١٤)، شذرات الذهب (٢/ ٢٠٧)، العبر (٤/ ٢٩٠).
- (٢) هو عبد الحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر بن سبعين الإشبيلي المرسي، من أئمة الفلاسفة المتصوفين القائلين بوحدة الوجود، وكان يعرف السيميا (نوع من السحر) وكان يلبس بذلك على الأغبياء من الأمراء والأغنياء، أقام بمكة، وجاور في بعض الأوقات بغار حراء، يرتجي فيما ينقل عنه أن يأتيه وحي كما أتى النبي على وذلك على ما كان يعتقده \_ قبحه الله \_ من العقيدة الفاسدة من أن النبوة مكتسبة، وأنها فيض على العقل إذا صفا، فما حصل له إلا الخزي في الدنيا والآخرة، إن كان مات على ذلك، له مؤلفات منها كتاب «الهو» وكتاب «الحروف الوضعية في الصور الفلكية»، مات بمكة سنة ٦٦٩هـ، العبر (٥/ ٢٩١)، الوافي بالوفيات (١٨/ ٢٥٠)، البداية والنهاية (٣/ ٢٧٥)، نفح الطيب للمقري (٢/ ١٩٥).

ويعمر (1) غار حراء، ويطلب أن ينزل عليه فيه الوحي كما نزل على المزمل المدثر مثله (7)، وكل منهما ومن أمثالهما يسعى بأنواع من (7) السيمياء (1)

- (١) قي (م) و(ط): «وَيَعْمَدُ إِلَى».
- (٢) في (ط): «المزمل والمدثر»، وقد نقل المؤرخون عن ابن سبعين أنه كان قد اختلى بنفسه في غار حراء \_ كما أوردنا في ترجمته \_ وقام برياضات نفسية شاقة حتى تصفو نفسه وينزل عليه الوحي بزعمه الباطل، ونقل عنه أيضاً قوله: «لقد تحجر ابن آمنة واسعاً بقوله: لا نبي بعدي» انظر: المصادر التي ذكرناها في ترجمته.
- والمقصود بالمزمل والمدثر النبي على القائل حين نزل عليه الوحي وأخذته على البي وأمي هو رعدة: زملوني دثروني كما ثبت في الصحيحين من حديث عائشة اللها، رواه البحاري برقم (٤٩٥٧) كتاب التفسير، ومسلم برقم (٧٣) كتاب الإيمان، والمعنى ألبسوني وغطوني.
  - (٣) كلمة «من» ليست في (ط).
- (3) يقول صاحب كتاب «كشف الظنون» (٢/ ١٠٢٠): «علم السيمياء يطلق هذا الاسم على ما هو غير الحقيقي من السحر، وهو المشهور، وحاصله إحداث مثالات خيالية في الجو لا وجود لها في الحس. وحاصله أن يركب الساحر أشياء من الخواص أو الأدهان والمائعات أو كلمات خاصة توجب بعض تخيلات خاصة . . وفي هذا الباب حكايات كثيرة عن ابن سينا والسهروردي المقتول». وجاء أيضاً في الحاشية في نفس الصفحة عن لفظ السيمياء: «لفظ عبراني معرب» أصله سيم يه أي اسم الله».
  - وانظر أيضاً: أبجد العلوم (٢/ ٣٣٢) لصديق حسن خان القنوجي.

ويرى د. محمد يحيى الهاشمي في كتابه الكيمياء في التفكير الإسلامي (٢١): أن السيميا تحتوي على كيفية تحويل المعادن وأكسير الحياة تلك المادة التي تطيل الحياة بزعمهم، وأن الكيمياء بمعنى السيميا تتمشى مع الأفلاطونية الحديثة جنبا إلى جنب، ولها تاحيتان: ناحية تجريبية، وأخرى نظرية شديدة العلاقة بفكرة الوحي والإلهام، وهذا هو السر على ما يظهر بعلاقة السيمياء بالصوفية والتدين الشرقي، وكل من الصوفية والأفلاطونية يميل إلى الإلهام والباطن والفيض. وقد =

لي: قم فأنذر، لم أستطع الاطلاع عليه، غير أن السهروردي نفسه يذهب في كتابه «حكمة الإشراق» (٣٧١) إلى «وجود قطب متوغل في التأله لا يخلو العالم منه، يكون خليفة الله في أرضه، ويتلقى عنه...» ويقول في كتابه «هياكل النور» (٤٤): «فإذا ما تجردنا عن الملذات الجسمية، تجلى لنا نور إلهي لا ينقطع مدده عنا...» نقلاً عن الفلسفة الصوفية (٤٤٦)، وكل هذه النصوص تؤكد بما لا يدع مجالاً للشك ما ذهب إليه شيخ الإسلام في هذا المقام وحكاه عن السهروردي المقتول، ويؤيده في ذلك الدكتور عبد القادر محمود في كتابه «الفلسفة الصوفية في الإسلام» (٤٤٦).

التي هي من السحر، ويتوهم أن معجزات الأنبياء كانت من جنس سحر السيماوي (١٠).

ادعساء ابسن عسريسي أن الولاية أعلى من النبوة ومن لم يمكنه طلب النبوة وادعاؤها لعلمه بقول الصادق المصدوق: (لا نبي بعدي)(٢)، أو غير ذلك كابن عربي (٣) وأمثاله طلب ما هو أعلى من

 يطلق بعضهم السيمياء على الكيمياء القديمة التي كانت تهدف إلى تحويل المعادن الرخيصة إلى ذهب "نشأة العلوم الطبيعية عند المسلمين في العصر الأموي"
 (٩٩).

ولذا فقد ارتبط هذا العلم بالسحر والشعوذة لدى شيوخ المتصوفة ملبسين على الناس، ومظهرين لهم أنهم أهل الكرامات والخوارق والحقائق، كما وقع للمصنف رحمه الله تعالى مع طائفة الرفاعية الأحمدية، ويسمون بالبطائحية، حين ناظرهم وتحداهم بأن يدخل معهم النار، ولكن بعد أن يغسلوا جسومهم بالخل، والماء الحار، وبين أنهم يطلون جسومهم بأدوية يصنعونها من دهن الضفادع وباطن قشر النارنج وحجر الطلق وغير ذلك من الحيل المعروفة لهم، مجموع الفتاوى (١١/ ٤٥٩)، وذكر رحمه الله تعالى أيضاً أن مخاريق هؤلاء المتصوفة نوعان: حيل طبيعية كالأدهان التي استخدمها البطائحية، وأحوال شيطانية تستخدم فيها الشياطين، المصدر نفسه (١١/ ١٠).

- (١) في (م): من جنس السيماوي، وفي (ط): «من جنس السحر السيمائي».
- (۲) حديث متفق على صحته، رواه البخاري برقم (٣٤٥٥) كتاب أحاديث الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ومسلم برقم (١٨٤١) ٢/ ١٤٧١ كتاب الإمارة باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول، والترمذي برقم (٢٢١٩) كتاب الفتن، وأبو داود برقم (٢٢١) كتاب الفتن والملاحم، وابن ماجه برقم (١٢١) المقدمة، وأحمد برقم (١٥٣٥).
- (٣) هو أبو بكر محي الدين محمد بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي الطائي الأندلسي الملقب عند المتصوفة بالشيخ الأكبر، من ملاحدة المتصوفة، وهو إمام القائلين بوحدة الوجود \_ عياذاً بالله من ذلك \_ طاف البلدان، وأقام بمكة مدة، وصنف فيها كتابه المسمى «الفتوحات المكية»، من أوسع مصادر المتصوفة على الإطلاق، وله كتاب «الفصوص» يقول الذهبي: «فإن كان لا كفر فيه، فما في الدنيا كفر»، ويقول ابن كثير عن كتاب الفصوص: «فيه أشياء كثيرة ظاهرها كفر صريح»، واختلف الناس فيه، فمن قائل إنه زنديق، وغال فيه يقول: هو صديق، وقال بعضهم: باعتقاد ولايته، وتحريم النظر في كتبه \_ وهو قول غريب \_ وما وثقه أو تولاه إلا كل صوفي أثيم، أو جاهل قد اغتر بكثرة الناعقين، ولابن عربي نحو أربعمائة كتاب، وله من المؤلفات غير ما ذكرنا، «مفاتيح الغيب» و«روح القدس» =

النبوة في زعمه (۱) فادعى أن الولاية أعظم من النبوة (۲) وأن خاتم الأولياء أعظم من خاتم الأنبياء، وأن الولي يأخذ (۱) عن الله بلا واسطة، والنبي يأخذ بواسطة الملك، وبنى ذلك على أصل متبوعيه الفلاسفة بأن الملائكة عندهم: ما يتصور في نفس النبي، أو الولي/ من الأشكال النورانية الخيالية (٤) فالملائكة عندهم ما يتخيله في نفسه، والنبي عندهم يتلقى (٥) بواسطة هذا التخيل، والولي يتلقى المعارف العقلية بدون هذا التخيل، ولا ريب أن من تلقى المعارف بلا تخيل كان أكمل ممن يتلقاها

بتخيل. فلما اعتقدوا في النبوة<sup>(١)</sup> ما يعتقده هؤلاء المتفلسفة صاروا يقولون

خاتم الأولياء أصطم صند

ابن عربي من

خاتم الأنبياء

[1/21]

وهذا الاسم باق جار على عباد الله دنيا وآخرة، فلم يبق اسم يختص به العبد دون =

و «عنقاء مغرب»، توفي بدمشق سنة ٦٣٨هـ، سير أعلام النبلاء (٢٣/ ٤٨)، البداية والنهاية (١٣/ ١٣٧)، لسان الميزان (٥/ ٣١١)، شذرات الذهب (٧/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>١) كلمة «في زعمه» ليست في (م) و(ط)، وهو سقط خطير، قد يفهم منه أن المصنف كالله يؤيد خلاة المتصوفة فيما يذهبون إليه من تفضيلهم الولاية على الندة.

<sup>(</sup>٢) عبارة «فادعى أن الولاية أعظم من النبوة» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) في (م): «أخذ».

 <sup>(</sup>٤) العبارة في (ط) كالتالي: وبنى ذلك على أصل متبوعيه الفلاسفة فإن عندهم ما
 يتصور في نفس النبي أو الولى هي الملائكة.

<sup>(</sup>٥) في (ط): «ما يتلقى».

 <sup>(</sup>٦) يرى ابن عربي أنه خاتم الأولياء \_ الذي هو بزعمه أفضل من خاتم الأنبياء \_ يقول
 في كتابه "عنقاء مغرب» (١٥): «أنا الختم لا ولي بعدي ولا حامل لعهدي» نقلاً
 عن «الحياة الصوفية في الإسلام» (٥٨٥).

ويصرح ابن عربي في كتابه «فصوص الحكم» (٦٢) بأن الرسل لا يرون العلم إلا من مشكاة الأولياء، لأن الرسالة والنبوة تنقطعان، والولاية لا تنقطع أبداً، ويقول في موضع آخر (١٣٤): «واعلم أن الولاية هي الفلك المحيط العام، ولهذا لم تنقطع، وله الإنباء العام، وأما نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة، وفي محمد على قد انقطعت فلا نبي بعده، يعني مشرعاً أو مشرعاً له، ولا رسول وهو المشرع، وهذا الحديث قصم ظهور أولياء الله لأنه يتضمن انقطاع ذوق العبودية الكاملة الثامة، فلا ينطلق عليها اسمها الخاص بها، فإن العبد يريد ألا يشارك سيده وهو الله في اسم، والله لم يتسم بنبي ورسول، وتسمى بالولي، واتصف بهذا الاسم فقال: في اسم، والله لم يتسم بنبي ورسول، وتسمى بالولي، واتصف بهذا الاسم فقال:

قوليعطن الفلاسفة: إن الفيلسوف أعظم من النبي

إن الولاية أعظم من النبوة، كما يقول كثير من الفلاسفة: إن الفيلسوف أعظم من النبي، فإن هذا قول الفارابي (١) ومبشر بن [فاتك](٢) وغيرهما،

الحق بانقطاع النبوة والرسالة، إلا أن الله لطف بعباده فأبقى لهم النبوة العامة التي لا تشريع فيها، وأبقى لهم التشريع في الاجتهاد في ثبوت الأحكام، وأبقى لهم الوراثة في التشريع فقال: العلماء ورثة الأنبياء، وما ثم ميراث في ذلك إلا فيما اجتهدوا فيه من الأحكام فشرعوه، فإذا رأيت النبي يتكلم بكلام خارج عن التشريع، فمن حيث هو ولى وعارف، ولهذا مقامه من حيث هو عالم أتم وأكمل من حيث هو رسول أو ذو تشريع وشرع، فإذا سمعت أحداً من أهل الله يقول أو ينقل إليك عنه أنه قال: الولاية أعلى من النبوة، فليس يريد ذلك القائل إلا ما ذكرناه، أو يقول: إن الولي فوق النبي والرسول. . ».

قلت: وكل هذه النصوص تؤكد ما ذكره المصنف عن ابن عربي أنه يرى أن الولى أفضل من النبي، وأنه يرى نفسه خاتم الأولياء \_ الذي هو بزعمه أفضل من خاتم الأنبياء ـ لتعليلات فاسدة منها: أن النبوة تنقطع والولاية لا تنقطع، والولى يأخذ عن الله بلا واسطة، والنبي يأخذ بواسطة الملك، بل الأنبياء لا يأخذون علمهم إلا من مشكاة خاتم الأولياء.

وقد قام المصنف كَثَلَة في الرسالة التي تسمى «حقيقة مذهب الاتحاديين أو وحدة الوجود» الموجودة ضمن مجموع الفتاوى (٢٠٧/٢) بنقل نصوص كثيرة من كتب ابن عربي، من كتابيه «فصوص الحكم» و«الفتوحات المكية» وغيرها، وانظر أيضاً مجموع الفتاوي (۲/۸۲)، (٥/ ٣٥٥).

ويؤيد الدكتور عبد القادر محمود ما ذهب إليه المصنف في مذهب ابن عربي في الولاية والنبوة في كتابه (الفلسفة الصوفية في الإسلام؛ (١٤)، (٦٣٢)،

(١) هو أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان التركي الفارابي ـ نسبة إلى فاراب إحدى المدن بأطراف فارس \_ أحد الفلاسفة الكبار، له مصنفات مشهورة، من ابتغى الهدى منها ضل وحاد ـ كما قال الذهبي ـ ومن مصنفاته تخرج ابن صينا ـ كما قال ابن خلكان \_ وقد حكم بكفره الغزالي أيضاً مع ابن سينا، وكان من أعلم الناس بالموسيقي، ويقول بالمعاد الروحاني لا الجثماني، اتصل بسيف الدولة الحمداني \_ الشيعي \_ فأعجب به وأكرمه، له نحو مئة مصنف منها: آراء المدينة الفاضلة، الموسيقي الكبير، النواميس، وغيرها، ومات بدمشق سنة ٣٣٩هـ، وفيات الأعيان (٥/ ١٥٣)، سير أعلام النبلاء (١٥/ ٤١٦)، العبر (٢/ ٢٥٧)، البداية والنهاية (١١/ ٢٣٨)، شذرات الذهب (٢٠٩/٤).

ولمعرفة مذهب الفارابي في النبوة انظر: آراء المدينة الفاضلة (٢١)، (١١٤).

(٢) جاء في نسخة الأصل: «ماتك»، وهو خطأ، وما بين المعكوفتين من (م) و(ط). ومبشر بن فاتك هو أبو الوفاء مبشر بن فاتك الملقب بالأمير، فيلسوف اشتغل =

وهؤلاء يقولون: إن النبوة أفضل الأمور عند الجمهور، لا عند الخاصة، ويقولون: خاصة النبي جودة [التخييل و](١) التخيل.

فجاء هؤلاء (٢) الذين أخرجوا الفلسفة في قالب الولاية، وعبروا عن المتفلسف بالولي، وأخذوا معاني الفلاسفة وأبرزوها في صورة المكاشفة والمخاطبة، قالوا (٢): إن الولي أعظم من النبي، لأن المعاني المجردة يأخذها عن الله بلا واسطة تخيل لشيء في نفسه، والنبي يأخذها عن الله بواسطة ما يتخيل في نفسه من الصور والأصوات، ولم يكفهم هذا البهتان، حتى ادعوا أن جميع الأنبياء والرسل يستفيدون العلم بالله من مشكاة خاتم الأولياء، الذي هو من أجهل الخلق بالله، وأبعدهم عن دين الله، والعلم بالله هو عندهم العلم (٤) بأنه الوجود المطلق الساري في الكائنات، فوجود كل موجود هو عين وجود واجب الوجود.

وحقيقة هذا القول هو<sup>(ه)</sup> قول «الدهرية الطبيعية»<sup>(۱)</sup> الذين ينكرون أن يكون للعالم مبدع أبدعه، وهو واجب الوجود بنفسه، بل يقولون: العالم نفسه واجب الوجود بنفسه، فحقيقة قول هؤلاء شر من قول «الدهرية الإلهيين»<sup>(۷)</sup>،

الكلم، أصله من دمشق، وعاش في مصر، من مؤلفاته «مختار الحكم ومحاسن الكلم»، وقد نقل منه كثيراً ابن أبي أصيبعة في كتاب «عيون الأنباء في طبقات الأطباء»، وكتاب في الطب، واعتنى بكتب الأوائل وفلسفاتهم، وملك من الكتب ما لا يحصى كثرة، مات سنة ٥٠٠ه، وقيل سنة ٤٨٠ه، تاريخ الحكماء (٩٩٩).

ما بين المعكونتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) يعني بذلك ابن عربي ومن تبعه على مذهبه الفاسد.

<sup>(</sup>٣) في (ط): «وقالوا».(٤) كلمة «العلم» ليست في (ط)

<sup>(</sup>۵) كلمة «هو» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٢) في (ط): «الطبعية».

والفلاسفة الطبيعية هم الذين لا يقرون بواجب أبدع الممكن، وهو قول فرعون، درء التعارض (٥/٤)، وهم يقولون بالمحسوس، ولا يقولون بالمعقول، الملل والنحل (٣٠٧/٢)، ويجعلون المحسوس واجباً بنفسه، درء التعارض (٩/٢٥٦)، وربما أطلق عليهم الدهرية المحضة، المصدر نفسه (٩/٢٥٥).

<sup>(</sup>٧) الفلاسفة الدهرية قسمان:

<sup>(</sup>الأول): الدهرية الطبيعية، وقد مضى الحديث عنهم.

وهو يعود عند التحقيق<sup>(١)</sup> إلى قول الدهرية الطبيعيين.

وقد حدثونا أن ابن عربي تنازع هو والشيخ أبو حفص السهروردي<sup>(۲)</sup> ننازع بن عربي هل يمكن كل<sup>(۲)</sup> وقت تجلي الحق لعبد مخاطبته<sup>(٤)</sup> له أم لا؟.

فقال الشيخ أبو حفص السهروردي: نعم يمكن ذلك.

فقال ابن عربي: لا يمكن ذلك، وأظن الكلام كان في غيبة كل منهما عن صاحبه، فقيل لابن عربي إن السهروردي يقول: كذا وكذا، فقال: مسكين!! نحن تكلمنا في مشاهدة الذات، وهو يتكلم في مشاهدة الصفات.

وكان كثير من أهل التصوف والسلوك والطالبين لطريق التحقيق والعرفان \_ مع أنهم يظنون أنهم متابعون للرسول، وأنهم منفون (٥) للبدع

الثاني): الدهرية الإلهية، وهم الذين يقولون بقدم العالم، ومن ذلك يثبتون له مبدعاً واجباً بنفسه أبدعه، أي يثبتون واجب الوجود، على رأس هؤلاء يأتي أرسطو والفارابي وابن سينا، وذكر المصنف في موضع آخر أنهم يسمون أنفسهم بالفلاسفة الإلهيين، وأنهم يتصدون للرد على الفلاسفة الطبيعيين، ولكن ردودهم في الغالب واهية، لأنها عن أنوار الوحي معزولة، درء التعارض (٥/٩)، (٦/ ١٩٥)، (١٩٠).

<sup>(</sup>١) في (ط): ﴿التحقق﴾.

<sup>(</sup>٢) هو أبو حفص عمر بن محمد بن عبد الله بن محمد القرشي التيمي البكري السهروردي الصوفي البخدادي \_ من ذرية الصديق ظله وأرضاه \_ نعته الذهبي بقوله: الإمام العالم القدوة الزاهد العارف المحدث شيخ الإسلام أوحد الصوفية، صاحب عوارف المعارف \_ من مصادر الصوفية \_ كان كثير الصدقة والإنفاق على الفقراء، وصحب الشيخ عبد القادر قليلاً، وأملى في آخر حياته كتاباً في الرد على الفلاسفة، وكان مجلس وعظه عظيماً، ويتوب على يديه خلق كثير، مات سنة الفلاسفة، وكان مجلس وعظه عظيماً، ويتوب على يديه خلق كثير، مات سنة الفلاسفة، وقيل سنة ٢٣٢ه، ورجح سبط ابن الجوزي وابن كثير الأول، والذهبي الثاني، مرآة الزمان (٨/ ٢٧٩)، صير أعلام النبلاء (٢٢/ ٣٧٣) العبر (٥/ ٢٢٩)، وفيات الشافعية للسبكي وفيات الأعيان (٣/ ٤٤٦)، البداية والنهاية (٣/ ١٤٩)، طبقات الشافعية للسبكي (٥/ ١٤٣)، شذرات الذهب (٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) كلمة (كل) ليست في (م) و(ط).(٤) في (ط): «مخاطبة».

<sup>(</sup>٥) في (م) و(ط): المتقون!.

المخالفة له/ يقولون هذا الكلام ويعظمونه، ويعظمون ابن عربي لقوله مثل هذا، ولا يعلمون أن هذا الكلام بناه على أصله الفاسد في الإلحاد، الذي يجمع بين التعطيل والاتحاد.

فإن حقيقة الرب عنده وجود مجرد لا اسم له ولا صفة، ولا يمكن أن ترى ذاته (۱) لا في الدنيا، ولا في الآخرة، ولا له كلام قام به (۲)، ولا علم ولا غير ذلك، ولكن يرى ظاهراً في المخلوقات متجلياً في المصنوعات، وهو عنده عين (۳) وجود الموجودات، وشبهه (۱) تارة بظهور الكلي في جزئياته، كظهور الجنس في أنواعه، والنوع في الخاصية (۵) كما تظهر الحيوانية في كل حيوان، والإنسانية في كل إنسان (۲).

حقيقة مذهب

ابن عربي

الثالث: مذهب التلمساني، وهو لا يفرق بين ماهية ووجود، ولا بين مطلق ومعين، بل عنده ما ثم سوى، ولا غير بوجه من الوجوه، وإنما الكائنات أمواج البحر في البحر، وهذه المذاهب رتبها شيخ الإسلام حسب أبعدها عن الحق وأشدها كفراً، وبعد أن ذكر شيخ الإسلام الأقوال الثلاثة قال: هولا ريب أن هذا القول (يعني قول التلمساني) هو أحدق في الكفر والزندقة، فإن التمييز بين الوجود والماهية، وجعل المعدوم شيئاً (وهو مذهب ابن عربي)، أو التمييز في الخارج بين المطلق والمعين، وجعل المطلق شيئاً وراء المعينات في الذهن (وهو قول الصدر الرومي)، قولان ضعيفان باطلان. .» مجموع الفتاوى (٢/ ١٤٢،

<sup>(</sup>١) كلمة الذاته اليست في (م) و(ط)، وكلمة اليرى بدلاً من اترى ا.

 <sup>(</sup>٤) في (ط): «وشبهه وتارة»، والواو كما ترى مقحمة.
 (٥) في (م) و(ط): «الخاصة».

 <sup>(</sup>٦) عقيدة وحدة الوجود: خلاصتها أن الوجود واحد، ليس هناك وجود للخالق

عقيدة وحدة الوجود؛ حلاصتها ال الوجود واحد، ليس هناك وجود للحالق ووجود للمخلوق، بل وجود هذا هو عين وجود هذا، وهذه هي حقيقة تلك العقيدة، ولكن لأصحابها في تقريرها عدة مذاهب:

الأول: مذهب ابن عربي، ويقوم على أصلين: أحدهما: أن المعدوم شيء ثابت في العدم، في العدم، مع أنه ثابت في العلم، والمظاهر: هي عنده الأعيان الثابتة في العدم، وأما الظاهر: فهو وجود الخلق، والثاني: قوله إن وجود الأعيان نفس وجود الحق الذي فاض عليها، وابن عربي يفرق بين وجود الشيء وماهيته.

الثاني: مذهب الصدر الفخر الرومي، الذي لا يفرق بين الوجود والماهية، وعنده أن الله هو الوجود المطلق الذي لا يتعين ولا يتميز.

وهذا بناه على غلط أسلافه «المنطقيين اليونانيين» حيث ظنوا أن الموجودات العينية تقارنها جواهر عقلية [بحسب] (١) ما يحمل عليها (٢) من الكليات، فيظنون أن في الإنسان المعين إنساناً عقلياً، وحيواناً عقلياً، وناطقاً عقلياً، و[حساساً] (٣) عقلياً، وجسماً عقلياً، وذاك هو الماهية التي يعرض لها الوجود، وتلك الماهية مشتركة بين جميع المعينات.

وهذا الكلام له روعة (٤) عند من لم يفهمه ويتدبره، فإذا فهم [حقيقته] (٥) تبين له أنه بكلام المجانين أشبه منه بكلام العقلاء، وإنما ذلك مخالفة (٢) للحس والعقل، وإنما [أتي] (٧) فيه هؤلاء من حيث إنهم تصوروا في أنفسهم معاني كلية مطلقة، فظنوا أنها موجودة في الخارج، فضلالهم في هذا عكس ضلالهم في أمر الأنبياء، فإن الأنبياء (٨) [شاهدت] (٩) أموراً خارجة عن أنفسهم، فزعم هؤلاء الملاحدة أن تلك كانت في أنفسهم.

وهؤلاء الملاحدة شهدوا في أنفسهم أموراً كلية مطلقة فظنوا أنها في الخارج، وليست إلا في أنفسهم، فجعلوا ما في أنفسهم في الخارج وليس فيه، وجعلوا ما أخبرت به الأنبياء في أنفسهم، وإنما هو في الخارج، فلهذا كانوا مكذبين بالغيب الذي أخبرت به الأنبياء # [مدعين](١٠) أن ما يبصرونه في خيالهم هو من جنس الغيب الذي أخبرت به الأنبياء #(١١)، ثم جعلوا وجود الرب الخالق للعالمين، البائن عن مخلوقاته أجمعين، هو من

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: بجنس، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في (ط): «ما تحمل لها».

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: «حساباً» والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): وقع.

<sup>(</sup>۵) في نسخة الأصل: حقيقة، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٦) في (ط): «لمخالفته».

<sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل: «أوتي»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>A) عبارة «فإن الأنبياء» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٩) في نسخة الأصل و(م): ٥شاهدة، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>١٠) في نسخة الأصل: «من غير»، وما بين المعكوفتين أثبت من (م).

<sup>(</sup>١١) ما بين العلامتين (#) ساقط من (ط).

جنس وجود الإنسانية في الأناسي، والحيوانية في الحيوان، أو ما أشبه ذلك # كوجود المائدة في الصورة، أو الصورة في المائدة #(١)، أو كوجود الوجود في الثبوت \_ عند من يقول: المعدوم شيء \_ فإنهم أرادوا [أن يجعلوه](٢) شيئاً موجوداً في المخلوقات مع مغايرته لها، فضربوا له مثلاً تارة بالكليات، وتارة بالمادة أو(٣) الصورة/ وتارة بالوجود المغاير للثبوت،

[1/10]

المتصونة

وإذا مثلوه بالمحسوسات مثلوه بالشعاع في الزجاج، أو بالهواء في الصوفة، فضربوا لرب العالمين الأمثال، فضلوا فلا يستطيعون سبيلاً.

وهم في هذه الأمثال ضالون من وجوه:

ضلال ملاحدة (أ-

(أحدها): أن ما مثلوا به من المادة مع الصورة، والكليات مع الجزئيات، والوجود مع الثبوت، كل ذلك يرجع عند التحقيق إلى شيء واحد لا شيئين، فجعلوا الواحد اثنين، كما جعلوا الاثنين واحداً، في مثل صفات الله، يجعلون العلم هو العالم، والعلم هو المعلوم، والعلم هو القدرة، والعلم هو الإرادة، وأنواع هذه الأمور التي إذا تدبرها العاقل تبين له أن هؤلاء من أجهل الناس بأمور الإلهية (٤)، وأعظم الناس قولاً للباطل، مع ما في نفوسهم ونفوس أتباعهم من الدعاوي الهائلة الطويلة العريضة، كما يدعي إخوانهم القرامطة الباطنية أنهم أئمة معصومون مثل الأنبياء، وهم من أجهل الناس وأضلهم وأكفرهم.

(الثاني): أنهم على كل تقدير من هذه التقديرات يجعلون وجوده مشروطاً بوجود غيره الذي ليس هو مبتدعاً (٥) له، فإن وجود الكليات في الخارج مشروط بالجزئيات، ووجود المادة مشروط بالصورة، وكذلك بالعكس.

ووجود الأعيان مشروط بثبوتها المستقر في العدم، فيلزمهم على كل

<sup>(</sup>١) ما بين العلامتين ساقط من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: الذي يجعلوا، والتصحيح من (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٣) في (ط): «واو» بدلاً من «أو».
 (٤) في (ط): «بالأمور الإلهية».

<sup>(</sup>٥) في (ط): «مبدعاً إ.

تقدير أن يكون واجب الوجود مشروطاً بما ليس من مبتدعاته (۱)، وما كان وجوده موقوفاً على غيره الذي هو ليس مصنوعاً له (۲) لم يكن واجب الوجود بنفسه، وهذا بين.

(الثالث): أن هذا الكلام يعود عند التحقيق إلى أن يكون وجود المخالق عين وجود المخلوقات، وهم يصرحون بذلك لكن يدعون المغايرة بين الوجود والثبوت، أو بين الوجود والماهية أو  $^{(7)}$  بين الكلي والجزئي، وهو المغايرة، و  $^{(3)}$  بين المطلق والمعين  $^{(6)}$ ، فلهذا كانوا يقولون بالحلول، تارة يجعلون الخالق  $^{(7)}$  حالاً في المخلوقات، وتارة محلاً لها، وإذا حقق الأمر عليهم بعدم المغايرة كان  $^{(8)}$  حقيقة قولهم أن الخالق هو نفس المخلوقات، فلا خالق ولا مخلوق، وإنما العالم واجب الوجود بنفسه.

(الرابع): أنهم يقرون بما يزعمونه من «التوحيد» عند (١) التعدد في صفاته الواجبة، وأسمائه، وقيام الحوادث به، وعن كونه جسماً أو جوهراً، ثم هم عند التحقيق يجعلونه عين الأجسام المتخيلة (٩) الكائنة الفاسدة المتقذرة (١٠) ويصفونه/ بكل نقص كما صرحوا بذلك.

و(١١٠) قالوا ألا ترى الحق يظهر بصفات المحدثات؟ وأخبر بذلك عن نفسه، وبصفات النقص(١٢٠)، وبصفات الذم، وقالوا: العلي لذاته هو الذي يكون له الكمال الذي يستغرق به جميع الأمور الوجودية والنسب العدمية، سواء كانت محمودة عرفاً وعقلاً وشرعاً، أو مذمومة عرفاً وعقلاً وشرعاً،

<sup>(</sup>١) في (ط): المبدعاته،

<sup>(</sup>٢) في (م) العبارة كالتالي: «الذي هو مصنوع له».

 <sup>(</sup>٣) في (ط): «واو» بدلاً من «أو».
 (٤) «الواو» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٥) سبَّقت الإشارة إلى بعض هذه المذاهب قريباً.

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل و(م) في هذا الموضع كلمة التارة»، وقد حذفناها لعدم فائدتها.

<sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل و(م): وكان، وقد حذفنا الواو لتستقيم العبارة.

 <sup>(</sup>A) في (م) و(ط): (اعن).
 (P) كلمة (المتخيلة) ليست في (ط).

<sup>(</sup>١٠) فيّ (ط): «المستقذرة». (١١) «الواو» ليست في (ط).

<sup>(</sup>١٢) عبارة "وبصفات النقص" ليست في (م).

وليس ذلك إلا لمسمى الله خاصة، فهو متصف عندهم بكل صفة مذمومة، كما هو متصف بكل صفة محمودة، وقد بسط الكلام على هؤلاء في غير هذا الموضع (())، فإن أمرهم أعظم من أن يبسط هنا، ولكن المقصود التنبيه على تشابه رؤوس الضلال، حتى إذا فهم المؤمن قول أحدهم أعانه على فهم قول الآخر، واحترز منهم، وبين ضلالهم لكثرة ما أوقعوا في الوجود من الضلالات (٢).

فابن عربي بزعمه: إنما تجلي الذات عنده هو شهود (۱) وجود (علم مطلق، هو وجود الموجودات مجرداً مطلقاً لا اسم له ولا نعت، ومعلوم أن من تصور هذا لا يمكن أن يحصل له عنه خطاب، فلهذا زعم أن عند تجلي الذات لا يحصل خطاب، وأما أبو حفص السهروردي فكان أعلم بالسنة، وأتبع للسنة من هذا، وخيراً منه، وقد رأى أن ما جاءت به الأحاديث من أن الله يتجلى لعباده، ويخاطبهم حين تجليه لهم (۵)، فآمن بذلك (٦) لكن ابن عربي في فلسفته أشهر من هذا في سنته.

الناقدين، فقد كفانا ذلك بنفسه كالله.

هذه الاستطرادات، ولسنا بحاجة بعد الآن أن ندافع عن تلك القضية أمام

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال: مجموع الفتاوى (۱۲۲ / ۱۲۲ ، ۱۲۲، ۱۸۲، ۳۵۱). (۲) بهذا الأصل العظيم يكشف لنا شيخ الإسلام رحمه الله تعالى عن سر استطراداته الكثيرة ـ التي يؤاخذه عليها بعض الناس ـ وأنها استطرادات نافعة، بل ضرورية في كثير من الأحيان، ولذلك عدة فوائد كما بين كلله، منها على سبيل المثال: التنبيه على تشابه رؤوس الضلال والبدع، وأنها وإن بدت مختلفة متباعدة فإن أصولها واحدة، ومآخذها متقاربة، ومنها: فهم أقوال كل فريق بفهم أقوال فريق آخر ـ وهذه فائدة منهجية هامة ـ ومنها: الاحتراز والحدر بسبب كثرة بدعهم وضلالاتهم التي تروج على بعض الناس، وتلك لعمر الله منقبة لهذا الكتاب الذي نقوم بتحقيقه ودراسته، أن بين مصنفه بعض الغايات التي يرمى إليها من وراء مثل نقوم بتحقيقه ودراسته، أن بين مصنفه بعض الغايات التي يرمى إليها من وراء مثل

<sup>(</sup>٣) كلمة «هو» ليست في (ط).(٤) كلمة «وجود» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٥) الأحاديث في ثبوت تجلي الحق سبحانه لعباده المؤمنين متواترة، ورؤية المؤمنين له تعالى ثابتة بالكتاب والسنة والإجماع.

<sup>(</sup>٦) هنا يفسر المصنف رحمه الله تعالى ما ورد قبل ذلك من خلاف بين السهروردي وابن عربي في مسألة: هل يمكن كل وقت تجلى الحق لعبد مخاطبته أم لا؟

ولهذا كان أتباعهما<sup>(1)</sup> يعظمون ابن العربي<sup>(۲)</sup> عليه، مع إقرارهم بأن السهروردي أتبع للسنة، كما حدثني الشيخ الملقب بحسام الدين<sup>(۳)</sup> القادم علينا<sup>(٤)</sup> السالك طريق ابن حمويه<sup>(٥)</sup> الذي يلقبه أصحابه سلطان الأقطاب، وكان عنده من التعظيم لابن عربي وابن حمويه والغلو فيهما أمر عظيم، فبيّنت له كثيراً مما يشتمل عليه كلامهما من الفساد والإلحاد والأحاديث المكذوبة على النبي على النبي وجرى في ذلك فصول، لما كان عنده من التعظيم مع عدم فهم حقيقة أقوالهما، وما تضمنته من الضلالات، وكان مما حدثني عن شيخه الطاووسي<sup>(٢)</sup> الذي كان بهمدان عن سعد الدين ابن

<sup>(</sup>١) يعنى من المتصوفة.

 <sup>(</sup>۲) في (ط): "ابن عربي"، وهو الأشهر، ويطلق عليه أيضاً ابن العربي ـ خصوصاً عند الأندلسيين ـ وأثبتنا ما في نسخة الأصل و(م) لأنه صحيح أيضاً.

<sup>(</sup>٣) لم أجد ترجمة لحسام الدين هذا، خصوصاً أن اسم أبيه لم يذكر.

<sup>(</sup>٤) كلمة «علينا» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٥) ابن حمويه: هو أبو عبد الله محمد بن حمويه بن محمد الجويني الصوفي، شيخ الصوفية في خراسان، نعته الذهبي بالإمام العارف، له في التصوف تأليف، قرأ الفقه والأصول على إمام الحرمين، له من المؤلفات «لطائف الأذهان في تفسير القرآن» و«سلوة الطالبين في سير سيد المرسلين» وغيرهما، مات سنة تفسير القرآن» و«سلوة الطالبين في سير سيد المرسلين» وغيرهما، مات سنة 70هـ. سير أعلام النبلاء (١٩٧/١٩)، العبر (٤/٣٨)، الوافي بالوفيات (٣/ ٧٧)، البداية والنهاية (٢٦/١٦)، شذرات الذهب (١٥٦/١٥).

<sup>(</sup>٦) لعل المقصود به الشيخ أبو الفضل ركن الدين عزيز بن محمد القزويني الطاووسي المتكلم المتوفى بهمدان سنة ١٠٠ه، سير أعلام النبلاء (٢١/٣٥٣)، العبر (٤/٣١٣)، شذرات الذهب (٦/٣٥)، مع أن هذا مشكل جداً، فكيف يكون شيخاً لحسام الدين الذي حاور المصنف، وقد توفي في هذه السنة، لأن ولادة المصنف بعد موت الطاووسي هذا بإحدى وستين سنة، إلا إن كان الطاووسي من المعمرين الذين تجاوزوا المئة، وهو ما لم يذكره أحد، أو أن يكون قصد المؤلف بكلمة (شيخه) أنه على نفس طريقته، وهذا احتمال بعيد.

وقد يكون المقصود بالطاووسي هو ركن الدين أحمد بن عبد المنعم بن أبي الغنائم القزويني الطاووسي، المعمر، كبير الصوفية في دمشق، المتوفى سنة ٧٠٤هـ، شذرات الذهب (٨/ ٢٠)، وهذا شيخ أدركه المصنف، ولكن يبقى الإشكال أن المصنف ذكر أن الطاووسي هو الذي بهمدان، ولم يذكر هذا إلا عن الأول، والله أعلم.

[1/٤٦] حمويه أنه قال: محي الدين ابن عربي بحر لا تكدره الدلاء!!/ و(١) لكن نور المتابعة النبوية التي (٢) على وجه الشيخ شهاب الدين السهروردي شيء

فقلت له: هذا كما يقال: كان هولاكو<sup>(٣)</sup> ملك الكفار ملكاً عظيماً<sup>(٤)</sup>، لكن نور الإسلام الذي على شهاب الدين غازي<sup>(٥)</sup> صاحب ميافارقين شيء<sup>(٦)</sup> آخر.

(3) هو هولاكو بن تولي بن جنكيز خان، ملك التتار، بعثه ابن عمه القان الكبير على جيش المغول، فطرى الممالك، واستباح البلدان، وقتل جنوده من الخلق ما لا يحصيهم إلا الله هي، وعلى يديه كان سقوط الدولة العباسية في العراق عام ١٥٦ه، وكانت كارثة لم تعرف لها الأمة مثيلاً، حين قتل خليفة الوقت المستعصم وأمراء بني العباس وبني هاشم وكبار القواد وجمع غفير من العلماء والفقهاء والأعيان ـ ولا حول ولا قوة إلا بالله ـ وبلغ عدد القتلى في بغداد ما يزيد على المليون ـ على أقل التقديرات ـ وما زال أمر هذا الجبار في علو، وطغيانه في ازدياد حتى هزمه ابن عمه الأمير بركة خان ـ الذي أسلم ـ عام ١٦١ه، وقتل كثير مرتين، حتى أهلكه الله عام ١٦٣ه، وقيل عام ١٦٤ه، عن ستين عاماً، بمراغة ونقل إلى قلعة تلا، وبنوا عليه قبة، وتملك بعده ابنه أبغا بعد أن خلف سبعة عشر ولداً، وذاق من خزي الدنيا، ولعذاب الآخرة أشد وأبقى، سير أعلام النبلاء ولذاً، وذاق من خزي الدنيا، ولعذاب الآخرة أشد وأبقى، سير أعلام النبلاء (لـ ١٨١)، العبر (٥/ ٢٥)، فوات الوفيات (٤/ ٢٤٠)، البداية والنهاية (١٣/ ١٨٨)، العبر (٢/ ٢٥٥)، شذرات الذهب (٧/ ٢٦٥)، وموه ٢٥٥).

(٥) هو السلطان الملك المظفر شهاب الدين غازي ابن الملك العادل أبي بكر بن أيوب، صاحب ميافارقين، كان ملكاً جواداً حازماً شهماً شجاعاً مهيباً، مات سنة ٥٦٥ه، وتملك بعده ابنه الشهيد الملك الكامل ناصر الدين الذي قتله هولاكو غدراً، مرآة الزمان (٨/ ٧٦٨)، سير أعلام النبلاء (٢٢/ ١٣٣)، العير (٥/ ١٨٧)، البداية والنهاية (١٨٦/ ١٨٣)، شذرات الذهب (٧/ ٤٠٢).

(٦) ميافارقين: مدينة كبيرة عند آمد من بلاد الجزيرة. كما قال السمعاني في «الأنساب» (٤٢٤/٥)، وقال ياقوت عنها: «أشهر مدينة في ديار بكر» وأطال في سبب تسميتها وفي وصفها، وذكر أنها ـ على بعض الأقوال ـ فتحت في عهد عمر على المعجم البلدان» (٨/ ٢٤١).

<sup>(</sup>١) «الواو» ليست في (م) و(ط). (٢) كلمة «التي» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) في (ط): «هؤلاء أوتوا من» وهو تصحيف فاحش.

إبطال مذهب ابن عربي ومن تابعه بإلبات المباينة بين السخالسق

والمخلوق

فإنهم كانوا يعظمون ابن عربي، لأن الشيخ شهاب الدين لم يكن متمكناً من معرفة السنة ومتابعتها، وتحقيق ما جاءت به الرسل كتمكن ابن عربي في طريقه التي سلكها، وجمع فيها بين الفلسفة والتصوف، وهؤلاء إنما يقطع دابرهم المباينة ش<sup>(1)</sup> بين الخالق والمخلوق، وإثبات تعينه منفصلاً عن المخلوق، ترفع إليه الأيدي بالدعاء، وإليه كان معراج الأنبياء.

وقد ذكر السهروردي في عقيدته المشهورة قوله: «بلا إشارة ولا تعيين».

وهذه التي استطال بها عليه هؤلاء، فإنه متى نفيت الإشارة والتعيين لم يبق إلا العدم المحض، والتعطيل<sup>(٢)</sup> أو الإلحاد و[الوحدة]<sup>(٣)</sup> والحلول.

وابن سبعين وأمثاله من هؤلاء الملاحدة يقول (٤): هكذا لا إشارة ولا تعيين، بل عين ما ترى ذات لا ترى، وذات لا ترى عين ما ترى، ويقولون في أذكارهم: ليس إلا الله، بدل قول المسلمين، لا إله إلا الله، لأن معتقدهم أنه وجود كل موجود، فلا موجود إلا هو.

والمسلمون يعلمون أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه، وأنه ليس هو المخلوقات، ولا جزءاً منها، ولا صفة لها، بل هو بائن عنها سبحانه وتعالى ويقولون: إنه هو الإله الذي يستحق العبادة دون ما سواه من الموجودات، فلا إله إلا هو كما قال تعالى: ﴿فَلَا نَنْعُ مَعَ اللهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱللهَعَلَيْنِ اللهُ وَ الشعراء: ٢١٣].

وكما قال تعالى: ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ تَأَمُّرُونَ الْحَبُدُ أَيُّ ٱلْجَهَلُونَ ۞ ﴾ [الزمر: ٥٤].

وقال تعالى: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَنْجِنُدُ وَلِيًّا فَاطِيرِ السَّمَنَوْتِ وَٱلأَرْضِ﴾ [الأنعام: ١٤].

لفظ الجلالة ليس في (ط).
 لفظ الجلالة ليس في (ط).

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل «الوجود» والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «يقولون».

وهؤلاء الملاحدة ما عندهم غير يمكن أن يعبد، ولا غير يمكن أن يتخذ ولياً، ولا إلهاً، بل هو العابد والمعبود، والمصلي والمصلى له، كما قال شاعرهم ابن الفارض(١) في قصيدته نظم السلوك:/ [٤٦]ب] لها صلواتي بالمقام أقيمها وأشهد فيها أنها لي صلتي تأسمسر أيسن الفارض في كلانا مصل واحد ساجد إلى حقيقته بالجمع في كل سجدة

إلى قوله:

وحدة الوجود

صلاتی لغیری فی أدا کل رکعة<sup>(۲</sup> وما كان لى صلى سواي ولم تكن وذاتي بآياتي على استدلتي إلى رسولا كئت منى مرسلا

ولا فرق بل ذاتي لذاتي أحبت(٤) وما زلت إياها وإياي لم تزل

(١) ابن الفارض هو: شرف الدين عمر بن علي بن مرشد الحموي المصري، صاحب الاتحاد الذي قد ملا به التائية ـ القصيدة التي أورد المصنف جزءاً منها ـ كما قال. الذهبي، وقال أيضاً: فإن لم يكن في تلك القصيدة صريح الاتحاد الذي لا حيلة في وجوده، فما في العالم زندقة ولا ضلالة. . انتهى، ويلقبه الصوفية بسلطان العشاق والمحبين، أصله من حماة، ومولده ونشأته ووفاته بمصر، له ديوان شعر، ومات سنة ٢٣٢هـ، وفيات الأعيان (٣/ ٤٥٤)، سير أعلام النبلاء (٢٢/ ٣٦٨)، ميزان الاعتدال (٢/٢٦٢)، العبر (١٢٩/٥)، البداية والنهاية (١٥٤/١٣)، لسان الميزان (٤/ ٣١٧)، شدرات الذهب (٧/ ٢٦١).

- (٢) الأبيات السابقة في ديوان ابن الفارض (٦١)، مراجعة كرم البستاني. (٣) المصدر نفسه (٨٩).
- ويلاحظ أن البيت الأخير ترتيبه في الديوان المطبوع قبل البيت الذي قبله، وهذه القصيدة تسمى انظم السلوك»، وتسمى التائية الكبرى، لأن له أيضاً في ديوانه تائية صغرى، والتائية الكبرى كما في الديوان المطبوع تبلغ نحو سبعمائة وستين بيتًا، وقد حشاها ابن الفارض ـ كما ذكر الذهبي بالاتحاد ـ من عقائد المارقة من المتصوفة، ودعاً إلى وحدة الأديان كما في قوله:

فما بار بالإنجيل هيكل بيعة وإن نار بالتنزيل محراب مسجد وأسفار توراة الكليم لقومه يناجى بها الأحبار في كل ليلة وإن حر للأحجار في البد عاكف فلا رجه للإنكار بالعصبية

فهؤلاء «الجهمية» من المتكلمة والصوفية في قولهم: إن الإيمان هو مجرد المعرفة والتصديق يقولون: المعروف هو الموجود الموصوف بالسلب والنفي، كقولهم: لا هو داخل العالم ولا خارجه، ولا مباين للعالم ولا محايث، ثم يعودون فيجعلونه حالاً في المخلوقات، أو محلاً لها أو هو عينها، أو يعطلونه بالكلية، فهم في هذا نظير المتفلسفة المشائين، الذين يجعلون كمال الإنسان بالعلم، والعلم الأعلى عندهم والفلسفة الأولى عندهم [النظر](۱) في الوجود ولواحقه، يجعلون واجب الوجود وجوداً مطلقاً بشرط الإطلاق، لكن أولئك [يغيرون العبارات](۲) ويعبرون بالعبارات الإسلامية القرآنية عن الإلحادات الفلسفية واليونانية، وهذا كله قد قرر، وبسط القول فيه في غير هذا الموضع.

## قصل

أول ما في الحديث سؤاله عن «الإسلام» فأجابه (٢٠): بأنّ الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت (٤٠).

وهذه الخمس هي المذكورة في حديث ابن عمر المتفق عليه: (بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام

الكلام على الأحاديث التي تبين حقيقة الإسسلام والإيمان.

وما زاغت الأبصار عن كل ملة وما راغت الأفكار من كل نحلة المصدر نفسه (١١٤).

<sup>(</sup>١) نسخة الأصل و(م): «الناظر».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكونتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٣) المقصود سؤال جبريل ﷺ للنبي ﷺ، وقد تقدم تخريج هذا الحديث في أول
 الكتاب.

<sup>(</sup>٤) قول المصنف: أول ما في الحديث سؤاله عن الإسلام، دليل كما قدمنا في الدراسة على أن الكتاب شرح لحديث جبريل عليه، والمصنف بعد أن قطع شوطاً كبيراً في الكلام على مسائل الإيمان وموقف الفرق منها، عاد إلى حديث جبريل ليقوم بشرحه في ضوء الأحاديث الأخرى.

الصلاة، وإيتاء الزكاة وصيام رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سيلاً)(١).

وهذا قاله النبي ﷺ بعد أن فرض الله الحج، فلهذا ذكر الخمس، وأكثر الأحاديث لا يوجد فيها ذكر الحج كما<sup>(٢)</sup> في حديث وفد عبد القيس<sup>(٣)</sup>: «آمركم بالإيمان بالله وحده، أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟

وقد ذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في الفتح (١/ ١٣٤) أن الحج قد ورد ذكره في حديث وقد ابن عبد القيس في السنن الكبرى للبيهقي (١٩٩/٤) من طريق أبي قلابة الرقاشي عن أبي زيد الهروي عن قرة بن خالد ولفظه: «وتحجوا البيت الحرام» ولم يتعرض في هذه الرواية لعدد (أي لم يذكر فيها أنه على قال: «وقد أخرجه «آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع..») وقال: إنها رواية شاذة، وقال: «وقد أخرجه (أي الحديث) الشيخان ومن استخرج عليهما والنسائي وابن خزيمة وابن حبان من طريق قرة، ولم يذكر أحد منهم الحج، وأبو قلابة تغير حفظه في آخر أمره، فلعل هذا مما حدث به في التغير».

وقال أيضاً: "وقد ورد ذكر الحج أيضاً في مسند الإمام أحمد من رواية أبان العطار عن قتادة عن سعيد بن المسيب - وعن عكرمة - عن ابن عباس في قصة وقد عبد القيس».

قلت: هذه الرواية في المسند برقم (٣٣٩٦)، وقال: حدثنا بهز حدثنا أبان بن يزيد العطار حدثنا فتادة عن سعيد بن المسيب، وعن عكرمة عن ابن عباس، ورجالها رجال الشيخين وقد أخرجها أيضاً الطبراني في (المعجم الكبير) برقم (٢٨٩/١٠) ٢٨٩/١٠ من طريق مسلم بن إبراهيم عن أبان بن يزيد العطار أيضاً، فالرواية تدور على رجلين:

الأول: أبو قلابة وهو عبد الملك بن محمد بن عبد الله الرقاشي لم يرو له أحد من أصحاب الكتب الستة غير ابن ماجه، ونقل الخطيب البغدادي عن الدارقطني قوله في أبي قلابة الرقاشي: صدوق كثير الخطأ في الأسانيد والمتون، كان يحدث من حفظه فكثرت الأوهام منه، وذكر عن ابن خزيمة قوله: حدثنا =

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۸) كتاب الإيمان باب دعاؤكم إيمانكم، ومسلم برقم (۱) دواه البخاري برقم (۱) دوار (۱۹ کتاب الإيمان باب بيان أركان الإسلام ودعائمه العظام، والترمذي برقم (۲۲۰۹) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (۵۰۰۱) كتاب الإيمان وشرائعه، وأحمد برقم (۲۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) كلمة «كما» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) كذا قال المصنف رحمه الله تعالى، بأن الحج لم يذكر في حديث وقد عبد القيس، وهذا محمول عنده على عدم صحة الروايات في هذا الباب، أو شذوذها.

أبو قلابة \_ بالبصرة \_ قبل أن يختلط ويخرج إلى بغداد، وذكر أيضاً أن أبا داود \_ صاحب السنن \_ قال عنه: رجل صدوق، أمين مأمون، كتبت عنه بالبصرة، تاريخ بغداد (٢٥/١٠)، وقال عنه الذهبي في الكاشف (١٨٨/): "صدوق يخطئ، قال ابن جرير: ما رأيت أحفظ منه"، وذكر الحافظ عن الدارقطني أنه لا يحتج بما انفرد به، تهذيب التهذيب (٢/٣٧٢)، وقال عنه في التقريب (٣٦٥): صدوق يخطئ، تغير حفظه لما سكن بغداد.

قلت: فلعل هذا الحديث روي عنه بعد تغيّر حفظه في بغداد، ومما يقوي هذا الاحتمال ما ذكره الحافظ أن الحديث رواه جماعة عن قرة (شيخ أبي قلابة في هذا الحديث) ولم يذكروا الحج في رواياتهم كما ذكر الحافظ.

والثاني: هو أبان بن يزيد العطار وهو ثقة من رجال الشيخين، ولكنه في روايته تلك خالف من هو أوثق منه وأثبت، كمثل شعبة وحماد بن زيد وغيرهما عن أبي جمرة الضبعي.

على أننا نرجع شذوذ هذه الرواية، ولكننا لا نستطيع الجزم بذلك، وذلك للأساب التالية:

١ أن الروايات \_ كما ذكرنا سابقاً وأشار إلى ذلك المصنف \_ اختلفت، فبعضها
 ذكر فيه الصوم، وبعضها الآخر لم يذكر فيه، وإن كان أكثرها ذكر فيه الصوم،
 فيكون ذكر الحج في الحديث وعدم ذكره من هذا الباب.

٢ ـ أن قدوم وفد عبد القيس مختلف في سنة وقوعه، وبعض العلماء يرى أن
 قدومهم كان بعد فرض الحج، وإن كان الراجع غير ذلك.

٣ ـ أنها جاءت من طريقين، عن أبي قلابة، وعن أبان بن يزيد العطار.

٤ ـ قول الحافظ في الفتح (١/ ١٣٤): «وعلى تقدير أن يكون ذكر الحج فيه محفوظاً فيجمع بين الجوابين المتقدمين...»، وهذا يشعر بأن الحافظ لم يجزم بشذوذ الرواية التي ذكر فيها الحج.

وممن وافق المصنف في تلك القضية القاضي عياض رحمه الله تعالى حيث ذكر أن إسقاط الصوم في هذا الحديث وهم، وأما الحج فلم يكن فرض بعد، لأن وفادة عبد القيس كانت عام الفتح قبل خروج النبي في إلى مكة، وفريضة الحج بعدها سنة تسع على الأشهر، كتاب الإيمان من إكمال المعلم بفوائد صحيح مسلم (١/ ١٥٥) تحقيق الدكتور الحسين بن محمد شواط.

والحافظ النووي في شرحه على صحيح مسلم (١/ ١٨٤)، وذكر أن عدم ذكر الصوم إغفال من الراوي.

والحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٣/٢٠٧).

وكذلك الحافظ ابن حجر حيث قال: «وما ذكره القاضي عياض في أن السبب في =

شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وأن تعطوا من المغنم الخمس<sup>(1)</sup>.

الكلام على حديث وف عبد القيس

[1/27]

وحديث وفد عبد القيس من أشهر الأحاديث وأصحها، وفي بعض طرق البخاري لم يذكر الصيام/ لكن هو مذكور في كثير من طرقه، وفي مسلم، وهو أيضاً مذكور في حديث أبي سعيد الذي ذكر فيه قصة وفد عبد القيس، رواه مسلم في صحيحه عنه، واتفقا على حديث ابن عباس<sup>(۲)</sup>، وفيه: أنه أمرهم بإيتاء الخمس من المغنم، والخمس إنما فرض في غزوة بدر<sup>(۳)</sup>، وشهر

كونه لم يذكر الحج في الحديث لأنه لم يكن فرض هو المعتمد» الفتح (١/ ١٣٤). وقد أورد الحافظ أقوالاً أخرى في عدم ذكر الحج في هذا الحديث وضعفها، كقول من قال: إنه ترك ذكره لكونه على التراخي، والقول إنما ترك ذكره لشهرته عندهم، أو لأنه لم يكن لهم إليه سبيل من أجل كفار مضر، الفتح (١/ ١٣٤)، وذكر كالله جواباً أحسن من الأجوبة فقال: «لكن يمكن أن يقال: إنه إنما أخبرهم بعض الأوامر لكونهم سألوه أن يخبرهم بما يدخلون بفعله الجنة، فاقتصر لهم على ما يمكنهم فعله في الحال، ولم يقصد إعلامهم بجميع الأحكام التي تجب على ما يمكنهم فعله في الحال، ولم يقصد إعلامهم بجميع الأحكام التي تجب عليهم فعلاً وتركأ، ويدل على ذلك اقتصاره في المناهي على الانتباذ في الأوعية، مع أن في المناهي ما هو أشد في التحريم من الانتباذ» انتهى.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>۲) ورد ذكر الصوم عند البخاري في حديث وفد عبد القيس في ست روايات وأرقامها هي (۳۵، ۸۷، ۱۹۵۸، ۱۹۸۹، ۱۸۳۹، ۱۸۳۸)، ولم يرد ذكره أيضاً في خمس روايات وأرقامها هي (۲۰۰، ۱۳۳٤، ۱۳۳۹، ۲۱۱۱، ۲۱۱۷)، وعند مسلم أورد الروايتين التي ذكرت الصوم برقم (۱۷) ۲۷/۱، والتي لم تذكره برقم (۱۷) ۲۶٪، وقد تتبعت الروايات التي ورد فيها ذكر الصوم في الصحيحين وعند ابن خريمة وابن حبان والترمذي وأبي داود والنسائي \_ في سننه الصغرى والكبرى \_ والبيهقي في سننه الكبير، فوجدت والبيهقي في سننه الكبير، والمعجم الكبير، فوجدت أن الروايات التي ورد فيها ذكر الصوم بلغت ستاً وعشرين رواية، والتي لم يرد فيها ذكر الصوم بلغت ستاً وعشرين رواية، والتي لم يرد فيها ذكر الصوم بلغت ستاً وعشرين رواية، والتي لم يرد

<sup>(</sup>٣) الدليل على فرضية الخمس قول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَاَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمَتُم مِن مَيْ وَ فَانَ الدليل على فرضية الخمس قول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَاَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمَتُم مِن مَيْ وَالْمَسَكِينِ وَالْبَ التّبَيلِ . . ﴾ الآيـــة [الأنفال: ٤١]، وذلك بعد وقعة بدر، وما وقع من اختلاف في الرأي حول تقسيم الغنائم، معاني القرآن لأبي جعفر النحامر (٣/٣١)، أحكام القرآن [٧/ تقسيم الغنائم، معاني القرآن لأبي جعفر النحامر (٣/٣)، أحكام القرآن [٧/ ٣٢٣]، تفسير ابن كثير [٣/ ٢٨٣) فتح القدير [٣/ ٢٨٣)، ٢٠٩].

رمضان فرض قبل ذلك(١).

ووفد عبد القيس من خير (٢) الوفد الذين وفدوا على النبي ﷺ، وقدومهم على النبي ﷺ كان قبل فرض الحج، وقد قيل: إنهم (٦) قدموا سنة الوفود سنة تسع (٤).

والصواب أنهم قدموا قبل ذلك، فإنهم قالوا: بيننا<sup>(٥)</sup> وبينك هذا الحي من كفار مضر<sup>(٦)</sup> \_ يعنون أهل نجد \_ وإنا لا نصل إليك إلا في شهر حرام.

(١) سيأتي الحديث عن فرض الصوم قريباً إن شاء الله.

(۲) في (م) و(ط): «خيار».
 (۳) كلمة «إنهم» ليست في (م) و(ط).

- (٤) المصنف كلله يهدف من وراء كل هذا إثبات أن قدوم وقد عبد القيس كان قبل فرض الحج وقد اختلف أهل العلم ـ كما ذكر المصنف ـ في السنة التي قدم فيها وفد عبد القيس، فذهب ابن جرير إلى أن قدومهم كان في السنة العاشرة للهجرة، تاريخ ابن جرير (١٩٩/٢)، وذهب القاضي عياض إلى أن قدومهم كان سنة ثمان للهجرة، كتاب الإيمان من إكمال المعلّم (١/١٥٥)، وذهب تلميذ المصنف الحافظ ابن قيم الجوزية إلى أن قدومهم كان سنة تسع للهجرة، زاد المعاد (٣/ ٦٠٧)، وأشار المصنف إلى ذلك القول، أما الحافظ ابن كثير فيذهب إلى أن قدومهم كان قبل سنة تسع للهجرة، ومال إلى أنه كان قبل فتح مكة، البداية والنهاية (٥/٤٤)، وقال: «لكن في سياق ابن عباس (يعني حديث وفد بني عبد القيس الذي رواه ابن عباس) ما يدل على أن قدوم وفد عبد القيس كان قبلُ فتح مكة لقولهم: وبيننا وبينك هذا الحي من مضر لا نصل إليك إلا في شهر حرام، وقد انتقد ما درج عليه كثير من المؤرخين وأصحاب المغازي والسير والمحدثين مثل محمد بن إسحاق، والواقدي، والبخاري، والبيهقي، وغيرهم، حين ساقوا قصص الوفود سنة تسع للهجرة، مع أن بعض هذه الوفود قد تقدم مجيئهم قبل العام التاسع من الهجرة، بل بعضهم قبل فتح مكة»، وقال: «وقد ذكر محمد بن إسحاق ثم الواقدي والبخاري ثم البيهقي بعدهم من الوفود ما هو متقدم تاريخ قدومهم على سنة تسع، بِل وعلى فتح مكة، وقد قال الله تعالى: ﴿لَا يُسْتَوِى مِنكُمْ قَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْمَتْحِ ۖ وَقَنْلُ أُولَتِهَكَ أَعْظُمُ دَرْجَةً مِنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَسْنَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ ﴾، وتقدم قوله ﷺ يوم الفتح: (لا هجرة ولكن جهاد ونية) فيجب التمييز بين السابق من هؤلاء الوافدين على زمن الفتح ممن يعد وفوده هجرة، وبين اللاحق لهم بعد الفتح ممن وعد الله خيراً وحسني، ولكن ليس في ذلك كالسابق له في الزمان والفضيلة، والله أعلم، «البداية والنهاية» (٣٧/٥).
  - (۵) في (م) و(ط): قإن بينتاه.

<sup>(</sup>٦) هو مضر بن نزار بن معد بن عدنان ـ من أجداد النبي ﷺ، وهو الجد السابع عشر =

وسنة تسع كانت العرب قد ذلت وتركت الحرب، وكانوا بين مسلم أو معاهد خائف، لما فتح الله مكة (١٠)، ثم هزم هوازن يوم حنين (٢٠)، وإنما كانوا ينتظرون بإسلامهم فتح مكة (٣).

وقد بعث النبي ﷺ أبا بكر ﷺ عنه أميراً على الحج سنة تسع، وأردفه بعلي بن أبي طالب ﷺ، لتنفيذ العهود التي كانت بين النبي ﷺ وبين العرب، إلا أنه أجلهم أربعة أشهر من حين حجة أبي بكر<sup>(1)</sup> وكانت

<sup>-</sup> وإليه تنسب قبيلة قريش، وقبل إنه أول من حدا للإبل، ومضر هو أحو ربيعة بن نزار، ويقال لهما: الصريحان، ومن ربيعة بنو عبد القيس، ومضر وربيعة قبيلتان عربيتان عظيمتان مشهورتان، تاريخ ابن جرير (١١٤/١)، جمهرة أنساب العرب لابن حزم (١٠)، الأنساب للسمعاني (٣١٨/٥)، البداية والنهاية (١٨٥، ٢٣٧).

 <sup>(</sup>۱) فتحت مكة المكرمة بالاتفاق في رمضان سنة ثمان للهجرة، سيرة ابن هشام (۲/ ۳۹۲)، تاريخ ابن جرير (۲/ ۱۵۲)، زاد المعاد (۳/ ۳۹۲)، البداية والنهاية (٤/ ۲۷۷).

<sup>(</sup>۲) قبيلة هوازن تنسب إلى جدها هوازن بن منصور بن عكرمة، من قيس عيلان، من ولد عدنان، وبنو هوازن بطون كثيرة، وقبائل عديدة، منهم بنو سعد قبيلة حليمة السعدية مرضعة النبي هم جمهرة أنساب العرب (۲۵۲)، الأنساب (۳/ ۲۵۵)، وقد كانت غزوة حنين في شوال سنة ثمان، بعد أن فتحت مكة. وحنين واد معروف بين مكة والطائف، جرت فيه معركة مشهورة ـ جاء ذكرها في القرآن الكريم (سورة التوبة ۲۰، ۲۲) ـ بين المسلمين بقيادة الرسول هم وبين الكافرين من قبائل هوازن وثقيف وغيرها، وكانت الدائرة في أولها على المسلمين، حين أعجبوا بكثرتهم فلم تغن عنهم شيئاً، وثبت النبي في نفر قليل من أصحابه، حتى أنزل الله سكيته ونصره على رسوله والمؤمنين، وهزم جموع الكافرين، سيرة حتى أنزل الله سكيته ونصره على رسوله والمؤمنين، وهزم جموع الكافرين، سيرة ابن هشام (۲/ ۲۵)، تاريخ ابن جرير (۲/ ۱٦۵)، زاد المعاد (۳/ ۲۵)، البداية والنهاية (٤/ ۲۵).

<sup>(</sup>٣) جاء في حديث عمرو بن سلمة في صحيح البخاري برقم (٤٢٠٢): "وكانت العرب تلوم بإسلامهم الفتح" ومعنى تلوم: تنتظر، النهاية في غريب الأثر (٤/ ٢٧٨)، وأصل الفعل بتائين: تتلوم، قاله الحافظ في الفتح (٨/ ٢٣)، وقال الجوهري: التلوم: الانتظار والتمكث، الصحاح (٥/ ٢٠٣٤)، وروى ذلك الطبراني في المعجم الكبير برقم (٦٣٤٩) ٧/ ٤٨، والدارقطني في السنن (٢/ ٤١)، والبيهقي في سننه (٣/ ٩١).

<sup>(</sup>٤) روى البخاري برقم (٣٦٩) كتاب الصلاة عن حميد بن عبد الرحمٰن بن عوف أن =

أبا هريرة الله قال: بعثني أبو بكر الله في تلك الحجة في مؤذنين يوم النحر، نؤذن بمنى: أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان، قال حميد بن عبد الرحمن: ثم أردف رسول الله على علياً، فأمره أن يؤذن ببراءة، قال أبو هريرة: فأذن معنا علي في أهل منى يوم النحر...

ورواه مسلم برقم (١٣٤٧) كتاب الحج، وروى البخاري أيضاً برقم (١٦٢٢) كتاب الحج، وروى البخاري أيضاً برقم (١٦٢٢) كتاب الحج عن حميد بن عبد الرحمٰن أخبره أن أبا بكر الصديق بعثه في الحجة التي أمره عليها رسول الله في قبل حجة الوداع يوم النحر. . (أي: سنة تسع).

وأول الحديث مرسل كما بين الحافظان ابن رجب، الفتح (٢/ ٤٠١)، وابن حجر، الفتح (٣/ ٣٠١)، وابن حجر، الفتح (٣١٨/٨)، ولكن ثبت هذا الإرسال عن علي شخه من وجوه أخرى كما بين ذلك الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى.

ورواه الترمذي برقم (٣٠٩١) كتاب تفسير القرآن، والنسائي برقم (٢٩٥٧) كتاب مناسك الحج، وأبو داود برقم (١٩٤٦) كتاب المناسك.

وأما بالنسبة لتنفيذ العهود فقد روى الترمذي برقم (٣٠٩٢) كتاب تفسير القرآن عن زيد بن يشيع قال: سألنا علياً بأي شيء بعثت في الحجة؟ قال: بعثت بأربع: أن لا يطوف بالبيت عريان، ومن كان بينه وبين النبي على عهد فهو إلى مدته، ومن لم يكن له عهد فأجله أربعة أشهر، ولا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة، ولا يجتمع المشركون والمسلمون بعد عامهم هذا، وقال: حديث حسن صحيح.

ورواه الدارمي برقم (١٩١٩) كتاب المناسك، ورواه سعيد بن منصور في سننه برقم (١٠٠٥، ٢٣٣/٥ وقال محققه: سنده صحيح، ورواه الحاكم في المستدرك ١٧٨/٤ وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

(١) هذا هو أحد القولين في المسألة، وهو أن حجة أبي بكر الصليق الله كانت في ذي القعدة سنة تسع، وهو قول مجاهد، والقول الثاني: أنها كانت في ذي الحجة من السنة نفسها، وبه قال جمع من أهل العلم وقد ذكر البيهقي في السنن الكبرى (١٦٦/٥) رواية عن الإمام أحمد رحمه الله تعالى بسنده إلى مجاهد كالله أن حجة الصديق كانت في ذي القعدة، وذكر عنه أيضاً رواية أخرى عن الزهري أنها كانت في ذي الحجة.

وقال البيهقي: قال أبو عبد الله (أي: الإمام أحمد): «نزلت سورة براءة قبل حجة أبي بكر رضي الله تعالى عنه، وفيها: ﴿إِنَّمَا اللِّينَ اللَّهِ يَكَادَةٌ فِي الْكَئْمِ اللَّهِ وفيها: ﴿إِنَّمَا اللَّبِيَّ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

وقال الحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٣/ ٥٩٥): «هل كانت حجة =

الصديق ﴿ فَي ذِي الحجة ، أم وقعت في ذي القعدة من أجل النسيء الذي كان الجاهلية يؤخرون له الأشهر ويقدمونها؟ على قولين، والثاني قول مجاهد وغيره، وعلى هذا فلم يؤخر النبي إلى الحج بعد فرضه عاماً واحداً، بل بادر إلى الامتثال في العام الذي فرض فيه، وفهم من ذلك أن ابن القيم يميل إلى قول مجاهد.

وقد ورد في تفسير النسيء أكثر من وجه، منها وجهان تتغير فيهما أشهر الحج، وقد ذكر جمع من المفسرين أن حجة الصديق فلله كانت في ذي القعدة، عند تفسيرهم لقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّيْنَةُ رِيَادَةً فِي السَّعْقِ ﴾، ومن هؤلاء القاضي أبو بكر بن العربي كَانَهُ في أحكام القرآن (٣/٣/٢)، والقرظبي في تفسيره (٨/٣).

وروى البيهقي بسنده عن الإمام الشافعي كلله أنه قال عن أهل الجاهلية: «ينسئون فيحجون في شهر، وعاماً في غيره، ويقولون: إن أخطأنا موضع الحرم في عام أصبناه في غيره، فأنزل الله جل ثناؤه: ﴿إِنَّا ٱللَّيِّيُّ زِيكَادَةٌ فِي ٱلْكُفَرِ .. ﴾ السنن الكبرى (٥/ ١٦٥).

أما الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى فقال عن أحداث السنة التاسعة من الهجرة الوفيها حج بالناس أبو بكر الصديق على، بعثه النبي على الموسم في أواخر ذي القعدة، يقيم للمسلمين حجهم، ونزلت براءة إثر خروجه السيرة النبوية من سير أعلام النبلاء (٢٦٢/٢)، ووقع عنده كله في حديث زيد بن يثيع المتقدم قال: سألت علياً على، بأي شيء بعثت في ذي الحجة ? . . . وهذا اللفظ إن كان محفوظاً فهو نص في الخلاف في هذه المسألة، ولكن لم أجد هذه اللفظة في روايات الحديث، وإنما الذي ورد هو قوله: في الحجة ، أي في تلك الحجة التي أمر النبي على أبا بكر على الموسم، ولعل ما وقع تحريف أو تصحيف.

وأما الحافظ ابن كثير، فبعد أن أورد قول مجاهد عقب عليه قائلاً: ﴿وهذا الذي قاله مجاهد فيه نظر أيضاً، وكيف تصح حجة أبي بكر، وقد وقعت في ذي المقعدة، وأنّى هذا؟!! وقد قال الله تعالى: ﴿وَأَذَنْ يَنَ اللّهُ وَيَسُولُهِ إِلَى النّابِ يَوْمَ لَكُمْ جَالَاتُهُ أَنَّ اللّهُ بَرِيّةٌ مِنَ اللّهُ رَبِيُولُمُ . ﴾ الآية [التوبة: ٣] وإنما نودي به في حجة أبي بكر، فلو لم تكن في ذي الحجة لما قال تعالى: ﴿يَوْمَ المَيْجَ الْأَكْبَرُ ، ﴾ تأليم على على على على الله في خية الما قال تعالى: ﴿يَوْمَ المَيْجَ الْأَكْبَرُ ، ﴾ تفسير ابن كثير (٢/ ٣٥٨)، وهو استدلال قوي ظاهر.

وذكر الحافظ كَلْلَهُ في الفتح (٨ / ٨) أن ابن سعد روى بإسناد صحيح عن مجاهد أن حجة أبي بكر وقعت في ذي القعدة، ووافقه عكرمة بن خالد، ثم قال: "ومن عدا هذين (يعني مجاهداً وعكرمة) إما مصرح بأن حجة أبي بكر كانت في ذي الحجة، كالداودي، وبه جزم من المفسرين الرماني، والثعلبي، والماوردي، وتبعهم جماعة، وإما ساكت، والمعتمد ما قاله مجاهد وبه جزم الأزرقي...، =

وقد قدال تعدالى: ﴿ فَإِذَا أَنْسَلَخَ آلْأَشَهُرُ الْخُرُمُ فَأَقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخْصُرُوهُمْ وَأَتَّعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِّكِ الآية [السوية: ٥]، وهذه الأربعة التي أجلوها هي الأربعة الحرم.

ولهذا غزا النبي على النصارى بأرض الروم عام تبوك سنة تسع قبل إرسال أبي بكر هله أميراً على الموسم (١١)، وإنما أمكنه غزو النصارى لما اطمأن من جهة مشركي العرب، وعلم أنه لا خوف على الإسلام منهم.

ولهذا لم يأذن لأحد ممن يصلح للقتال في التخلف، فلم يتخلف إلا منافق، أو الثلاثة الذين تيب عليهم (٢)، أو معذور.

ولهذا لما استخلف علياً على المدينة (٣) عام تبوك طعن المنافقون فيه

ثم أورد بعض ما يؤيد أنها كانت في ذي الحجة.

وذكر الإمام الشوكاني رحمه الله تعالى أن الطبراني وأبا الشيخ وابن مردويه قد أخرجوا عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: «كانت العرب يحلون عاماً شهراً، وعاماً شهرين، ولا يصيبون الحج إلا في كل سنة وعشرين سنة مرة، وهي النسيء الذي ذكره الله في كتابه، فلما كان عام حج أبو بكر بالناس وافق ذلك العام، فسماه الله الحج الأكبر، ثم حج رسول الله من العام القابل...» فتح القدير (٣٦٠/٢).

ومما يتبين بعد كل هذه الأقوال التي أوردناها أن القول بأن حجة الصديق ريجة وافقت ذا الحجة قد يكون هو القول الأقرب، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) كانت غزوة تبوك في شهر رجب سنة تسع للهجرة، سيرة ابن هشام (۲/٥١٥)، تاريخ ابن جرير (۲/١٨١)، البداية والنهاية (۳/٥).

 <sup>(</sup>٣) المشهور عند أهل المغازي والسير أن النبي ﷺ في غزوة تبوك استخلف علياً على أهله، أما الذي استخلفه على المدينة ففيه قولان، الأول: أنه محمد بن مسلمة الأنصاري، والثاني: سباع بن عرفطة، وحكى الحافظ ابن قيم الجوزية القولين في =

الزاد، وقال: إن القول الثاني هو قول ابن هشام، ورجح الأول، وقال: إنه أثبت (٣/ ٢٥).

وقال ابن جرير بالقول الثاني، تاريخ ابن جرير (١٨٣/٢)، وإلى مثله ذهب ابن حبان في كتاب الثقات (٧٣/٢).

وقال الحافظ أبو الحجاج المزي أن النبي الشخط علياً على المدينة وعلى أهله، تهذيب الكمال (٢٠/ ٤٧٢) وأما الذهبي فقال في السيرة النبوية من سير أعلام النبلاء (٢/ ٢٣٥) بالقول الأول، مع أنه حين ترجم لمحمد بن مسلمة في في السير (٣٦٩/٣) قال: «وقيل إن النبي في استخلفه مرة على المدينة»، وكأن الأمر لم يثبت عنده، وذكر ابن كثير القولين فلم يرجح منهما شيئاً، البداية والنهاية (٧/٥).

أما الحافظ ابن عبد البر فقد قال عن محمد بن مسلمة: «استخلفه رسول الله على على المدينة في بعض غزواته. . وقيل إنه استخلفه عام تبوك الاستيعاب على هامش الإصابة (٣/ ٣٣٥)، وذكر عن سباع أن النبي على استعمله على المدينة حين خرج إلى خيبر وإلى دومة الجندل، الاستيعاب (١٢٨/٢).

وذكر الحافظ ابن حجر في الإصابة (٣/ ٣٨٣) عند ترجمته لمحمد بن مسلمة أنه شهد المشاهد إلا غزوة تبوك، فإنه تخلف بإذن النبي ﷺ له أن يقيم بالمدينة، وذكر عن سباع في الإصابة أيضاً (١٣/٢) أن النبي ﷺ استخلفه على المدينة عام خيبر، وقال: إن أبا حاتم ذكر أن النبي ﷺ استعمله على المدينة في غزوة دومة الحدل.

أما المصنف فيرى أن النبي على قد استخلف على المدينة علياً هلى، وقال في موضع آخر: «لأن النبي على كان في كل غزاة يترك بالمدينة رجالاً من المهاجرين والأنصار، إلا في غزوة تبوك، فإنه أمر المسلمين جميعهم بالنفير، فلم يتخلف بالمدينة إلا عاص، أو معلور غير النساء والصبيان، ولهذا كره علي الاستخلاف، وقال: أتخلفني مع النساء والصبيان؟... فبين له النبي الله أن الاستخلاف ليس نقصاً ولا غضاضة، فإن موسى استخلف هارون على قومه لأمانته عنده...» منهاج السنة (٤٣/٥)، (٣٢٨/٧).

قلت: لكن ما جاء في الأحاديث يخالف ذلك، ويؤيد ما ذهب إليه المصنف كله، فقد روى البخاري في صحيحه (سيأتي تخريجه قريباً إن شاء الله) عن سعد المسند أن رسول الله في خرج إلى تبوك، واستخلف علياً على المدينة، وثبت في المسند (١٥٣٢) من حديث سعد في قال: إن رسول الله في حين خرج في غزوة تبوك استخلف علياً على المدينة. ، وقال محققه الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح، (المسند ٢٦/٣).

لضعف هذا الاستخلاف، وقالوا إنما خلفه لأنه يبغضه، فأتبعه على وهو يبكي فقال: (أتخلفني مع النساء والصبيان؟) فقال: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا/ أنه لا نبي بعدي»(١).

وكان قبل ذلك يستخلف على المدينة من يستخلفه، وفيها رجال من أهل القتال وذاك لأنه لم يكن حينئذ بأرض العرب، لا بمكة، ولا بنجد ونحوهما، من يقاتل أهل دار الإسلام \_ مكة والمدينة وغيرهما \_ ولا يخيفهم.

ثم لما رجع من تبوك أمر (٢) أبا بكر على الموسم، يقيم الحج والصلاة، ويأمر أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان (٢)، وأتبعه بعلي لأجل نقض العهود، إذ كانت عادة العرب أنهم لا يقبلون (٤)

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح متفق على صحته، رواه البخاري برقم (٤٤١٦) كتاب المغازي باب غزوة تبوك، ومسلم برقم (٢٤٠٤) ١٨٧٠/٤ كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل علي بن أبي طالب ظهر، والترمذي برقم (٢٧٢٤) كتاب المناقب، والنسائي في سننه الكبرى (٥/٤٤)، وابن ماجه برقم (١١٥) في المقدمة، وأحمد برقم (١٣٣٥)، وأبو يعلى برقم (٣٤٤) ١/ ٢٨٥، وغيرهم، وهو من حديث سعد بن أبي وقاص فهم، ورواه أحمد برقم (١٠٨٧٩) من طريق أبي سعيد المخدري، وبرقم (٢٦٥٤) من طريق أسماء بنت عميس، وابن حبان برقم (٣١٤) ١٥/٥٥ من طريق أم سلمة، والطبراني في المعجم الكبير (٥/٣٠٣) من طريق زيد بن أرقم والبراء بن عازب، وكذلك أخرجه برقم (١١٠٨٧) ١٨ كاريق ابن عباس رضي الله عنهم أجمعين.

وأما بكاء على ﴿ فقد روى الإمام أحمد في مسنده برقم (١٤٦٣) عن سعد ﴿ أن علياً خرج مع النبي ﴾ حتى جاء ثنية الوداع، وعلي يبكي يقول: تخلفني مع المخوالف. . . ، وقال محققه الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح، وروى مثل ذلك النسائي في السنن الكبرى (٥/ ١٢٠) وأما شكواه ﴿ من الطعن في استخلافه فقد روى النسائي في السنن الكبرى (٥/ ٤٤) أن النبي ﴿ لما غزا تبوك خلف علياً بالمدينة فقالوا: ملّه، وكره صحبته. . ، وروى ابن سعد في الطبقات (٣/٣٢) مثل ذلك، وذكر ذلك أيضاً ابن هشام في سيرته (٥/ ٩/٢).

<sup>(</sup>٢) في (ط): «أقر».

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٤) في (ط): «أن لا يقبلوا».

إلا من المطاع الكبير، أو من رجل من أهل بيته<sup>(</sup>

والمقصود أن بهذا يتبين (٢) أن قدوم وفد عبد القيس كان قبل ذلك.

وأما حديث ضمام (٣) فرواه مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك:

نهينا أن نسأل رسول الله ﷺ عن شيء، فكان يعجبنا أن يجيء الرجل من

أهل البادية العاقل يسأله ونحن نسمع، فجاء رجل من أهل البادية فقال:

يا محمد أتانا رسولك فزعم أن الله أرسلك، قال: «صدق».

قال: فمن خلق السماء؟ قال: «الله».

قال: فمن خلق الأرض؟ قال: «الله».

قال: فمن نصب هذه الجبال وجعل فيها ما جعل؟ قال: «الله»

قال: فبالذي خلق السماء، وخلق الأرض، ونصب هذه الجبال آلله

أرسلك؟

قال: «نعم»

قال: وزعم رسولك [أنك تزعم](٤) أن علينا خمس صلوات في يومنا

وليلتنا، قال: «صدق».

الكلام صلى

حسديسث ضـــام،

الطريت

الأولى.

(١) روى الإمام أحمد برقم (٤) عن زيد بن يثيع عن أبي بكر لما قدم المدينة من تلك. الحجة بكى، وقال: يا رسول الله حدث فيَّ شيء!! قال: ما حدث فيك إلا خير، ولكن أمرت أن لا يبلغه إلا أنا أو رجل من أهل بيتي...، وقال محققه الشيخ أحمد شاكر كالله: إسناده صحيح.

ونقل القاضي أبو بكر ابن العربي عن الشيخ أبي المظفر طاهر بن محمد شاه بور قوله: "وكانت سيرة العرب أنه لا يحل العقد إلا الذي عقده، أو رجل من أهل بيته، فأراد النبي ﷺ أن يقطع ألسنة العرب بالحجة، وأن يرسل ابن عمه الهاشمي من بيته بنقض العهد، حتى لا يبقى لهم متكلم، وهذا بديع في فنه، أحكام القرآن

(۲) في (م) و(ط): قأن هذا يبين».

هو ضمام بن ثعلبة السعدي، من بني سعد بن بكر، قدم على النبي ﷺ سنة خمس، وقيل: سنة تسع، ورجح الحافظ الثاني. الإصابة (٢/٢١٠).

ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط)، وموافق لروايات

قال: فبالذي أرسلك آلله أمرك بهذا؟ قال: «نعم».

قال: وزعم رسولك أن علينا زكاة في أموالنا، قال: «صدق».

قال: فبالذي أرسلك آلله أمرك بهذا؟ قال: «نعم».

[قال: وزعم رسولك أن علينا صوم شهر رمضان في سنتنا، قال: «صدق».

قال: فبالذي أرسلك آلله أمرك بهذا؟ قال: «نعم»](١).

قال: وزعم رسولك أن علينا حج البيت من استطاع إليه سبيلاً، قال: «صدق».

ثم ولى الرجل، وقال: والذي بعثك بالحق لا أزيد عليهن، ولا أنقص منهن. فقال رسول الله ﷺ: «لئن صدق ليدخلن الجنة»(٢).

وعن أنس قال: بينما نحن جلوس مع النبي على في المسجد، إذ دخل رجل على جمل فأناخه في المسجد ثم عقله، ثم قال لهم: أيكم محمد؟ والنبي على متكئ بين ظهرانيهم.

فقلنا: هذا الرجل الأبيض المتكئ.

فقال الرجل: ابن عبد المطلب، فقال له النبي ﷺ: «قد أجبتك». فقال الرجل للنبي ﷺ: إنني ساتلك فمشدد عليك في المسألة، فلا تجد على في نفسك، فقال: «سل عما بدا لك».

فقال: أسألك بربك/ ورب من قبلك آلله أرسلك إلى الناس كلهم؟. [1/٤٨] فقال: «اللهم نعم».

وذكر أنه سأله عن الصلاة والزكاة، ولم يذكر الصيام(٣) والحج فقال

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين سقط من جميع النسخ التي بين أيدينا، وهي في صحيح مسلم.

 <sup>(</sup>۲) هذا الوجه رواه مسلم برقم (۱۲) كتاب الإيمان باب السؤال عن أركان الإسلام،
 والترمذي برقم (۲۱۹) كتاب الزكاة، والنسائي برقم (۲۰۹۱) كتاب الصيام،
 وأحمد برقم (۱۲۰٤۸)، والدارمي برقم (۲۰۰۰) كتاب الطهارة.

<sup>(</sup>٣) كذا قال، لكن الصوم مذكور في هذا الحديث، فقد جاء فيه: «قال: أنشدك بالله آلله أمرك أن نصوم هذا الشهر من السنة؟ قال: اللهم نعم».

الرجل: آمنت بما جئت به، وأنا رسول من ورائي من قومي، وأنا ضمام بن تعلبة أخو بني سعد بن بكر<sup>(۱)</sup>.

هذان الطريقان في الصحيحين، لكن البخاري لم يذكر في الأول الحج، بل ذكر الصيام، والسياق الأول أتم، والناس جعلوا(٢) الحديثين حديثاً واحداً.

و[بشبه] (٣) والله أعلم أن يكون البخاري رأى أن ذكر الحج فيه وهماً، لأن سعد بن بكر (٤) هم من هوازن، وهم أظار (٥) رسول الله ﷺ، وهوازن كانت معهم وقعة حنين بعد فتح مكة، فأسلموا كلهم بعد الوقعة، ودفع إليهم النبي ﷺ النساء والصبيان بعد أن قسمها على العسكر (٢)

<sup>(</sup>۱) هذا الوجه رواه البخاري برقم (۱۳) كتاب العلم باب ما جاء في العلم، وقوله تعالى: ﴿وَقُلُ رَّبِ زِدِي عِلْمًا﴾، والنسائي برقم (۲۰۹۲) كتاب الصيام، وأبو داود برقم (۲۰۹۲) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (۱٤٠٢) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد برقم (۱۲۳۰۸).

وقد اختلف في السنة التي قدم فيها ضمام على رسول ال 幾, فقيل: سنة خمس، قاله الواقدي، وقيل: سنة سبع، وقيل: سنة تسع، وهو قول ابن إسحاق وأبي عبيدة فيما ذكره الحافظ عنهما، أما الحافظ نفسه فقد اختلف قوله، فقال عند شرحه للحديث في كتاب العلم أن قدومه كان سنة تسع، الفتح (١٩٢١)، وحين عاد إليه في كتاب الزكاة ذكر أن قدومه في سنة خمس، الفتح (٢٦٦٣)، أما في الإصابة فقد رجح القول بأن قدومه كان سنة تسع، الإصابة (٢١١/٢)، وهذا القول هو الراجح.

<sup>(</sup>٢) في (ط): اليجعلون.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: "يشتبه"، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب إلى المعنى.

 <sup>(</sup>٤) في (ط): «بن أبيّ بكر»، وهو خطأ.
 (٥) في (ط): «أم مان»، ده، تصحيف، مخطأ ...، ، اذ كنف، ت

هي (ط): «أصهار»، وهو تصحيف، وخطأ بين، إذ كيف تكون هوازن أصهاراً
له ﷺ، وهو لم يتزوج منهم قط، وإنما هم أظآره، أي مرضعوه، لأنه ﷺ
استرضع في بني سعد بن بكر، وهم من هوازن، قال في القاموس المحيط
(ص٥٥٥): «الظثر بالكسر: العاطفة على ولد غيرها، المرضعة له في الناس،
وغيرهم للذكر والأنثى، وجمعه: أظؤر، وأظآر..».

 <sup>(</sup>٦) في (ط): «المعسكر».

واستطاب أنفسهم في ذلك(١).

فلا تكون هذه الزيادة <sup>(٢)</sup> إلا قبل فتح مكة، والحج لم يكن فرض إذ ذاك.

الطريق الثانية

وحديث طلحة بن عبيد الله ليس فيه إلا الصلاة والزكاة والصيام، وقد قيل: إنه حديث ضمام، وهو في الصحيحين عن طلحة بن عبيد الله قال: جاء رجل إلى النبي على من أهل نجد، ثائر الرأس، يسمع<sup>(٣)</sup> دوي صوته<sup>(٤)</sup>، ولا يفقه<sup>(٥)</sup> ما يقول، حتى دنا من رسول الله على، فإذا هو يسأل

<sup>(</sup>١) روى البخاري في صحيحه برقم (٤٣١٩) كتاب المغازي باب قول الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ حُنَايَنِّ إِذْ أَغْجَنْكُمْ كَثْرَنُكُمُّ فَهُمْ تُغَنِّي عَنكُمْ شَيْكًا ﴾ . . عـــن مـــروان والمسور بن مخرمة أن رسول الله ﷺ قام حين جاءه وفد هوازن مسلمين، فسألوه أن يرد إليهم أموالهم وسبيهم، فقال لهم رسول الله ﷺ: معى من ترون، وأحب الحديث إلى أصدقه، فاختاروا إحدى الطائفتين: إما السبي، وإما المال، وقد كنت استأنيت بكم ـ وكان أنظرهم رسول الله ﷺ بضع عشرة ليلة حين قفل من الطائف ـ فلما تبين لهم أن رسول الله ﷺ غير راد إليهم إلا إحدى الطائفتين، قالوا: فإنا نختار سبينا، فقام رسول الله ﷺ في المسلمين، فأثنى على الله بما هو أهله، ثم قال: أما بعد: فإن إخوانكم قد جاؤونا تائبين، وإني قد رأيت أن أرد إليهم سبيهم، فمن أحب منكم أن يطيب ذلك فليفعل، ومن أحب منكم أن يكون على حظه حتى نعطيه إياه من أول ما يفيء الله علينا فليفعل، فقال الناس: قد طيبنا ذلك لهم يا رسول الله. . . الحديث، (أي نرد الأسرى بطيب نفس)، ورواه أبو داود برقم (٢٦٩٣) كتاب الجهاد، وروى القصة البخاري مختصرة في التاريخ الأوسط (١/ ٧٢)، وأحمد برقم (١٨٤٣٥)، ورواه إبن إسحاق بسنده، سيرة ابن هشام (۲/ ٤٨٩)، ورواه ابن جرير من طريق ابن إسحاق، تاريخ ابن جرير (٢/ ١٧٣)، والقصة في السيرة النبوية من سير أعلام النبلاء (٢/ ٢١٨)، وزاد المعاد (٣/ ٤٧٥)، البداية والنهاية (٤/ ٣٥٣)، غير أن سياق ابن إسحاق دل إلى أن رده ﷺ للسبي كان قبل القسمة، وهو خلاف لما في الصحيح، وما في الصحيح أولى، وقد أشار الحافظ ابن كثير كتلله إلى ذلك.

 <sup>(</sup>۲) في (ط): «الزيارة».
 (۳) في (ط): «نسمع».

<sup>(</sup>٤) قال القاضي عياض كلالله: دوي صوته: بفتح الدال، أي بعده في الهواء، مأخوذ من دوي الرعد «كتاب الإيمان من إكمال المعلم» (١٣٩/١)، وقال الحافظ في الفتح (١/٦٠١): «وقال الخطابي: الدوي: صوت مرتفع متكرر ولا يفهم، وإنما كان كذلك لأنه نادى من بعد».

<sup>(</sup>٥) في (م) و(ط): «نفقه».

عن الإسلام فقال رسول الله ﷺ: «خمس صلوات في اليوم والليلة»، قال: هل على غيرهن (١٠)؟ قال: «لا إلا أن تطوع».

قال: وذكر له رسول الله على الزكاة قال: هل علي غيرها؟ قال: «لا إلا إن تطوع»، قال: فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص منه، فقال رسول الله على: أفلح إن صدق»(٢).

وليس في شيء من طرقه ذكر الحج، بل فيه ذكر الصلاة والزكاة والركاة والركاة

وفي الصحيحين أيضاً عن أبي هريرة: أن أعرابياً جاء إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله دلني على عمل إذا عملته دخلت الجنة.

قال: «تعبد الله لا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان».

قال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا شيئاً أبداً، ولا أنقص منه. فلما ولى قال النبي ﷺ: «من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا»(٣).

وهذا يحتمل أن يكون هو ضماماً (٤).

<sup>(</sup>١) في (ط): «غير ذلك».

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم (٤٦) كتاب الإيمان باب الزكاة من الإسلام، ورقم (١٨٩١) كتاب الصوم باب وجوب صوم رمضان، ورقم (٢٦٧٨) كتاب الشهادات باب كيف يستحلف، قال تعالى: ﴿يَمْلِفُونَ بِاللّهِ ﴾، ورقم (٢٩٥٦) كتاب الحيل باب في الزكاة، وأن لا يفرق بين مجتمع، ولا يجمع بين متفرق خشية الصدقة، ومسلم برقم (١١) ١/ ٤٠ كتاب الإيمان باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإسلام، والنسائي برقم (٤٥٨) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٢٩١) كتاب الصلاة، والدارمي برقم (١٥٧٨) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (١٥٧٨)

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١٣٩٧) كتاب الزكاة باب وجوب الزكاة، ومسلم برقم (١٤)
 كتاب الإيمان بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة...، وأحمد برقم (٨٣١٠).

<sup>(</sup>٤) ذكر الحافظ ابن حجر تشكه أن هذا الأعرابي الذي ورد ذكره في حديث أبي هريرة قد اختلف في اسمه، فقيل: عبد الله بن المنتفق البشكري (الإصابة ٤٥/٤٤)، =

[43/ب] الكلام على حسديست الأعرابي

الكلام على

حسديست الشعمان بن

قوقل

وقد جاء في بعض الأحاديث ذكر الصلاة والزكاة فقط/ كما في الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري: أن أعرابياً عرض لرسول الله على وهو في سفر، فأخذ بخطام ناقته، أو بزمامها(١)، ثم قال: يا رسول الله! أو يا محمد! أخبرني بما يقربني من الجنة، وما يباعدني من النار، قال: فكف رسول الله على ثم نظر إلى أصحابه ثم قال: "لقد وفق، أو لقد هدي».

ثم قال: «كيف قلت»؟

فأعاد، فقال النبي ﷺ: «تعبد الله لا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتؤتي (٢) الزكاة، وتصل الرحم»، فلما أدبر قال رسول الله ﷺ: «إن تمسك بما أمرته به دخل الجنة»(٣)، هذه الألفاظ في مسلم.

وقد جاء ذكر الصلاة والصيام في حديث النعمان بن قوقل<sup>(٤)</sup>، رواه مسلم عن جابر بن عبد الله قال: سأل رجل النبي على قال: أرأيت إذا صليت الصلوات المكتوبات، وصمت رمضان، وأحللت الحلال، وحرمت الحرام، ولم أزد على ذلك شيئاً، أأدخل الجنة؟ قال: «نعم».

قال: والله لا أزيد على ذلك شيئاً.

وفي لفظ: أتى النبي ﷺ النعمان بن قوقل (٥٠).

<sup>=</sup> وقيل: صخر بن القعقاع الباهلي (الإصابة ٢/ ١٨١)، وقيل بتعدد القصة، (الفتح ٣/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>۱) الخطام: هو كل ما وضع في أنف البعير ليقتاد به، قاله في القاموس المحيط (ص١٤٢٦)، الصحاح (٥/ ١٩١٤)، والزمام بنفس المعنى تقريباً، الصحاح (٥/ ١٩٤٤).

<sup>(</sup>٢) في (ط): اتؤدي١.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (١٣٩٦) كتاب الزكاة باب وجوب الزكاة، ومسلم برقم (١٣)
 ١/ ٤٢ كتاب الإيمان باب بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة . ، والنسائي برقم
 (٤٦٨) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢٣٠٢٧).

<sup>(</sup>٤) الاستيعاب على هامش الإصابة (٣/ ٥٤٨)، الإصابة (٣/ ٥٦٤).

 <sup>(</sup>٥) رواه مسلم برقم (١٥) كتاب الإيمان باب بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة...
 وأحمد برقم (١٣٩٨٥).

الكلام على حديث ابـن عمر

وحديث النعمان [هذا](١) قديم، فإن النعمان بن قوقل قتل قبل فتح الكلام على مكة، قتله بعض بني سعيد بن العاص كما ثبت ذلك في الصحيح<sup>(٢)</sup>.

فهذه الأحاديث خرجت جواباً لسؤال السائلين (٣)، إلا (٤) حديث ابن عمر (٥) فإنه متدأ.

وأحاديث الدعوة والقتال<sup>(٦)</sup> فيها الصلاة والزكاة كما في الصحيحين عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا [ذلك](٧)، عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله»(٨).

وهو في النبي الله: «بني الإسلام على خمس. . الحديث» وهو في الصحيحين.

(٦) في (م): «القتل».
 (٦) ما بين المعكوفتين مضافة من (ط).

(٨) رواه البخاري برقم (٢٥) كتاب الإيمان باب ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الْعَمَلُوةَ وَ وَالْوَا الْعَمَلُوةَ وَ وَالْوَا الْعَمَلُوةَ وَ وَالْوَا الْعَمَلُوةَ وَ وَالْوَا الْعَمَلُوةَ وَالْوَا الْوَكُوةَ فَخُلُوا سَبِيلَهُمَ ﴾، والتاريخ الكبير (٨٤/١)، ومسلم برقم (٢٢) ١/٥٠ كتاب الإيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة..، وابن حبان في صحيحه برقم (١٧٥) ١/٤٠١ والدارقطني في سننه (١/٢٣٢)، والبيهقي (٣/ ٩٢)، وهذا الحديث ليس في مسنله أحمد كما بين الحافظ كلله، والفتح (١/ ٢٧)، ولكن من حديث ابن عمر، كما سنذكره إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) كلمة الهذا، ليست أنى نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>۲) روى البخاري في صحيحه برقم (٢٨٨٢٦) كتاب الجهاد والسير باب الكافر يقتل المسلم عن أبي هريرة في قال: «أتيت رسول الله في وهو بخيبر بعدما افتتحوها فقلت: يا رسول الله السهم لي، فقال بعض بني سعيد بن العاص: لا تسهم له يا رسول الله، فقال أبو هريرة: هذا قاتل ابن قوقل، فقال ابن سعيد بن العاص: واعجباً لوبر تدلى علينا من قدوم ضأن، ينعي علي قتل رجل مسلم أكرمه على يدي، ولم يهني على يديه. .»، وهذا الذي قتل النعمان بن قوقل هو أبان بن سعيد بن العاص كما جاء مصرحاً بذلك في كتاب المغازي برقم (٤٣٣٩)، والقصة رواها أيضاً أبو داود برقم (٢٧٢٤) كتاب الجهاد.

وذكر الحافظ أن إسلام أبان كان قبل خيبر بعد الحديبية، الفتح (٦/٤). (٣) في (ط): «سائلين». (٤) في (ط): «أما».

(۱) حديث أبي هريرة على لفظه: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم مني نفسه وماله إلا بحقه، وحسابه على الله وليس فيه ذكر الصلاة والزكاة كحديث ابن عمر، وقد رواه البخاري برقم (٢٩٤٦) كتاب الجهاد والسير باب دعاء النبي الله الناس إلى الإسلام والنبوة...، ومسلم برقم (٢١) ١/٥٠ كتاب الإيمان باب الأمر بقتال الناس... والترمذي برقم (٢٠١) كتاب الإيمان، والنسائي، برقم (٣٠٩٠) كتاب الجهاد، وأبو داود برقم (٢٦٤٠)، وابن ماجه برقم (٧١) في المقدمة، وأحمد برقم (٨٦٨٧).

وقال الحافظ في الفتح (٧٦/١): «ولم ينفرد ابن عمر بالحديث المذكور، بل رواه أبو هريرة أيضاً بزيادة الصلاة والزكاة فيه كما سيأتي الكلام عليه إن شاء الله في كتاب الزكاة».

قلت: قد رجعت إلى كتاب الزكاة فلم أجد فيه سوى حديث أبي هريرة في ذكر الخلاف بين الصديق وعمر رضي الله عنهم أجمعين في قتال المرتدين، واستدلال عمر بنفس حديث أبي هريرة المتقدم، وليس فيه ذكر للصلاة والزكاة.

وحين جاء الحافظ على حديث أبي هريرة في كتاب الزكاة قال: «وأما حديث أبي هريرة في قصة أبي بكر في قتال مانعي الزكاة فقد تقدم الكلام عليه في شرح حديث ابن عمر...» الفتح (٣/ ١٦٦) ولم يشر إلى ورود الصلاة والزكاة في حديثه، لكن حين جاء عليه جاء عليه في كتاب الجهاد والسير قال: «لكن في حديث ابن عمر زيادة إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وقد وردت الأحاديث بذلك زائداً بعضها على بعض، ففي حديث أبي هريرة الاقتصار على قول لا إله إلا الله...» الفتح (١١٢/٦).

وقد تبين بعد هذا أن زيادة الصلاة والزكاة لم ثرد في الصحيحين إلا من طريق ابن عمر ولها، وقد وقع ذكر الصلاة دون الزكاة من حديث أنس فله عند البخاري برقم (٣٩٣) كتاب الصلاة باب فضل استقبال القبلة، ولفظه: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها وصلوا صلاتنا، واستقبلوا قبلتنا، وأكلوا ذبيحتنا، فقد حرمت علينا دماؤهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله ورواه الترمذي برقم (٣٩٦٦) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (٣٩٦٦) كتاب تحريم الدم، وأبو داود برقم (٢٦٤٨) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (١٢٦٤٣)، والبيهةي على ٩٢/٣.

وقد يكون مراد الحافظ كتلة بقوله المتقدم أن ابن عمر لم ينفرد بزيادة الصلاة والزكاة، وأن أبا هريرة قد روى الحديث بهذه الزيادة في غير الصحيح.

فقد رويت زيادة الصلاة والزكاة عن أبي هريرة عند ابن ماجه برقم (٧١) في المقدمة، وأحمد برقم (٨١)، وإسحاق بن راهوية في مسئده (٢٩٤/١)، ≈

وابن خزيمة برقم (٢٢٤٨) ٨/٤، والدارقطني في السنن (٢/ ٨٩)، والبحاكم (١/ ٣٧٨)، والبيهقي (٧/٤).

ورويت من حديث معاذ ظلم عند ابن ماجه برقم (٧٢) في المقدمة، وأحمد برقم (٢٢)، والطبراني في الكبير (٢٣/٢٠)، والدارقطني في سننه (١/٢٣٢).

كما رويت أيضاً في حديث أنس ﷺ عند النسائي برقم (٣٠٩٤) في الصغرى (المجتبى)، وفي الكبرى (٢٨ / ٢٨٠)، وأبي يعلى برقم (٦٨) (٦٨)، والبيهقي (٧/ ٤)

فثبت أن ابن عمر لم ينفرد بهذا الزيادة، وتابعه أبو هريرة لكن في غير الصحيحين، وقد تابعهما أيضاً - كما بينا - معاذ بن جبل، وأنس بن مالك رضي الله عنهم أجمعين.

لكن هنا إشكال كبير، وهو أنه ورد في بعض الأحاديث السابقة التي رويت فيها زيادة الصلاة والزكاة في غير الصحيحين .. كالنسائي والحاكم وابن خزيمة وغيرهما - قول أبي بكر: "إنما قال رسول الله على: أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، حين استدل عمر بقوله الله أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها فقد عصموا مني هأمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها فقد عصموا مني دماءهم وأموالهم، إلا بحقها وحسابهم على الله، وهو خلاف الذي في الصحيحين وهو قوله فيها: "والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عقالاً...».

يقول القاضي عياض كلفة بعد أن ذكر الخلاف بين الصديق وعمر وللها، ثم ساق حديث ابن عمر في الصحيحين الذي في الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة: «هذا هو نص في قتال من لم يصل ولم يؤت الزكاة، وأن من لم يفعل ذلك لم يعصم دمه وماله، كمن لم يشهد بالشهادتين، لكن يدل على احتجاج عمر على أبي بكر بالحديث، وليس فيه غير ذكر الشهادتين دون غيرهما أنهما لم يسمعاه، وأن ابن عمر سمع ذلك في موطن آخر، والله أعلم، ولو سمع ذلك عمر لما احتج بالحديث دونها، إذ تلك الزيادة عليه حجة، ولو سمعها أبو بكر لاحتج بها على عمر، ولم يحوج إلى الحجة بالقياس، ولا بعموم قوله: إلا بحقها». كتاب الإيمان من إكمال المعلم (٢/ بالقياس، ولا بعموم قوله: إلا بحقها». كتاب الإيمان من إكمال المعلم (٢/)، ووافقه الحافظ، ونقل في الفتح (٢/ ٢٧٧) كلامه هذا مختصراً:

وقال الحافظ أيضاً في الفتح (٧٦/١) عن حديث ابن عمر الذي فيه ذكر الصلاة والزكاة: ﴿وَلُو كَانُوا يَعْرُفُونُهُ لَمَا كَانَ أَبُو بَكُرَ يَقُرُ عَمْرُ عَلَى الاستدلال يقوله عليه الصلاة والسلام: أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، وينتقل عن الصلاة والزكاة، = الاستدلال بهذا النص إلى القياس، إذ قال: لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، =

[و](١) رواه مسلم عن جابر قال #: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله، عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله (٢).

وفي لفظ لمسلم: «حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويؤمنوا بي، وبما جئت مه (٣).

وهذا اللفظ الذي كان قد سمعه عمر، وناظر فيه أبا بكر، لما أراد

لأنها قرينتها في كتاب الله... ولم يستدل أبو بكر بالقياس فقط، بل أخذه أيضاً من قوله عليه الصلاة والسلام في الحديث الذي رواه: إلا بحق الإسلام، قال أبو بكر: والزكاة حق الإسلام... وفي القصة دليل على أن السنة قد تخفى على بعض أكابر الصحابة، ويطلع عليها آحادهم..».

وللمصنف كلام بعد ذلك يوافق ما ذكره القاضي عياض والحافظ ابن حجر.

فالثابت في الصحيحين أن الصديق في استدل بالقياس الصحيح - كما ذكر القاضي عياض - وبالقياس والاستنباط من قوله عليه الصلاة والسلام: إلا بحقها - كما قال الحافظ ابن حجر.

قلت: وحل الإشكال بأحد أمرين: إما أن يقدم ما ثبت في الصحيحين، ويضرب صفحاً عما سواهما، ويصبح ما خالفهما شاذاً، وإما إن يقال: إن الصديق استدل أولا بالقياس والاستنباط، ثم بلغه النص بعد ذلك فاستدل به.

ثم وجدت أن الحافظ ابن رجب الحنبلي كلله قد أورد هذا الإشكال في جامع العلوم والحكم (٢٣٣/١)، ونبه إلى أن هناك خطأ في هذه الروايات، وقال: «ولكن هذه الرواية أيضاً أخطأ فيها عمران القطان إسناداً ومتناً، قاله أئمة الحفاظ، منهم علي بن المديني، وأبو زرعة، وأبو حاتم، والترمذي، والنسائي، ولم يكن هذا الحديث عن النبي والله المفظ عند أبي بكر، وإنما قال أبو بكر والله الأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، وهذا أخذه والله أعلم ـ من قوله في الحديث: إلا بحقها. . ».

<sup>(</sup>١) هذه الواو ليست في النسخ، وأضفناها ليتضح المعني.

 <sup>(</sup>۲) حدیث جابر رواه مسلم (۱/ ۵۳) کتاب الإیمان باب الأمر بقتال الناس حتی یقولوا لا إله إلا الله...، والترمذي رقم (۳۳٤۱)، وابن ماجه برقم (۳۹۲۸) کتاب الفتن، برقم (۱۳۷۹۷).

قتال مانعي الزكاة، فقال له: كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله ﷺ #(١) «أمرت أن أقاتل الناس، حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، فإذا قالوا عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها».

[1/٤٩] فقال أبو بكر: والله لأقاتلن/ من فرق بين الصلاة والركاة، فإن الزكاة حق المال<sup>(٢)</sup>.

فكان من فقه أبي بكر في أنه فهم من ذلك الحديث [المختصر] (٣) أن القتال على الزكاة [قتال] (٤) على حق المال.

وقد بين النبي على مراده بذلك في اللفظ المبسوط الذي رواه ابن عمر (٥).

والقرآن صريح في موافقة حديث ابن عمر قال تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَالْفَسَلُوةَ وَمَاتُوا الرَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمُّ ﴾ [التوبة: ٥].

وحديث معاذ<sup>(1)</sup> لما بعثه إلى اليمن لم يذكر فيه النبي ﷺ إلا الصلاة والزكاة.

فلما كان في بعض الأحاديث ذكر بعض الأركان دون بعض، أشكل ذلك على بعض الناس.

(١) ما بين العلامتين # سقط كبير من (ط) و(م).

(۲) خلاف عمر مع الصديق في قتال مانعي الزكاة رواه البخاري برقم (۱۳۹۹) و (۱۴۰۰) و (۱۴۰۰) و (۱۴۰۰) كتاب الإيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله..، والترمذي برقم (۲۱۷) كتاب الإيمان، والنسائي برقم (۲٤٤٣) كتاب الزكاة، وأبو داود برقم (۲۲۰۷) كتاب الزكاة، وأحمد برقم (۱۰٤٥۹)، وابن حبان برقم (۲۱۲) ۱/ (۱۰۶۹)، والبيهقي (۱۰٤۶).

(٣) في نسخة الأصّل: ﴿ المختصِّ، والتصحيح من (م) و(ط). ﴿

(٤) في نسخة الأصل: (فقال»، والتصحيح من (م) و(ط).

هو الحديث الذي تقدم تخريجه، وورد فيه الأمر بالقتال حتى يقولوا لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة.

(٦) يأتي بتمامه بعد ذلك إن شاء الله.

الجواب عن سبب اختلاف الروايات [فأجاب بعض الناس](۱) أن(۲) سبب هذا أن الرواة اختصر بعضهم الحديث الذي رواه، وليس الأمر كذلك، فإن هذا طعن في الرواة و[نسبة لهم](۲) إلى الكذب(٤)، إذ هذا الذي ذكره إنما يقع في الحديث الواحد، مثل حديث وفد عبد القيس، حيث ذكر بعضهم الصيام، وبعضهم لم يذكره، وحديث ضمام حيث ذكر بعضهم الخمس، وبعضهم لم يذكره، وحديث النعمان بن قوقل حيث ذكر بعضهم فيه الصيام، وبعضهم لم يذكره.

فهنا<sup>(٦)</sup> يعلم أن أحد [الراويين]<sup>(٧)</sup> اختص بالنقص<sup>(٨)</sup> أو غلط في الزيادة.

فأما الحديثان المنفصلان (٩) فليس الأمر كذلك، لا سيما والأحاديث

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين ليس في نسخة الأصل، وهو في (م) و(ط).

 <sup>(</sup>٢) في (ط): «بأن».
 (٣) في نسخة الأصل: «ونسبته إليهم».

<sup>(</sup>٤) قول المصنف هذا يحتاج إلى وقفة وتأمل، فلطالما ذكر شراح الأحاديث أن بعض الرواة قد اختصر الحديث، وقد ذكر الحافظ ابن حجر كلله في هدي الساري في الفصل الثالث الذي جمله في بيان تقطيع الإمام البخاري فله للحديث، واختصاره وفائدة إعادته. . (١٥) في سبب ذلك: ومنها أحاديث يرويها بعض الرواة تامة، ويرويها بعضهم مختصرة، فيوردها كما جاءت، ليزيل الشبهة عن ناقلها. .».

وذكر الحافظ أيضاً في الفتح (١/ ١٣٣) قولاً لبعض العلماء عند كلامه على حديث وفد عبد القيس، وأن الراوي ترك بعض الأركان اختصاراً أو نسياناً.

وقال الحافظ في الفتح (٣/ ٢٦٥) في حديث الأعرابي الذي أخذ بخطام ناقة النبي ﷺ، ولم يذكر فيه الحج: «لم يذكر الحج لأنه حينئذٍ كان حاجاً، ولعله ذكره له فاختصره...٥.

فتبين أن القول بأن بعض الرواة قد يختصرون الحديث الواحد ـ كما ترى ـ قول معروف عند أهل العلم، وهو ما أشار إليه المصنف.

<sup>(</sup>٥) وقد تقدم الكلام على هذه الأحاديث ورواياتها المختلفة.

<sup>(</sup>٦) في (ط): الفيهذاة.

<sup>(</sup>٧) في نسخة الأصل: «الروايتين»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>A) في (م): «اختصر بالبعض»، وفي (ط): اختصر البعض.

<sup>(</sup>٩) في (م): «المفصلان».

قد تواترت بكون الأجوبة كانت مختلفة، وفيها ما يبين (١) قطعاً أن النبي ﷺ تكلم بهذا تارة، وبهذا تارة.

والقرآن يصدق ذلك فإن الله سبحانه في بعض الآيات على الأخوة الإجوة الإيمانية بالصلاة والزكاة فقط (٢) كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَنَامُوا الشَّكَلُوةَ وَءَانُوا الزَّكُوةَ فَإِخْوَنُكُمْ فِي اللِّينِ ﴾ [التوبة: ١١].

كما أنه (٣) علق ترك القتال على ذلك في قوله: ﴿ فَإِن نَابُوا وَأَقَامُوا الصَّالَوةَ وَءَاتُوا الرَّكَوةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمٌّ ﴾ [التوبة: ٥].

وقد تقدم حديث ابن عمر الذي في الصحيحين موافقاً لهذه الآية

وأيضاً فإن في حديث وفد عبد القيس ذكر خمس المعنم، الأنهم كانوا طائفة ممتنعة يقاتلون، ومثل هذا لا يذكر جواب سؤال سائل بما يجب عليه في حق نفسه. ولكن عن هذا (جوابان):

(أحدهما): أن النبي على أجاب بحسب نزول الفرائض، وأول ما فرض الله الشهادتين، ثم الصلاة، فإنه أمر بالصلاة في أول أوقات الوحي (٤).

قرص الله السهاديين، مم الصلاه، فإنه أمر بالصلاه في أول أوفات الوحي . بل قد ثبت في الصحيح أنه/ أول ما نزل عليه: ﴿أَثَرَاْ بِإِنْسِهِ رَبِّكَ ٱلْأَكْرُهُ ۞ الَّذِى عَلَمْ بِٱلْقَلِمِ ۞ عَلَمَ

اَلْإِنْسُنَ مَا لَرُ يَهُمُ ۞﴾ [العلق: ١ \_ ٥]<sup>(٥)</sup>.

ثم أنزل عليه بعد ذلك: ﴿ يَا أَيْمُ اللَّهُ مِنْ أَنْذِرُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّ اللَّاللَّالِمُلْلَاللَّا اللَّاللَّا

[٤٩]ب]

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): «بين».

 <sup>(4):</sup> تقديم وتأخير، والعبارة فيها كالتالي: فإن الله على الأخوة الإيمانية في بعض الآيات بالصلاة والزكاة.

<sup>(</sup>٣) في (ط): «أن».

٤) ومال إلى هذا القول الإمام الخطابي في أعلام الحديث (١٥٧/١ ـ ١٥٩). ﴿

<sup>(</sup>٥) روى ذلك البخاري في حديث نزول الوحي الطويل برقم (٣) و(٤) كتاب بدء الوحي، ورواه مسلم برقم (١٦٠) كتاب الإيمان باب بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٦) كلمة (هو) ليست في (م) و(ط).

الخطاب الأول ليس فيه إرسال وآخر سورة اقرأ: ﴿وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبِ العلن: ١٩]، فأول السورة هو أمر [بالقراءة](١)، وآخرها أمر بالسجود، والصلاة مؤلفة من أقوال وأعمال، وأفضل أقوالها القراءة، وأفضل أعمالها السجود، والقراءة أول أقوالها المقصودة، وما بعده تبع له.

وقد روي أن الصلاة أول ما فرضت كانت ركعتين بالغداة، وركعتين بالعشي ( $^{(7)}$ )، ثم فرضت الخمس ليلة المعراج  $^{(8)}$ ، وكانت ركعتين ركعتين فلما هاجر أقرت صلاة السفر، وزيد في صلاة الحضر  $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: من القرآن.

 <sup>(</sup>۲) لعل المؤلف يشير إلى ما رواه البيهقي (١/ ٣٥٩) عن قتادة قال: «كان بدء الصلاة ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي».

وقال الحافظ في الفتح (١/ ٤٦٥): «ذهب جماعة إلى أنه لم يكن قبل الإسراء صلاة مفروضة، إلا ما كان وقع الأمر به من صلاة الليل من غير تحديد، وذهب الحربي إلى أن الصلاة كانت مفروضة ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي...»، وذكر الحافظ هذا القول في غير موضع (٢/ ٥٣)، (٧/ ٢٠٣).

كما حكى كتلفه عن القاضي أبي بكر ابن العربي (٢٨٦/١٢) أن قوماً من الخوارج أنكروا الصلوات الخمس، وقالوا: الواجب صلاة بالغداة وصلاة بالعشي.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٣٤٩) كتاب الصلاة باب كيف فرضت الصلوات في الإسراء، ومسلم برقم (١٦٢) ١٤٥/١ كتاب الإيمان باب الإسراء برسول الله الله إلى السموات، وفرض الصلوات، والنسائي برقم (٤٥٠) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٣٩٩) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وأحمد برقم (١٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) يشير المؤلف تتلله إلى إحدى روايات عائشة في ذلك المقام، فقد روى البخاري برقم (٣٩٣٥) كتاب المناقب من حديث عائشة قالت: «فرضت الصلاة ركعتين، ثم هاجر النبي على ففرضت أربعاً، وتركت صلاة السفر على الأولى».

ورواه أحمد برقم (٢٥٥١١) بلفظ أطول عن عائشة قالت: «فرضت الصلاة ركعتين ركعتين بمكة، فلما قدم رسول الله على المدينة، زاد في كل ركعتين ركعتين، إلا المغرب فإنها وتر النهار، وصلاة الفجر لطول قراءتهما ورواه البيهقي في سننه الكبرى (١/ ٣٦٢).

أما الرواية الأكثر وروداً فقد جاءت مطلقة دون ذكر لمكة أو المدينة، ولفظها: «فرض الله الصلاة حين فرضها، ركعتين في الحضر والسفر، فأقرت صلاة السفر، وزيد في صلاة الحضر» رواها البخاري برقم (٣٥٠) كتاب الصلاة، ومسلم برقم (٦٨٥) كتاب صلاة المسافرين وقصرها، والنسائي برقم (٤٥٣) كتاب الصلاة، =

وكانت الصلاة تكمل [شيئاً](١) بعد شيء، فكانوا أولاً يتكلمون في الصلاة، ولم يكن فيها تشهد، ثم أمروا بالتشهد(٢)، وحرم عليهم الكلام(٣).

ومن أقوى ما يؤيد كلام المصنف ما رواه النسائي في سننه الصغرى برقم (١٢٧٧) كتاب السهو، وفي الكبرى برقم (١٢٧٠) ٣٧٨/١ عن عبد الله بن مسعود شه قال: "كنا نقول في الصلاة قبل أن يفرض التشهد: السلام على الله... الحديث، ورواه الدارقطني في سننه وصححه (١/ ٣٥٠)، والبيهقي وصححه في السنن الكبرى (١/ ١٣٨).

وقال السندي في حاشيته على سنن النسائي (٣/ ٤١): «قبل أن يفرض التشهد، ظاهره أن التشهد محله فرض، ويحتمل أن المراد قبل أن يشرع التشهد..»، وكل ما ذكرناه يؤيد كلام المصنف أن الصلاة لم يكن فيها تشهد، ثم أمروا بالتشهد.

(٣) يشير المؤلف رحمه إلى حديث عبد الله بن مسعود وحديث زيد بن أرقم في الصحيحين، فحديث ابن مسعود رواه البخاري برقم (١١٩٩) كتاب العمل في الصلاة باب ما ينهى من الكلام في الصلاة، ولفظه: "كنا نسلم على النبي على وهو في الصلاة فيرد علينا، فلما رجعنا من عند النجاشي سلمنا عليه فلم يرد علينا، وقال: إن في الصلاة شغلاً»، ورواه مسلم برقم (٥٣٨) ١/ ٣٨١ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب تحريم الكلام في الصلاة، ونسخ ما كان من إباحة، والنسائي برقم (١٢٢٠) كتاب السهو، وأبو داود برقم (٩٢٣) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٠١٩)، كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، وكلهم بألفاظ متقاربة، ورواه أحمد برقم (٤١٣٤) ولفظه: «كنا نتكلم في الصلاة، ويسلم بعضنا على بعض، ويوصي أحدنا بالحاجة، فأتبت النبي على في الصلاة عليه وهو عليه على بعض، ويوصي أحدنا بالحاجة، فأتبت النبي على في الصلاة عليه وهو عليه وهو عليه وهو عليه المناب المناب النبي المناب المناب عليه وهو عليه وهو عليه المناب المناب المناب النبي المناب المناب عليه وهو عليه وهو عليه المناب المناب المناب المناب النبي المناب المناب عليه وهو عليه المناب المناب المناب المناب المناب المناب النبي المناب المناب عليه وهو عليه المناب المن

وأبو داود برقم (۱۱۹۸) كتاب الصلاة، ومالك برقم (۳۳۷) كتاب النداء للصلاة،
 والدارمي برقم (۱۹۰۹) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (۲٥٤٣٦).

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصلُّ و(م): شيء، وأثبتنا ما في (ط) لأنه أقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>٢) روى الشيخان عن ابن مسعود قال: «كنا نقول إذا كنا في الصلاة خلف النبي ﷺ:
السلام على الله، السلام على فلان، فقال لنا رسول الله ﷺ ذات يوم: إن الله هو
السلام، فإذا قعد أحدكم في الصلاة فليقل: التحيات لله..» واللفظ لمسلم، وقد
رواه البخاري برقم (٨٣١) كتاب الأذان باب التشهد في الآخرة، ومسلم برقم
(٣٠١) ١/ ٣٠١ كتاب الصلاة باب التشهد في الصلاة، وأبو داود برقم (٩٦٨)
كتاب الصلاة وابن ماجه برقم (٩٩٩) كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، والدارمي
برقم (١٣٤٠) كتاب الصلاة.

وكذلك لم يكن بمكة لهم أذان، وإنما شرع الأذان بالمدينة بعد الهجرة (١)، وكذلك صلاة الجمعة (٢)، والعيد، والكسوف، والاستسقاء،

يصلي فلم يرد علي، فأخذني ما قدم وما حدث، فلما صلى قال: إن الله الله يحدث من أمره ما شاء، وإنه قد أحدث أن لا تكلموا في الصلاة».

أما حديث زيد بن أرقم في فرواه البخاري برقم (١٢٠٠) كتاب العمل في الصلاة باب ما ينهى من الكلام في الصلاة، ولفظه: "إن كنا لنتكلم في الصلاة على عهد النبي في يكلم أحدنا صاحبه بحاجته، حتى نزلت: ﴿ كَيْفِلُواْ عَلَى الشّكَلُونِ . . . ﴾ الآية فأمرنا بالسكوت، ورواه مسلم برقم (٥٣٩) كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب تحريم الكلام في الصلاة . . ، ولفظ مسلم: "كنا نتكلم في الصلاة، يكلم الرجل صاحبه وهو إلى جنبه في الصلاة، حتى نزلت: ﴿ وَقُومُواْ لِلّهِ قَلْمِنا بالسكوت، ونهينا عن الكلام، ورواه أيضاً النسائي برقم (١٢١٩) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٩٤٩) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٩٤٩) كتاب الصلاة، وأجو داود برقم (٩٤٩) كتاب الصلاة، وأجو داود برقم (٩٤٩)

وقد اختلف أهل العلم في تحريم الكلام في الصلاة، هل كان بمكة أو بالمدينة، وقد ذكر الخلاف الحافظ ابن رجب في الفتح (٢٩٢/٩)، والحافظ ابن حجر في الفتح (٣٩ ٢٧).

(۱) روى الشيخان أن ابن عمر كان يقول: كان المسلمون حين قدموا المدينة يجتمعون فيتحينون الصلاة، ليس ينادى لها، فتكلموا يوماً في ذلك، فقال بعضهم: اتخذوا ناقوساً مثل ناقوس النصارى، وقال بعضهم: بل بوقاً مثل قرن اليهود، فقال عمر: أولا تبعثون رجلاً ينادي بالصلاة؟ فقال رسول الله على: يا بلال، قم فناد بالصلاة، رواه البخاري برقم (٢٠٤) كتاب الأذان باب بدء الأذان، ومسلم برقم (٣٧٧) ١/ ٢٨٥ كتاب الصلاة باب بدء الأذان.

وقد رواه ابن المنذر في كتابه (الأوسط) برقم (١١٦٠) ١١/٣ وقال: «هذا الحديث يدل على أن بدء الأذان إنما كان بعد أن هاجر النبي ﷺ إلى المدينة، وأن صلاته بمكة إنما كانت بغير نداء ولا إقامة...».

والأصل في بدء الأذان حديث عبد الله بن زيد الأنصاري رها، ورؤياه في ذلك، وحديثه رواه الترمذي برقم (١٨٩) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٤٩٩) كتاب الصلاة، وأبن ماجه برقم (٧٠٦) كتاب الأذان والسنة فيه، وأحمد برقم (١٦٠٤).

(٢) ذكر الحافظ ابن رجب كثلة أن الجمعة فرضت بالمدينة، وذكر أن هذا قول جمهور العلماء، قال: "ويدل عليه \_ أيضاً \_ أن سورة الجمعة مدنية، وأنه لم يثبت أن النبي على كان يصلي بالجمعة بمكة قبل هجرته، ونص الإمام أحمد على أن أول جمعة جمعت في الإسلام هي التي جمعت بالمدينة مع مصعب بن عمير، وكذا = وقيام رمضان، وغير ذلك إنما شرع بالمدينة بعد الهجرة، وأمروا بالزكاة والإحسان في مكة أيضاً، ولكن فرائض الزكاة ونصبها إنما شرعت بالمدينة (١)، وأما صوم رمضان فهو إنما فرض في السنة الثانية من الهجرة (٢)، وأدرك النبي على تسع رمضانات.

## [فصل]

الخلاف ني زمــن نــرض الحج

وأما الحج فقد تنازع الناس في وجوبه فقالت طائفة: فرض سنة ست من الهجرة # وعمدتهم في ذلك أن قوله تعالى: ﴿وَأَيْتُوا اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

قال عطاء، والأوزاعي، وغيرهما الفتح (٨/ ٦٢)، وانظر: زاد المعاد (١/ ٣٧٢)، والفتح لابن حجر (٢/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ في الفتح (٣/ ٢٢٦): «اختلف في أول وقت فرض الزكاة، فذهب الأكثر أنه وقع بعد الهجرة، فقيل: كان في السنة الثانية قبل فرض رمضان. ، وادعى ابن خزيمة في صحيحه أن فرضها كان قبل الهجرة. ومما يدل على أن فرض الزكاة وقع بعد الهجرة اتفاقهم على أن صيام رمضان إنما فرض بعد الهجرة، لأن الآية الدالة على فرضيته مدنية بلا خلاف، وثبت عند أحمد وابن خزيمة أيضاً، والنسائي وابن ماجه والحاكم من حديث قيس بن سعد بن عبادة قال: «أمرنا رسول الله على بصدقة الفطر قبل أن تنزل الزكاة، ثم نزلت فريضة الزكاة، فلم يأمرنا ولم ينهنا ونحن نفعله إسناده صحيح رجاله رجال الصحيح إلا أبا عمار الراوي له عن قيس بن سعد، وهو كوفي اسمه عربب بالمهملة المفتوحة ابن حميد، وقد وقعه أحمد وابن معين، وهو دال على أن فرض صدقة الفطر كان قبل فرض الزكاة، فيقتضي وقوعها بعد فرض رمضان، وذلك بعد الهجرة، وهو المطلوب».

وما ذهب إليه المصنف من أنهم أمروا بالزكاة في مكة، لكن فرائض الزكاة ونصبها وأحكامها لم تشرع إلا في المدنية، هو المتوجه في هذا الباب، وقد ذكر الحافظ مثل ذلك، الفتح (٣٦٦/٣).

<sup>(</sup>۲) قال الحافظ ابن القيم كله في زاد المعاد (۲/ ۳۰) عن صوم رمضان: «وكان فرضه في السنة الثانية من الهجرة، فتوفي رسول الله كل وقد صام تسع رمضانات...»، وانظر تاريخ ابن جرير (۱۸/۲)، والبداية والنهاية (۳/ ۲۵٤). (۳) ما بين العلامتين (#) ساقط من (ط).

يتضمن الأمر بابتداء الفعل وإتمامه، وقال الأكثرون: إنما وجب الحج متأخراً، قيل: سنة تسع، وقيل: سنة عشر، وهذا هو الصحيح(١).

فإن آية الإيجاب إنما هي قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ اَلْبَيْتِ﴾

[آل عمران: ٩٧]<sup>(٢)</sup>، وهذه الآية في سورة<sup>(٣)</sup> آل عمران في سياق مخاطبته لأهل الكتاب، وصدر آل عمران، وما فيها من مخاطبة أهل الكتاب، نزل [١٥٠] لما قدم على النبي ﷺ وفد نجران النصارى، وناظروه في أمر المسيح، وهم أول من أدى الجزية من أهل الكتاب<sup>(٤)</sup>.

١ .. قبل الهجرة، وهو قول شاذ .. كما قال الحافظ في الفتح (٣/ ٣٧٨).

٢ \_ وقيل: سنة خمس للهجرة.

٣ ـ وقيل: سنة ست للهجرة، وذكر الحافظ أن هذا قول الجمهور لقوله تعالى:
 ﴿ وَأَيْشُوا الْهَبِّ وَالْهُرْزَ بِلَوْكِ الفتح (٣/ ٣٧٨).

٤ \_ وقيل: سنة سبع للهجرة.

ه \_ وقيل: سنة ثمان للهجرة.

٦ ـ وقيل: سنة تسع للهجرة.

٧ ـ وقيل: سنة عشر للهجرة، وهو ما رجحه المصنف.

وهذه الأقوال ذكرها الشيخ أبو القاسم الرافعي في كتابه، فتح العزيز على هامش المجموع (٣/٨)، وذكرها المصنف كلله في كتابه شرح العمدة (٢١٨/١)، وقد أطال البحث فيها، ورد على من قال: إن الحج فرض سنة خمس، أو ست، غير أنه رجح أن يكون فرضه سنة تسع، شرح العمدة (٢٢٢/١).

أما تلميذ المصنف الحافظ ابن القيم، فقد ذكر أن فرض الحج كان سنة تسع أو عشر، ولم يجزم بشيء، زاد المعاد (١٠١/٢).

ومن آثار هذا الخلاف المسألة المشهورة في وجوب الحج، هل هو على الفور أو التراخي، وخلاف الفقهاء في ذلك.

 (٢) قال الحافظ ابن كثير تَثَلَثُهُ عند هذه الآية: «هذه آية وجوب الحج عند الجمهور» ورجح ذلك القول، تفسير ابن كثير (١/ ٣٨٦).

(٣) كلمة «سورة» ليست في (م) و(ط).

إ) وردت قصة وفد نجران مختصرة في الصحيحين من رواية حذيفة هذه قال: "جاء العاقب والسيد صاحبا نجران إلى رسول الله فلا يريدان أن يلاعناه، قال: فقال أحدهما لصاحبه: لا تفعل، فوالله لئن كان نبياً فلاعننا لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا، قالا: إنا نعطبك ما سألتنا، وابعث معنا رجلاً أميناً، ولا تبعث معنا =

<sup>(</sup>١) اختلف أهل العلم في وقت ابتداء فرض الحج فقيل:

وكان ذلك بعد إنزال سورة براءة، التي شرع فيها الجزية، وأمر فيها بقتال أهل الكتاب، وحتى يعطوا الجزية عن يد وهو صاغرون

وغزا النبي ﷺ غزوة تبوك، التي غزا فيها النصارى لما أمر الله بذلك في قوله تعالى: ﴿قَيْنِلُوا اللَّهِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُورِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَكَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ حَقَّ مَا حَكَّمَ اللَّهِ مَن يَدِ وَهُمْ صَدْغِرُونَ ﴿ ﴾ [النوبة: ٢٩].

ولهذا لم يذكر وجوب الحج في عامة الأحاديث، وإنما جاء في الأحاديث المتأخرة، وقد قدم على النبي على وفد عبد القيس، وكان قدومه قبل فتح مكة على الصحيح كما قدمناه (۱)، وقالوا: يا رسول الله، إن بيننا وبينك هذا الحي من كفار مضر، يعنون بذلك أهل نجد من تميم وأسد وغطفان، لأنهم بين البحرين وبين المدينة، وعبد القيس من ربيعة ليسوا من مضر، ولما فتحت مكة زال هذا الخوف، ولما قدم عليه وقد عبد القيس أمرهم بالصلاة والزكاة وصيام رمضان وخمس المغنم، ولم يأمرهم بالحج.

وحديث ضمام قد تقدم أن البخاري لم يذكر فيه الحج، كما لم يذكر (٢) في حديث طلحة، وأبي هريرة، وغيرهما (٣)، مع قولهم: إن هذه الأحاديث هي من قصة ضمام، وهذا ممكن، مع أن تاريخ قدوم ضمام هذا ليس متيقناً.

الا أميناً، فقال: لأبعثن معكم رجلاً أميناً، حتى أمين، فاستشرف له أصحاب رسول الله هيه، فقال: قم يا أبا عبيدة بن الجراح، فلما قام: قال رسول الله هيه: هذا أمين هذه الأمة»، ورواه البخاري برقم (٤٣٨٠) كتاب المغازي باب قصائل أهل نجران، ومسلم برقم (٢٤٢٠) ١٨٨٢/٤ كتاب فضائل الصحابة باب فضائل أبي عبيدة بن الجراح، والترمذي برقم (٣٧٩٦) كتاب المناقب، وابن ماجه برقم (١٣٥٠) في المقدمة، وأحمد برقم (٣٩٢٠).

وجاءت قصة الوفد مطولة في كتب المغازي والسير من رواية ابن إسحاق، سيرة ابن هشام (١/ ٥٧٣)، ومن رواية سلمة بن عبد يسوع بن يونس، عن أبيه عن جده يونس ـ وكان نصرانياً فأسلم ـ عند الحافظ البيهقي في دلائل النبوة (٣٨٢)، وتفسير القرآن العظيم (١/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): أبيناه وانظر: ص٢٣٥. (٢) في (ط): اللذكره ال

<sup>(</sup>٣) وقد تقدم الكلام على ذلك فيما سبق.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَأَتِنُوا الْحُجُ وَالْمُرَةُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فليس في لفظ (١) الآية إلا الأمر بإتمام ذلك، وذلك يوجب إتمام ذلك على من دخل فيه، فنزل الأمر بذلك لما أحرموا بالعمرة عام الحديبية، ثم أحصروا فأمروا بالإتمام، وبين لهم حكم الإحصار (٢)، ولم يكن حينئذ قد وجب عليهم لا عمرة ولا حج.

(الجواب الثاني): أنه كان على يناهم ما يناسبه، فيذكر تارة الفرائض الظاهرة التي يقاتل (٢) على فعلها (٤) الطائفة الممتنعة، كالصلاة والزكاة.

ويذكر تارة ما يجب على السائل، فمن أجابه بالصلاة والصيام، لم يكن عليه زكاة يؤديها، ومن أجابه بالصلاة والزكاة والصيام، فإما أن يكون قبل فرض الحج، وهذا هو الواجب في مثل حديث عبد القيس ونحوه، وإما أن يكون السائل ممن لا حج عليه.

وأما الصلاة والزكاة/ فلهما شأن ليس لسائر الفرائض، ولهذا ذكر الله [١٥/ب] تعالى في كتابه القتال عليهما أنهما عبادتان ظاهرتان بخلاف الصوم، فإنه أمر باطن وهو مما ائتمن الناس عليه، فهو من جنس الوضوء والاغتسال من الجنابة ونحو ذلك، مما يؤتمن عليه العبد، فإن الإنسان يمكنه أن لا ينوي الصوم، وأن يأكل سراً، كما يمكنه أن يكتم حدثه وجنابته.

وأما الصلاة والزكاة فأمر ظاهر، لا يمكن الإنسان بين المؤمنين أن يمتنع من ذلك وهو على يذكر في الإسلام الأعمال الظاهرة، التي يقاتل عليها الناس، ويصيرون مسلمين بفعلها، فلهذا علق ذلك بالصلاة والزكاة

 <sup>(</sup>۱) في (م) و(ط): «هذه».
 (۲) انظر: تفسير ابن كثير (۱/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) في (ط): «تقاتل».(٤) في (ط): «تركها».

<sup>(</sup>٥) يعني قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الْقَسَلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكَوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]، وقد تقدم الكلام عنها.

<sup>(</sup>٦) كلمة (ظاهرتان) ليست في (م) و(ط).

دون الصيام، وإن كان الصوم واجباً، كما في آيتي براءة (١)، فإن براءة نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس.

الكلام على حديث معاذ

وكذلك لما بعث معاذ بن جبل في إلى اليمن قال له: "إنك تأتي قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة ألا إله إلا الله، وأني رسول الله، فإن هم أجابوك لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم حمس صلوات في اليوم والليلة، فإن هم أطاعوك بذلك(٢)، فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم، فإن هم أطاعوا لك بذلك(٣) فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب، أخرجاه في الصحيحين(٤).

ومعاذ أرسله إلى اليمن في آخر الأمر بعد فرض الصيام، بل بعد فتح مكة، بل بعد تبوك، وبعد فرض الحج والجزية، فإن النبي على مات ومعاذ باليمن، وإنما قدم المدينة بعد موته (٥)، ولم يذكر في هذا الحديث الصيام

<sup>(</sup>١) المقصود بآيتي براءة هي قوله تعالى: ﴿فَإِذَا السَّلَخَ ٱلْأَثُهُو ٱلْمُرْمُ فَآقَنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْمُرُهُمْ وَأَعْدُوا لَهُمْ حَكُلَّ مَرْصَدِّ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوَةُ وَوَالُولُ الرَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِلَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَجِيعٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ٥]، وقوله تعالى: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ وَمَاتَوا الرَّكُوةَ فَإِخْوَلَكُمُ فِي ٱلدِينُ وَنُفَصِلُ الْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١].

<sup>(</sup>٢) في (م) و(ط): «لذلك»، وقد جاءت الروايات بالأمرين.

٣) في (ط): «أطاعوك لذلك»، وقد جاءت الروايات بالأمرين أيضاً.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (١٣٩٥) كتاب الزكاة باب وجوب الزكاة، ومسلم برقم (١٩) (١٠٠/ كتاب الإيمان باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، والترمذي برقم (٦٢٥) كتاب الزكاة، والنسائي يرقم (٢٤٣٥) كتاب الزكاة، وأبو داود برقم (١٥٨٤) كتاب الزكاة، وابن ماجه يرقم (١٧٨٣) كتاب الزكاة، والدارمي برقم (١٦١٤) كتاب الزكاة، وأحمد برقم (٢٠٧٢).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن حجر كله في الفتح (٣/ ٣٥٨): «وكان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي ﷺ كما ذكره المصنف في أواخر المغازي، وقبل: كان ذلك في أواخر سنة تسع عند منصرفه ﷺ من تبوك. . وقبل: بعثه عام الفتح سنة ثمان، واتفقوا على أنه لنم يزل على اليمن إلى أن قدم في عهد أبي بكر، ثم توجه إلى الشام فمات بها».

لأنه تبع، وهو باطن، ولا ذكر الحج، لأن وجوبه خاص، وليس بعام، وهو لا يجب في العمر إلا مرة (١).

(١) قال الحافظ كالله في الفتح (٣/ ٣٦٠) عن حديث معاذ ما نصه: "لم يقع في هذا الحديث ذكر الصوم والحج، ومع أن بعث معاذ كما تقدم كان في آخر الأمر، وأجاب ابن الصلاح بأن ذلك تقصير من بعض الرواة، وتعقب بأنه يفضي إلى ارتفاع الوثوق بكثير من الأحاديث النبوية، لاحتمال الزيادة والنقصان، وأجاب الكرماني بأن اهتمام الشارع بالصلاة والزكاة أكثر، ولهذا كررا في القرآن، فمن ثم لم يذكر الصوم والحج في هذا الحديث مع أنهما من أركان الإسلام، والسر في ذلك أن الصلاة والزكاة إذا وجبا على المكلف لا يسقطان عنه أصلاً، بخلاف الصوم فإنه قد يسقط بالفدية، والحج فإن الغير يقوم مقامه فيه كما في المعضوب، ويحتمل أنه حينئذ لم يكن شرع، انتهى. وقال شيخنا شيخ الإسلام: إذا كان الكلام في بيان الأركان لم يخلّ الشارع بشيء كحديث ابن عمر: "بني الإسلام على خمس، فإذا كان في الدعاء إلى الإسلام اكتفى بالأركان الثلاثة الشهادة والصلاة والزكاة، ولو كان بعد وجود فرض الصوم والحج كقوله تعالى: ﴿ إَإِنَّ السَّاصِ السَّامِ اللَّهِ ا تَابُوا وَأَقَامُوا أَلصَّلُوهُ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ في موضعين مِن براءة، مع أن نزولها بعد فرض الصوم والحج قطعاً، وحديث أبن عمر أيضاً: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة»، وغير ذلك من الأحاديث، قال: والحكمة في ذلك: أن الأركان الخمسة، اعتقادي وهو الشهادة، وبدني وهو الصلاة، ومالي وهو الزكاة، اقتصر في الدعاء إلى الإسلام عليها لتفرع الركنين الأخيرين عليها، فإن الصوم بدني محض، والحج بدني مالي، وأيضاً فكلمة الإسلام هي الأصل، وهي شاقة على الكفار، والصلوات شاقة لتكررها، والزكاة شاقة لما في جبلة الإنسان من حب المال، فإذا أذعن المرء لهذه الثلاثة كان ما سواها أسهلَ عليه بالنسبة إليها، والله أعلم».

وقد يقال: إن النبي على قال ذلك في مقام الدعوة إلى الله، ولم يقله في بيان أركان الإسلام، وألفاظ الحديث تدل على ذلك، كقوله عليه الصلاة والسلام: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب»، وقوله: الفليكن أول ما تدعوهم إليها شهادة أن لا إله إلا الله... فإن هم أجابوك فأعلمهم»، ثم حذره على من الظلم، فالحديث يعرض لكيفية الدعوة، ومنهج التعليم، لا لتعليم أركان الإسلام، وعلى ذلك فلم يستكمل ذكر أركان الإسلام، لأن ذكرها ليس هو المقصود، فلا إشكال إذن في الحديث، والله أعلم، وهذا القول قريب من القول الذي قبله.

قلت: وهذا القول، وهو أن حديث معاذ كان في مقام الدعوة والتعليم، وليس في =

وقصد الحافظ أن البخاري كلله بوب باباً قال فيه: «باب بعث أبي موسى ومعاذ
 إلى اليمن قبل حجة الوداع» صحيح البخاري (٣/ ١٦٠).

ولهذا تنازع العلماء في تكفير من يترك شيئاً من هذه الفرائض [الأربع](١) بعد الإقرار بوجوبها.

فأما الشهادتان إذا لم يتكلم بها مع القدرة، فهو كافر باطناً وظاهراً عند سلف الأمة، وأثمتها، وجماهير علمائها.

كفرخن ترك

الشهادتين مع القدرة على

التكلم بهما

[1/01]

كفر من جحد معلوماً من

السديسن

ثبوت الشروط

وانتفاء الموانع في التكفير

بالضرورة

وذهبت طائفة من المرجئة، وهم جهمية المرجئة، كجهم والصالحي وأتباعهما، إلى أنه إذا كان مصدقاً بقلبه كان كافراً في الظاهر دون الباطن، وقد تقدم التنبيه على أصل هذا القول، وهو قول مبتدع في الإسلام، / لم يقله أحد من الأثمة، وقد تقدم أن الإيمان الباطن يستلزم (٢) الإقرار الظاهر، بل وغيره، وأن وجود الإيمان الباطن تصديقاً وحباً وانقياداً بدون الإقرار الظاهر ممتنع.

وأما الفرائض [الأربع] (٢٠): فإذا جحد وجوب شيء منها بعد بلوغ الحجة فهو كافر، وكذلك من جحد تحريم شيء من المحرمات الظاهرة المتواتر تحريمها، كالفواحش والظلم والكذب والخمر ونحو ذلك.

وأما من لم تقم عليه الحجة، مثل أن يكون حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة لم تبلغه فيها شرائع الإسلام ونحو ذلك، أو غلط فظن أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يستثنون من تحريم الخمر، كما غلط في ذلك الذين استتابهم عمر، وأمثال ذلك فإنهم يستتابون، وتقام عليهم الحجة، فإن أصروا كفروا حينئذ، ولا يحكم بكفرهم قبل ذلك، كما لم

(۲) في (م): «مستلزم».

بيان أركان الإسلام، قد أشار إليه المصنف في كتابه هذا (شرح حديث جبريل) بقوله: "وقد كان إذا أنزل الله وحياً، أو أحدث نسخاً، فيه تأكيد بحجة أو رخصة تدل على سعة الرحمة، بعث الأمناء الأمراء النجباء يعلمون من بعد عنه، كما بعث علياً عليه بسورة براءة، منادياً ألا يحجن بعد العام مشرك، ولا يطوفن بالبيت عريان، وكل من كان بينه وبين النبي عهد فمدته إلى أربعة أشهر، وأنه لا يذخل الجنة إلا نفس مسلمة، وبعث معاذاً عليه إلى اليمناء، انظر: ص ٢٢٩ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «الأربعة»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): «الأربعة»، والتصحيح من (ط).

يحكم الصحابة بكفر قدامة بن [مظعون] (١) وأصحابه لما غلطوا  $(^{(1)})$  فيه من التأويل  $(^{(n)})$ .

(١) في نسخة الأصل: بياض، وما بين المعكوفتين من (م) و(ط).

(٢) كلُّمة (غلطوا) كررت في نسخة الأصل مرتين، وقد حذفناها لأنها خطأ.

(٣) روى عبد الرزاق في المصنف برقم (١٧٠٧٦) والبيهقي في السنن الكبرى (٨/٨) في قصة طويلة ملخصها: عن الزهري عن عبد الله بن عامر بن ربيعة أن عمر استعمل قدامة بن مظعون على البحرين، فشهد بعضهم أنه شرب فسكر، فاستدعاه عمر ليقيم عليه الحد، فقال قدامة: لو شربت كما يقولون ما كان لكم لتجلدوني، فقال عمر: ولم؟ قال قدامة: قال الله عن: ﴿لَيْسَ عَلَ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَمَجلُوا السَّالِحَنِ جُنَاحٌ فِيمَا طَحِمُوا المائدة: ٣٣] فقال عمر: أخطأت التأويل، إن اتقيت الله اجتنبت ما حرم عليك، ثم أقام عليه الحد.

وقد روى البخاري برقم (٤٠١١) كتاب المغازي عن عبد الله بن عامر بن ربيعة ـ وكان من أكبر بني عدي، وكان أبوه شهد بدراً مع النبي على ـ أن عمر استعمل قدامة بن مظعون على البحرين، وكان شهد بدراً، وهو خال عبد الله بن عمر وحفصة في، وقال الحافظ في الفتح // ٣٢٠) عند ذلك: "ولم يذكر البخاري القصة لكونها موقوفة ليست على شرطه».

قلت: وقد روى النسائي القصة موصولة عن ابن عباس في السنن الكبرى (٣/ ٢٥٣).

غير أنه في تلك الرواية لم يسم قدامة بعينه، ولكن القصة واحدة، والدليل على =

وأما مع الإقرار بالوجوب، إذا ترك شيئاً من هذه الأركان الأربعة، ففي التكفير أقوال للعلماء هي روايات عن أحمد:

(أحدها): أنه يكفر بترك واحد من الأربعة حتى الحج، وإن كان في جواز تأخيره نزاع بين العلماء، فمتى عزم على تركه بالكلية كفر، وهذا قول طائفة من السلف (١)، وهي إحدى الروايات عن أحمد [اختارها](٢) أبو بكر (٣).

وروى البيهقي في سننه (٩/ ١٠٥) واقعة جاء فيها أن ناساً في الشام شربوا الخمر متاولين، منهم عبد بن الأزور، وضرار بن الأزور، وأبو جندل بن سهيل بن عمرو، فكتب أبو عبيدة إلى عمر في فأمره أن يقيم الحد عليهم، فحدهم إلا عبد بن الأزور، فإنه استشهد في قتال الروم، وقد أشار الحافظ في الإصابة (٢/ ٩٠) في ترجمة ضرار وقال: «ويقال إنه ممن شرب الخمر مع أبي جندب (كذا في المطبوع، والمعروف أنه أبو جندل، ولعلها تصحفت في المطبوع) فكتب فيهم أبو عبيدة بن الجراح إلى عمر، فكتب إليه، ادعهم فسائلهم، فإن قالوا إنها حرام فاجلدهم، ففعل، فقالوا: إنها حرام فاجلدهم، ففعل، فقالوا: إنها حرام فجلدهم»

وذكر ابن قدامة في المغني (٢١٠/٣٢٢) أن الخلال روى بإسناده عن محارب بن دثار أن أناساً بالشام شربوا الخمر، ولم يسمهم، وذكر أن الذي كتب إلى عمر هو يزيد بن أبي سفيان.

- (۱) ونقل المصنف هذا القول في الإيمان الكبير عن الحكم بن عتبة، وسعيد بن جبير، وغيرهما، وذكر أن ابن حبيب من المالكية قال به.
  - (٢) في نسخة الأصل: «أجازها»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.
- (٣) انظر: المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة (٣٦/٣، ٤٨) ٥١ للدكتور عبد الإله بن سلمان الأحمدي.

وإذا أطلق عند الحنابلة أبو بكر، فالمقصود به هو صاحب الإمام أحمد أبو بكر المرودي \_ كما ذكر ذلك صاحب كشاف القناع (١/ ٢٢) \_ وهو أبو بكر أحمد بن محمد بن الحجاج المرودي نسبة إلى مرو الرود، كانت أمه مرودية، وأبوه خوارزمياً، نعته الإمام الذهبي بالإمام القدوة الفقيه المحدث شيخ الإسلام، وهو المقدم من أصحاب الإمام أحمد لورعه وفضله، وكان الإمام أحمد يأنس به، =

ذلك ما ذكره الحافظ في الإصابة (٢٢٩/٣) عن عبد الرزاق عن ابن جريج عن أيوب السختياني أنه لم يحد أحد من أهل بدر في الخمر إلا قدامة، وقد رواه عبد الرزاق عن أيوب برقم (١٧٠٧٥).

و(الثاني)(١): أنه لا يكفر بترك شيء من ذلك مع الإقرار بالوجوب، وهذا هو المشهور عند كثير من الفقهاء، من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي، وهو إحدى الروايات عن أحمد [اختارها](٢) ابن بطة(٣) وغيره.

و(الثالث): لا يكفر إلا بترك الصلاة، وهي الرواية الثالثة عن أحمد، وقول كثير من السلف، وطائفة من أصحاب مالك والشافعي، وطائفة من أصحاب أحمد<sup>(3)</sup>.

وقد طعن فيه الخطيب البغدادي، وتولى الرد عليه الإمام ابن الجوزي في تاريخه (المنتظم) فأجاد كتله، فإن جل من طعن في ابن بطة أهل بدعة، من أشعرية ومعتزلة، وقد توفي سنة ٧٨٧هـ، وقد أربى على الشمانين، تاريخ بغداد (١٠/ ٧٧)، طبقات الحنابلة (٢/ ١٤٤)، الأنساب للسمعاني (١/ ٣٦٨)، المنتظم (٧/ ١٩٥)، سير أعلام النبلاء (١/ ٢٩٨)، العبر (٣/ ٣٥)، ميزان الاعتدال (٣/ ١٥)، المداية والنهاية (١/ ٢٤٣)، شذرات الذهب (٤/ ٢٣٤).

(٤) وهذا هو القول الراجع الذي تنصره الأدلة، وتأتلف به النصوص، وهو الذي رجحه المؤلف حيث قال في موضع آخر: «وتكفير تارك الصلاة هو المشهور المأثور عن جمهور السلف من الصحابة والتابعين» مجموع الفتاوى (٢٠/٩٧)، ويتضع ذلك أيضاً من صنيع المصنف بعد ذلك في هذا الكتاب، حيث أورد الأدلة التي تبين كفر تارك الصلاة.

وينبسط إليه، وكان كثير التصانيف، إماماً في الحديث والفقه، روى عن الإمام أحمد مسائل كثيرة، وأسند عنه أحاديث صالحة، ومات سنة ٢٧٥هـ، تاريخ بغداد (٤/ ٤٢٣)، طبقات الحنابلة (١/ ٥٦)، الأنساب للسمعاني (٥/ ٢٦٣)، سير أعلام النبلاء (١٧٣/١٣)، العبر (٢/ ٥٤)، البداية والنهاية (١١/ ٥٨)، شذرات الذهب (٣/ ١٣).

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: «الثانية»، والتصحيح من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «أجازها»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب.

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن حمدان العكبري، وابن بطة نسبة إلى بيع البط، لقب لبعض أجداده، نعته الذهبي بالإمام العابد الفقيه المحدث شيخ العراق، أحد كبار علماء الحنابلة، والمصنفين في نصرة عقيدة السلف، والمتصدين لأهل البدع، تتلمذ على البغوي، والخرقي، والنجاد، وابن صاعد، والأجري، وغيرهم، وكان أماراً بالمعروف، وما سمع يمنكر إلا سعى في تغييره، له مصنفات كثيرة، قال بعضهم: إنها تربو على المائة مصنف، أشهرها الإبانة الكبرى، والإبانة الصغرى، والسنن، والمناسك، والإمام ضامن، وذم البخل، والتفرد والعزلة، وغيرها.

و(الرابع): يكفر بتركها وترك الزكاة فقط(١٠).

و(الخامس): بتركها وترك الزكاة إذا قاتل الإمام عليها، دون ترك الصيام والحج (٢).

وهذه المسألة لها طرفان:

(أحدهما): في إثبات الكفر الظاهر.

و(الثاني): في إثبات الكفر الباطن.

[فأما]<sup>(٣)</sup> الطرف الثاني، فهو مبني على مسألة كون الإيمان قولاً وعملاً كما تقدم.

ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمناً إيماناً ثابتاً في قلبه، بأن الله

وهذا ما ذكره الحافظ اللالكائي في كتابه «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (١/ ١٥٩) عند سياقه لاعتقاد الإمام أحمد كلله حيث قال: «ومن ترك الصلاة فقد كفر، وليس من الأعمال شيء تركه كفر إلا الصلاة، من تركها فهو كافر، وقد أحل الله قتله».

وقال الحافظ ابن رجب في الفتح (٢٣/١) بعد أن ذكر الخلاف في تارك هذه المباني أو أحدها: «وكثير من علماء أهل الحديث يرى تكفير تارك الصلاة، وحكاه إسحاق بن راهويه إجماعاً منهم، حتى إنه جعل قول من قال: لا يكفر بترك هذه الأركان مع الإقرار بها من أقوال المرجئة..».

وقول إسحاق كما ذكره الإمام محمد بن نصر ﷺ في تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٢) هو: «قد صح عن رسول الله ﷺ أن تارك الصلاة كافر، وكذلك كان رأي أهل العلم من لدن النبي ﷺ إلى يومنا هذا: أن تارك الصلاة عمداً من غير عذر حتى يذهب وقتها كافر..».

<sup>(</sup>۱) قال المصنف في موضع آخر من مجموع الفتاوى (۲۰/۹۳) بعد هذا القول: «وهي رواية أخرى عن أحمد، كما دل عليه ظاهر القرآن في براءة، وحديث ابن عمر وغيره، ولأنهما منتظمتان لحق الحق، وحق الخلق، كانتظام الشهادتين للربوبية والرسالة، ولا بدل لهما من غير جنسهما، بخلاف الصيام والحج».

<sup>(</sup>٢) انظر: المغني (٢/ ٢٩٧)، كتاب الإيمان من إكمال المعلم للقاضي عياض (١/ ١٩٣)، المجموع (١٦/٣)، الإيمان الكبير (٧/ ٣٠٢)، نيل الأوطار (١٢/٢). وقد تحدث المصنف عن الخلاف في تكفير تارك المباني الأربعة أو أحدها في غير موضع من كتبه، ومن ذلك كلامه في مجموع الفتاوي (٢٠/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل و(م): فهو، والتصحيح من (ط).

امتناع وجود الإيمان في القلب من غير عممل في الظاهر فرض عليه الصلوات (١) والزكاة والصيام والحج، ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة (٢)، ولا يصوم يوماً (٣) من رمضان، ولا يؤدي لله زكاة، ولا يحج إلى بيته، فهذا ممتنع، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب/ وزندقة، لا مع إيمان صحيح.

الأدلة على كفر تارك الصلاة [٥١] مارت] ولهذا إنما يصف سبحانه بالامتناع من السجود الكفار، كقوله تعالى: ﴿ وَهُمَ يُكُشُفُ عَن سَانِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ خَشِعَةً أَبْسَرُكُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً ۗ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى الشَّجُودِ وَهُمْ سَلِلُونَ ﴿ القلم: ٤٢، ٤٣].

وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما، من حديث أبي هريرة، وأبي سعيد، وغيرهما في الحديث الطويل، حديث التجلي: «أنه إذا تجلى تعالى لعباده يوم القيامة سجد له المؤمنون، وبقي من كان يسجد في الدنيا رياء وسمعة ظهره (1) مثل الطبق، لا يستطيع السجود» (۵)، فإذا كان هذا حال من

<sup>(</sup>١) في (ط): «الصلاة».

<sup>(</sup>Y) يقول المصنف رحمه الله تعالى في موضع آخر من مجموع الفتاوى (٢٩/٢٩): الفمن كان مصراً على تركها حتى يموت لا يسجد لله سجدة قط، فهذا لا يكون قط مسلماً مقراً بوجوبها، فإن اعتقاد الوجوب واعتقاد أن تاركها يستحق القتل هذا داع تام إلى فعلها، والداعي مع القدرة يوجب وجود المقدور، فإذا كان قادراً ولم يفعل قط علم أن الداعي في حقه لم يوجد، والاعتقاد التام لعقاب التارك باعث على الفعل. . فأما من كان مصراً على تركها لا يصلي قط، ويموت على هذا الإصرار والترك، فهذا لا يكون مسلماً، لكن أكثر الناس يصلون تارة ويتركونها تارة، فهؤلاء ليسوا يحافظون عليها، وهؤلاء تحت الوعيد...».

<sup>(</sup>٣) كلمة (يوم) ليست في (ط).

<sup>(</sup>٤) العبارة في (ط) كالتالي: ويقي ظهر من كان يسجد في الدنيا رياء وسمعة...

سجد رياء، فكيف حال من لم يسجد قط. وثبت أيضاً في الصحيح: «أن النار تأكل من ابن آدم كل شيء إلا موضع السجود، فإن الله حرم على النار أن تأكله النار كله.

وكذلك ثبت في الصحيح أن النبي على يعرف أمنه يوم القيامة (٢) [بأنهم] (٣) غر محجلون من آثار الوضوء (٤)، فدل ذلك على أن من لم يكن غراً محجلين (٥) لم يعرفه النبي على الله يكون من أمنه.

وقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ فَلِيلًا إِنَّكُمْ بُحْرِمُونَ ۞ وَيْلٌ يَوَمَهِدِ لِلشَّكَذِبِينَ ۞ وَلِنَّ يَوَمَهِدِ لِلشَّكَذِبِينَ ۞ [المرسلات: ٤٦ ـ ٤٩].

وقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ۗ ۞ وَلَذَكُ مَلِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ۞ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ۞ ﴿ [الانشقاق: ٢٠ - ٢٣]، وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا مَلَكُ وَلَا صَلَى ۞ وَلَكِن كَذَبَ وَتَوَلَّى ۞ ﴾ [القيامة: ٣١ - ٣٣].

وكذلك قوله تعالى: ﴿مَا سَلَكَكُرُ فِي سَقَرَ ۞ فَالُوا لَرَ نَكُ مِنَ الْمُعَلِّمِنَ ۞ وَكُنَا نُكُومُ مَعَ الْمَاكِينَ ۞ وَكُنَا نَكُومُ مَعَ الْمَاكِينَ ۞ وَكُنَا نُكَيْبُ بِيَوْمِ اللَّبِينِ ۞ وَكُنَا اللَّهِينِ ۞ [المدثر: ٤٢ ـ ٤٧]، فوصفه بترك الصلاة، كما وصفه بترك التصديق، ووصفه بالتكذيب والتولي.

<sup>(</sup>۱) هو جزء من الحديث المتقدم، وقد رواه البخاري بهذا اللفظ برقم (٦٥٧٤) كتاب الرقاق باب الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>٢) عبارة (يوم القيامة) ليست في (م).

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: فإنكم، والتصحيح من (م)، والعبارة في (ط) كالتالي: يعرف أمته يوم القيامة غراً محجلين.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (١٣٦) كتاب الوضوء باب فضل الوضوء، والغر المحجلون من آثار الوضوء، ومسلم برقم (٢٤٦) ٢١٦/١ كتاب الطهارة باب استحباب إطالة الغرة، والتحجيل في الوضوء، ولفظ البخاري: "إن أمتي يدعون يوم القيام غرأ محجلين من آثار الوضوء، ولفظ مسلم مثله إلا أنه قال: أثر بدل آثار، ورواه مسلم بلفظ آخر برقم (٢٤٧)، وبلفظ أطول برقم (٢٤٩) كتاب الطهارة، ورواه أيضاً النسائي برقم (١٥٠) كتاب الطهارة، وابن ماجه برقم (٢٢٨١)، كتاب الزهد، ومالك برقم (٢٥٠) كتاب الطهارة، وأحمد برقم (٨٤٢).

<sup>(</sup>٥) في (ط): المحجالاً ٤.

والمتولى: هو العاصي الممتنع من الطاعة، كما قال تعالى: ﴿قُلَ لِللَّهُ عَلَيْهِ مِنَ ٱلطَّعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ لَقَنْلِلُونَهُمْ أَوْ يُسَلِمُونُ فَإِن تُنُولُوا كُمَا تُولِيَّتُمُ مِن قَبْلُ يُعَذِّبَكُمْ عَدَابًا لَيُعَالَبُهُ إِلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّه

وكذلك وصف أهل سقر بأنهم لم يكونوا من المصلين # المطيعين، كما وصفهم بالخوض مع الخائضين، والتكذيب #(١).

وكذلك قرن التكذيب بالتولمي في قوله تعالمى: ﴿أَرَيْتَ الَّذِى يَنْعَنَّ ۞ عَبْدًا إِذَا صَلَّة ۞ أَرَيْتَ إِن كَانَ عَلَ ٱلْمُلَـٰقَ ۞ أَوَ أَمَرَ بِالنَّقْرَىٰ ۞ أَرَيْتَ إِن كَذَّبَ وَقُوَلَةٌ ۞ أَلَمْ يَتَلَمْ بِأَنَّ اللّهَ بَرَىٰ ۞ كُلَّا لَهِن لَمْ بَنْتِهِ لَنَسْفَتُما بِالنَّاصِيَةِ ۞ نَاصِبَةِ كُذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ۞ [العلق: ٩ ـ ١٦].

وأيضاً في القرآن علق الأخوة/ في الدين على نفس إقام الصلاة وإيتاء [٧٠١] الزكاة، كما علق ذلك على التوبة من الكفر، فإذا انتفى ذلك انتفت الأخوة.

وأيضاً فقد ثبت عن النبي على أنه قال: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر»(٢٠).

<sup>(</sup>١) ما بين العلامتين # ساقط من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي برقم (٢٦٢١) كتاب الإيمان، وقال عنه: «حديث حسن صحيح غريب»، والنسائي برقم (٢٦٣١) كتاب الصلاة، وفي الكبرى (١٤٥/١) وابن ماجه برقم (١٤٥/١) كتاب إقامة الصلاة، وأحمد برقم (٢٢٤٢٨)، والدارقطني في السنن (٢/٢٥)، وابن حبان برقم (١٤٥٤) ٤/٣٠٥، وقال محققه: إسناده جيد، والبيهةي في سننه (٣/٣٦)، والحاكم في المستدرك (٧/١)، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد لا تعرف له علة بوجه من الوجوه، فقد احتجا جميعاً بعبد الله بن بريدة، عن أبيه، واحتج مسلم بالحسين بن واقد، ولم يخرجاه بهذا اللفظ، ولهذا الحديث شاهد صحيح على شرطهما جميعاً»، وقد وافقه الذهبي.

قلت: أراد الحاكم بالشاهد ما أخرجه بعد الحديث السابق مباشرة (٧/١) وهو عن عبد الله بن شقيق عن أبي هريرة قال: «كان أصحاب رسول الله ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة»، وقال الذهبي: لم يتكلم عليه، وإسناده صالح، وقال الشيخ الألباني: «فيه قيس بن أنيف، ولم أعرفه، وقد خالفه الترمذي فلم يذكر أبا هريرة، وهو الصواب، لكني وجدت شاهداً عن جابر بن عبد الله بنحوه، أخرجه ابن نصر في الصلاة (١٣٨/١) بسند حسن».

قلت: والحديث الذي أورده المصنف مداره على الحسين بن واقد وثقه يحيى بن =

معين، أما جمهور المحدثين فقد قالوا: لا بأس به، ومن هؤلاء الإمام أحمد وأبو زرعة والنسائي وأبو داود وغيرهم، وأما أحمد فقد قال فيه أيضاً: أحاديثه ما أدري أيش هي، وقال ابن حبان: ربما أخطأ في الروايات، ومع ذلك فقد أخرج له أكثر من ثلاثين حديثاً في صحيحه، وقال الساجي: فيه نظر، وهو صدوق يهم، وأخرج له مسلم متابعة، الجرح والتعديل (٣/ ٢٦)، تهذيب الكمال (٣/ ٢١)، تهذيب التهذيب (٣/ ٢١)؛ ومع ذلك فقد قال الحافظ في التقريب (ص ١٦٩): ثقة له أوهام، وقد مر أنه لم يوثقه أحد غير ابن معين، فالحديث صحيح لغيره، أو حسن بنفسه، وقد صححه الشيخ الألباني في صحيح الترغيب والترهيب

(۱) هذا الحديث روي مختصراً كما ذكره المصنف، وروي ضمن وصايا كثيرة أخرى، بألفاظ مختلفة، وقد روي عن جماعة من الصحابة رضوان الله عليهم، منهم معاذ بن جبل، وأميمة مولاة رسول الله عليه، وأبو الدرداء، وأم أيمن، وابن عباس، وعمر بن الخطاب.

فأما حديث معاذ فقد رواه أحمد في المسند برقم (٢٢١٢٨) عن عبد الرحمٰن بن جبير بن نفير عن معاذ، وقال الشيخ الألباني كله في الإرواء: "وهذا إسناد رجاله ثقات كلهم، وابن عياش ثقة في رواية الشاميين، وهذا منها، ولكنه منقطع، قال المنذري في الترغيب (١٩٦/١): رواه أحمد والطبراني في الكبير، وإسناد أحمد صحيح لو سلم من الانقطاع، فإن عبد الرحمٰن بن جبير بن نفير لم يسمع من معاذ».

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٨٢/٢٠) عن أبي إدريس الخولاني عن معادًا قال في مجمع الزوائد (٢١٥/٤)؛ اوإسناد الطبراني متصل، وفيه عمرو بن واقد القرشي، وهو كذاب،

ورواه أيضاً (٢٠/٢٠) عن حريث بن عمرو الحضرمي عن معاذ، وقال محققه: «قال في المجمع (١/ ١٩٥): وفيه بقية بن الوليد وهو مدلس، وقد عنعنه، قلت: قد صرح بقية في الرواية الثانية بالتحديث، والعلة ليست منه، وإنما العلة من أبي بكر بن أبي مريم فإنه ضعيف».

ورواه عن معاذ أيضاً أبو نعيم في الحلية (٣٠٦/٩) وفيه هارون بن واقد لم أجد له ترجمة، وموسى بن عيسى بن المنذر الحمصي، كتب عنه النسائي وقال حمصى لا أحدث عنه شيئاً، ليس هو شيئاً، لسان الميزان (١٢٦/٦).

وأما حديث أميمة الله فقد رواه ابن أبي عاصم في كتابه الآحاد والمثاني (٦/ عن جبير بن نفير عن أميمة مولاة رسول الله هي، وفيه يزيد بن سنان يأتي الكلام عليه إن شاء الله.

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٢٤/ ١٩٠)، وقال في مجمع الزوائد (٤/ ٢١٧): "وفيه يزيد بن سنان الرهاوي وثقه البخاري، وغيره، والأكثر على تضعيفه، وبقية رجاله ثقات".

ورواه الحاكم في المستدرك (٤/ ١٤)، وقال الذهبي في التلخيص: وسنده واه. قلت: يزيد بن سنان هو أبو فروة التميمي الرهاوي، قال عنه ابن معين: ليس بشيء، وضعفه أحمد وعلي بن المديني وأبو زرعة، وقال عنه النسائي: متروك، وقال أبو حاتم: محله الصدق، والمغالب عليه المغفلة، يكتب حديثه ولا يحتج به الجرح والتعديل (٢٦٦/٩)، الضعفاء للعقيلي (٤/ ٣٨٢)، الكامل في الضعفاء (٧/ ٢٠٢)، الكاشف (٣/ ٢٤٤)، التقريب (ص٢٠٢).

وأما حديث أبي الدرداء فقد رواه البخاري في الأدب المفرد برقم (١٨) وابن ماجه برقم (٤٠٣٥) كتاب الدعاء، كلاهما عن شهر بن حوشب عن أم الدرداء عن أبي الدرداء، وقال الشيخ الألباني في مشكاة المصابيح (١٨٣/١): «وفيه شهر بن حوشب وهو ضعيف لسوء حفظه، ومن طريقه رواه البخاري في الأدب المفرد، وهو عندي حسن إن شاء الله تعالى، لأن له شاهداً من حديث معاذ عند أحمد (٧٨/٥)، وآخر من حديث أميمة مولاة رسول الله عليه.

قلت: شهر بن حوشب اختلف فيه، وقد أخرج له الإمام مسلم مقروناً، وقال الإمام الذهبي في السير (٤/ ٣٧٨): «الرجل غير مدفوع عن صدق وعلم، والاحتجاج به مترجع»، والشاهدان اللذان أشار إليهما الشيخ الألباني ضعيفان، وشهر أشهر وأجل من أبي فروة الرهاوي، ومن عمرو بن واقد القرشي، ومن أبي بكر بن أبي مريم.

وأما حديث أم أيمن فقد رواه أحمد في المسند برقم (٢٧٤٠٢)، وعبد بن حميد في المنتخب برقم (٢٠٤٠٢) عن مكحول في المنتخب برقم (٢٠٤/٣) عن مكحول عن أم أيمن، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: «ورجاله رجال الصحيح إلا أن مكحولاً لم يسمع من أم أيمن»، ومكحول عالم الشام في عصره، أرسل عن عدة من الصحابة ولم يدركهم، ومنهم أم أيمن، سير أعلام النبلاء (١٥٦/٥)

وأما حديث ابن عباس فرواه الطبراني في المعجم الكبير (٢٥٢/١٢)، وقال محققه: «قال في المجمع (١٦٢) وإسناده حسن، قلت: هو منقطع كما قال». قلت: لأن علي بن أبي طلحة مولى بني العباس أرسل عن ابن عباس ولم يره، كما ذكر الحافظ في التقريب (٤٠٢).

وأما حديث حمر بن الخطاب فقد رواه أبو القاسم الأصبهاني في الترغيب والترهيب برقم (١٩٠٠)، ولفظه: «من ترك صلاة عمداً متعمداً أحبط الله عمله، وبرئت منه ذمة الله حتى يراجع الله عن توبة»، وفيه عمرو بن عبد المغفار الفقيمي، =

وأيضاً فإن شعار المسلمين الصلاة، ولهذا يعبر بها عنهم، فيقال: اختلف أهل الصلاة، و[اختلف](١) أهل القبلة والمصنفون لمقالات الإسلاميين واختلاف المصلين»(٢).

وفي الصحيح: «من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، وأكل ذبيحتنا، فذلك المسلم له ما لنا وعليه ما علينا»(٣)، وأمثال هذه النصوص كثيرة في الكتاب والسنة.

وأما الذين لم يكفروا بترك الصلاة ونحوها، فليست لهم حجة إلا وهي متناولة للجاحد كتناولها للتارك، فما كان جوابهم عن الجاحد كان جواباً لهم عن التارك، مع أن النصوص علقت الكفر بالتولى كما تقدم.

الجواب *على* أدلة من لم ير

كسفسر تشارك

الصلاة

وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله: «من

ولكنه متروك منكر الحديث، متهم بالرفض ووضع الحديث، ومع ذلك فقد ذكره ابن حبان في الثقات (٨/ ٤٧٨)، وأخرج له الحاكم في المستدرك، الجرح والتعديل (٢/ ٢٤٦)، تاريخ بغداد (٢٠١/١٢)، ضعفاء العقيلي (٣/ ٢٨٦)، الكامل في الضعفاء (٥/ ١٤٦)، لسان الميزان (٣/ ٣٦٩).

فهذه كما ترى أربعة عشر طريقاً عن ستة من الصحابة، ولم يسلم طريق منها من مقال، ولكنها تبين أن للحديث أصلاً، وتشهد له الأحاديث الصحيحة والنصوص المستفيضة التي تدل على كفر تارك الصلاة، فالحديث على أقل الأحوال حسن المستفيضة التي تدل على كفر تارك الصلاة،

وذكر الحافظ في تلخيص الحبير (١٤٨/٢) رواية ابن ماجه، والحاكم، وأحمد، والبيهقي، والطبراني، وحكم بضعف بعض هذه الطرق، وانقطاع بعضها، غير أنه ذكر أن الحديث روي أيضاً عن عبادة بن الصامت عند الطبراني، فبحثت عنه فلم أجده.

والحديث صححه الشيخ الألباني في كتبه، ومنها: صحيح ابن ماجه برقم (٣٢٥٩)، والإرواء برقم (٢٠٢٦)، وصحيح الترغيب والترهيب برقم (٥٦٤)، وغيرهما، وتصحيحه بإطلاق فيه نظر، وذلك لما ذكرناه أعلاه، وصنيع المصنف في إيراده للحديث يشعر بنقيض ذلك، والله أعلم.

إذا المستحمة الأصل: «اختلفوا»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنها الأكثر وروداً في الكتاب والسنة واللسان العربي.

٢) ولعل من أشهرها ما صنفه أبو الحسن الأشعري بهذا العنوان.

تقدم تخريجه، وهو في صحيح البخاري.

شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأن عيسى عبد الله، وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه، أدخله الله الجنة»(١) ونحو ذلك من النصوص.

وأجود ما اعتمدوا عليه قوله ﷺ: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة، من (٢) حافظ عليهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد، إن شاء عذبه، وإن شاء أدخله الجنة» (٣).

قالوا: فقد جعل غير المحافظ تحت المشيئة، والكافر لا يكون تحت المشيئة، ولا دلالة في هذا، فإن الوعد تعلق<sup>(3)</sup> بالمحافظة عليها، والمحافظ<sup>(0)</sup> فعلها في أوقاتها كما أمر.

كما قال تعالى: ﴿خَفِظُواْ عَلَى ٱلْقَكَلُوَتِ وَٱلْقَكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وعدم المحافظة يكون مع فعلها بعد الوقت، كما أخر النبي ﷺ صلاة العصر يوم الخندق، فأنزل الله [آية](٢) الأمر بالمحافظة عليها، وعلى غيرها من الصلوات(٧).

وقد قال تعالى: ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعَدِيمٍ خَلَفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْءَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَتِّ فَسَوْفَ يَلْقَرْنَ غَيِّنا ﴿ ﴾ [مريم: ٥٩]، فقيل لابن مسعود: ما كنا نظن ذلك إلا تركها، فقال: لو تركوها لكانوا كفاراً!! (^^// .

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَوَيُلُّ لِلْمُصَلِّينَ ١ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (٣٤٣٥) كتاب أحاديث الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿يَكَأَهَّلَ الْكِتَابِ لَا تَشَلُواْ فِي دِينِكُمْ ..﴾، ومسلم برقم (٢٨) ١/٥٥ كتاب الإيمان باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً، وأحمد برقم (٢٢١٦٧).

<sup>(</sup>٢) في (ط): «فمن».

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو حديث صحيح في السنن وغيرها.

<sup>(</sup>٤) كلمة «تعلق» ليست في (ط). (٥) في (ط): «المحافظة».

<sup>(</sup>٦) ما بين المعكوفتين مضاف من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٧) تقدم تخريج ذلك، والقصة في صحيح مسلم وغيره.

<sup>(</sup>٨) تقدم تخريج ذلك.

صَافُونَ ﴿ الماعونَ: ٤، ٥] ذمهم مع أنهم يصلون، لأنهم سهوا عن حقوقها الواجبة، من فعلها في الوقت، وإتمام أفعالها المفروضة.

كما ثبت في صحيح مسلم عن النبي في أنه قال: «تلك صلاة المنافق، تلك صلاة المنافق، تلك صلاة المنافق، يجلس<sup>(۱)</sup> يرقب الشمس، حتى إذا كانت بين قرني شيطان قام فنقر<sup>(۱)</sup> أربعاً، لا يذكر الله فيها إلا قليلاً»<sup>(۱)</sup>.

فجعل هذه صلاة المنافقين، لكونه أخرجها<sup>(٤)</sup> عن الوقت ونقرها

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه ذكر الأمراء بعده الذين يفعلون ما ينكر وقالوا: يا رسول الله أفلا نقاتلهم! قال: «لا ما صلوا»(٥٠).

وثبت عنه أنه قال: «سيكون أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها، فصلوا الصلاة لوقتها، ثم اجعلوا صلاتكم معهم نافلة»(٦).

فنهى عن قتالهم إذا صلوا، وكان في ذلك دلالة على أنهم إذا لم

<sup>(</sup>١) كلمة «يجلس» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: الينقر»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لموافقته روايات الحديث.

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم برقم (٦٢٢) ١/ ٤٣٤ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب التبكير بالعصر، والترمذي برقم (١٦٠) كتاب الصلاة، والنسائي برقم (٥١١) كتاب المواقيت، وأبو داود برقم (٤١٣) كتاب الصلاة، ومالك برقم (٥١٢) كتاب النداء للصلاة، وأحمد برقم (١٢٠).

<sup>(</sup>٤) في (ط): ﴿أَخْرِهَا ﴾!

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم برقم (١٨٥٤) ٣ / ١٤٨٠ كتاب الإمارة باب وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع وترك قتالهم ما صلوا، ونحو ذلك، والترمذي برقم (٢٢٦٥) كتاب الفتن، والدارمي برقم (٢٧٦٠) كتاب السنة، والدارمي برقم (٢٧٩٧) كتاب الرقاق، وأحمد برقم (٢٥٩٨٩)، ولفظ مسلم: «ستكون أمراء، فتعرفون وتنكرون، قمن عرف برئ، ومن أنكر سلم، ولكن من رضي وتابع، قالوا: أفلا نقاتلهم؟ قال: لا ما صلوا».

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم برقم (٦٤٨) ١/ ٤٤٨ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب كراهية تأخير الصلاة عن وقتها المختار..، والنسائي، برقم (٨٥٩) كتاب الإمامة، وأبو داود برقم (٤٣١) كتاب الصلاة، وابن ماجه برقم (١٢٥٧) كتاب إقامة الضلاة، والدارمي برقم (١٢٢٧) كتاب الصلاة، وأحمد برقم (٢٠٩٧٠).

يصلوا قوتلوا، وبين أنهم يؤخرون الصلاة عن وقتها، وذلك ترك المحافظة عليها لا تركها.

وإذا عرف الفرق بين الأمرين، فالنبي ﷺ إنما أدخل تحت المشيئة من لم يحافظ عليها لا من تركها(١)، ونفس ترك صفة(١) المحافظة يقتضي أنهم صلوا ولم يحافظوا عليها، ولا يتناول من لم يحافظ، فإنه لو يتناول(١) ذلك قتلوا كفاراً مرتدين بلا ريب(٤).

والثاني: أن لا يجحد وجوبها، لكنه ممتنع من التزام فعلها كبراً أو حسداً، أو بغضاً لله ورسوله، فيقول: أعلم أن الله أوجبها على المسلمين، والرسول صادق في تبليغ القرآن، ولكنه ممتنع عن التزام الفعل استكباراً أو حسداً للرسول، أو عصبية لدينه، أو بغضاً لما جاء به الرسول، فهذا أيضاً كافر بالاتفاق، فإن إبليس لما ترك السجود المأمور به لم يكن جاحداً للإيجاب، فإن الله تعالى باشره بالخطاب، وإنما أبى واستكبر وكان من الكافرين، وكذلك أبو طالب كان مصدقاً للرسول فيما بلغه، لكنه ترك اتباعه حمية لدينه، وخوفاً من عار الانقياد، واستكباراً عن أن تعلو أسته رأسه، فهذا ينبغي أن يتفطن له!.

والثالث: أن يكون مقراً ملتزماً تركها كسلاً وتهاوناً، أو اشتغالاً بأغراض له عنها، فهذا مورد النزاع، كمن عليه دين، وهو مقر بوجوبه، ملتزم لأدائه، لكنه يمطل بخلا أو تهاوناً.

وهنا قسم رابع: وهو أن يتركها ولا يقر بوجوبها، ولا يجحد وجوبها، لكنه مقر بالإسلام من حيث الجملة، فهل هذا من موارد النزاع، أو من موارد الإجماع؟ ولعل كلام كثير من السلف متناول لهذا، وهو المعرض عنها لا مقراً ولا منكراً..».

قلت: وقد يقال: هناك قسم خامس: وهم الذين يصلون تارة، ويتركون أخرى، وقد ذكر المصنف هذا القسم بعد ذلك، وقال إن فيهم إيمان ونفاق، وتجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة.

 <sup>(</sup>١) في (م) و(ط): «ترك».
 (٢) كلمة «صفة» ليست في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٣) في (م) و(ط): "تناول».

<sup>(</sup>٤) وقال المصنف شيخ الإسلام كلله في مجموع الفتاوى (٢٠/ ٩٧) في موضع آخر عن تارك الصلاة بتفصيل دقيق في هذه المسألة الخطيرة: «وليس الأمر كما يفهم من إطلاق بعض الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم، أنه إن جحد وجوبها كفر، وإن لم يجحد وجوبها فهو مورد النزاع، بل هنا ثلاثة أقسام:

أحدها: إن جحد وجوبها فهو كافر بالاتفاق.

ضعف قول من قال: إن تارك الصلاة يقتل حداً

ولا يتصور في العادة أن رجلاً يكون مؤمناً بقلبه، مقراً بأن الله أوجب عليه الصلاة، و(١) [ملتزماً] (٢) بشريعة (٣) النبي على وما جاء به، يأمره ولي الأمر بالصلاة، فيمتنع حتى يقتل، ويكون مع ذلك مؤمناً في الباطن قط، لا يكون إلا كافراً، ولو قال: أنا مقر بوجوبها غير أن (٤) لا أفعلها، كان هذا القول مع هذه الحال كذباً منه، كما لو أخذ يلقي المصحف في الحش، ويقول: أشهد أن ما فيه كلام الله، أو لو (٥) جعل يقتل نبياً من الأنبياء، ويقول: أشهد أنه رسول الله، ونحو ذلك من الأفعال التي تنافي إيمان القلب، فإذا قال: أنا مؤمن بقلبي مع هذه الحال كان كاذباً فيما أظهره من القول.

ارتباط الظاهر بالباطن

فهذا الموضع ينبغي تدبره، فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن زاحت (٢) عنه الشبهة في هذا الباب، واعلم أن من قال من الفقهاء: إنه إذا أقر بالوجوب، وامتنع عن الفعل، لا يقتل أو يقتل مع إسلامه (٧)، فإنه

<sup>(</sup>١) حرف «الواو» ليس في (ط).

 <sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «ملتزم»، وهو خطأ، والتصحيح من (م) و(ط).
 (٣) في (م) و(ط): «لشريعة».

<sup>(</sup>٥) كَلَّمَةُ (لو» ليست في (م) و(ط). (٦) في (ط): الزالت».

<sup>(</sup>٧) ذهب الأحناف إلى أن تارك الصلاة لا يقتل، بل يعزر، ويحبس حتى يصلي أو يموت، وذهب المالكية والشافعية إلى أن تارك الصلاة يستتاب، فإن تاب وإلا قتل حداً، وذهب الحنابلة في المشهور عنهم إلى استتابته، فإن أبى قتل كفراً وردة، وهذا القول هو الذي نصره المصنف، وهو الحق الذي لا مرية فيه، وقد قال به حتى من لم يكفر تارك الصلاة تكاسلاً وتهاوناً، فإنه يكفره في هذه الحالة. حاشية ابن عابدين (١/ ٢٣٥)، حاشية الدسوقي (١/ ١٨٩)، مغنى المحتاج (١/

رقال المصنف في الإيمان الكبير (٢١٩/٧): «ولهذا فرض متأخرو الفقهاء مسألة وقال المصنف في الإيمان الكبير (٢١٩/٧): «ولهذا فرض متأخرو الفقهاء مسألة يمتنع وقوعها، وهو أن الرجل إذا كان مقراً بوجوب الصلاة فدعي إليها، وامتنع واستنيب ثلاثاً مع تهديده بالقتل، فلم يصل حتى قتل، هل يموت كافراً، أو فاسقاً؟ على قولين: وهذا الفرض باطل، فإنه يمتنع في الفطرة أن يكون الرجل يعتقد أن الله فرضها عليه، وأنه يعاقبه على تركها، ويصبر على القتل، ولا يسجد لله سجدة من غير عدر له في ذلك، هذا لا يفعله بشر قط، بل ولا يضرب أحد ممن يقر بوجوب الصلاة إلا صلى، لا ينتهى الأمر به إلى القتل. . ونظير =

دخلت عليه الشبهة التي دخلت على المرجئة والجهمية، والتي دخلت على من جعل/ الإرادة الجازمة مع القدرة التامة لا يكون بها شيء من الفعل. [70/أ]

جنس الأعمال مسن لسوازم الإيمان ولهذا كان الممتنعون من قتل هذا من الفقهاء بنوه على قولهم في مسألة الإيمان، وأن الأعمال ليست من الإيمان، وقد تقدم أن جنس الأعمال من لوازم إيمان القلب، وأن إيمان القلب التام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع، سواء جعل الظاهر من لوازم الإيمان، أو جزءاً (١) من الإيمان كما تقدم بيانه.

قد يجتمع في العبد إيمان ونفاق وحينئذٍ فإذا كان العبد يفعل بعض المأمورات، ويترك بعضها، كان معه من الإيمان بحسب ما فعله، والإيمان يزيد وينقص، وقد (٢) يجتمع في العبد إيمان ونفاق.

كما ثبت عنه في الصحيح أنه قال: «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كان فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا حدث كذب، وإذا ائتمن خان، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر»(٣).

وبهذا تزول الشبهة في هذا الباب، فإن كثيراً من الناس، بل أكثرهم في كثير من الأمصار، لا يكونون محافظين على الصلوات الخمس، ولا هم تاركيها بالجملة، بل يصلون أحياناً، ويدعون أحياناً، فهؤلاء فيهم إيمان ونفاق، وتجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة كالمواريث<sup>(3)</sup> ونحوها من الأحكام، فإن هذه الأحكام إذا جرت على المنافق المحض \_ كابن أبي وأمثاله من المنافقين \_ فلأن تجري على هؤلاء أولى وأحرى.

خطأ بعض الفقهاء في فهم ارتباط الظاهر بالباطن وبيان هذا الموضع مما يزيل الشبهة، فإن كثيراً من الفقهاء يظنون(٥)

هذا لو قيل: إن رجلاً من أهل السنة قيل له: ترض عن أبي بكر وعمر، فامتنع
 عن ذلك حتى قتل، مع محبته لهما واعتقاد فضلهما..».

 <sup>(</sup>١) في (ط): ٩جزء».
 (٢) كلمة اقله ليست في (ط).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٤) في (م): «والمواريث»، وفي (ط): «في المواريث».

<sup>(</sup>۵) في (م) و(ط); «نطن».

أن من قيل هو كافر، فإنه يجب أن تجري عليه أحكام المرتد ردة ظاهرة، فلا يرث ولا يورث، ولا يناكح (١)، حتى أجروا هذه الأحكام على من كفروه بالتأويل من أهل البدع، وليس الأمر كذلك، فإنه قد ثبت أن الناس ومنافق مظهر للإسلام مبطن للكفر، وكان في المنافقين من تعلمه (٣) الناس بعلامات ودلالات، بل من لا يشكون في نفاقه، ومن نزل القرآن ببيان أحسكسام نفاقه \_ كابن أبي وأمثاله \_ ومع هذا فلما مات هؤلاء ورثهم ورثتهم المسلمون، وكان إذا مات لهم ميت أعطوا(٤) ميراثه، وكانت تعصم دماؤهم حتى تقوم البينة<sup>(ه)</sup> الشرعية على أحدهم بما توجب<sup>(١)</sup> عقوبته.

ولما خرجت الحرورية على علي بن أبي طالب ﷺ، فاعتزلوا(٧٠) قتال على ﴿ لَيْكُنِّهُ للخوارج جماعة المسلمين، قال لهم:

المنافقين

إن لكم علينا أن لا نمنعكم المساجد، ولا نمنعكم نصيبكم من [٥٣/ب] الفيء(٨)، فلما استحلوا قتل المسلمين وأحد أموالهم، / قاتلهم بأمر النبي ﷺ حيث قال: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، وقراءته مع قراءاتهم، يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون

<sup>(</sup>١) انظر: المبسوط للسرخسي (٨٤/٥)، (٤٩/٥)، (١٠٦/١٠)، حاشية الدسوقي (٢/ ٢٧٠)، (٤/ ٣٠٧)، إلأم (٥/ ٥١)، (٦/ ١٥٣)، تكملة المجموع (١٩/ ٢٢١)، المغنى (٨/ ٥٤٦) منتهى الإرادات (٢/ ١٩٨).

ما بين العلامتين (#) ساقط من (م) و(ط).

<sup>(</sup>٤) في (ط): «آتوهم». في (م) و(ط): «يُعلمه». (٣)

<sup>(</sup>٦) في (م) و(ط): «يوجب». (٥) في (ط): «السنة»!

في (م) و(ط): «وَاعْتُرُلُوا».

رواه ابن أبي شيبة في المصنف برقم (١٩٧٧٦) ٣٢٧/١٥ والبيهةي في سننه (٨/ ١٨٤)، وذكره عن الشافعي بلاغاً (٨/ ١٤٨)، وقال الحافظ في تلخيص الحبير (٤/ ٤٥): ﴿وَأَصِلُهُ فَي مُسَلِّمُ ﴾، وذكر الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه برقم (١٠٦٦) ٢/٧٤٩ أن الحرورية لما خرجت، قالوا: لا حكم إلا لله، فقال على: كلمة حق أريد بها باطل، إن رسول الله ﷺ وصف ناساً..، وانظر: الفتح (١٢/

من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، أينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة (١).

فكانت الحرورية قد ثبت قتالهم بسنة النبي على، واتفاق أصحابه، ولم يكن قتالهم قتال فتنة، كالقتال الذي جرى بين فئتين عظيمتين في نفل ماقام به المسلمين، بل قد ثبت عن النبي في الحديث الصحيح الذي رواه الحسن بن البخاري أنه قال للحسن ابنه فيه: "إن ابني هذا سيد، وسيصلح الله به بسين عظيمتين من المسلمين" (٢).

وقال في الحديث الصحيح: «تمرق مارقة على فرقة من المسلمين، فيقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق» (٣).

فدل بهذا أن ما فعله الحسن على من ترك القتال [لو كان] (علم الحبر المستحباً، لم يمدحه النبي على ترك واجب أو مستحب ودل المحديث الآخر على أن الذين قاتلوا الخوارج، وهم على وأصحابه كان أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه، وأن قتال الخوارج أمر به النبي على اليس قتالهم كالقتال في الجمل وصفين الذي [ليس] (1) فيه أمر من النبي النبي النبي النبي النبي المناهم كالقتال في الجمل وصفين الذي اليساً (١٠) فيه أمر من النبي النبي

قتال الخوارج ليس كالقتال ني السجسل وصفين

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج هذا الحديث، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج هذا الحديث. (٣) تقدم تخريج هذا الحديث.

<sup>(</sup>٤) ما بين المعكوفتين مضاف من (م).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ في الفتح (٦٧/١٣) عن حديث: "إن ابني هذا سيد...": "واستدل به على تصويب رأي من قعد عن القتال مع معاوية وعلي، وإن كان أحق بالخلافة وأقرب إلى الحق، وهو قول سعد بن أبى وقاص، وابن عمر، ومحمد بن سلمة».

<sup>(</sup>٦) كلمة اليس ليست في نسخة الأصل، وهي في (م) و(ط).

<sup>(</sup>٧) سبق أن أشار المصنف إلى هذه القضية في أول الكتاب (٣١٨ ـ ٣١٩) ويفهم من كلام المصنف رحمه الله تعالى أنه يقسم الناس فيما وقع من فتنة إلى ثلاثة أقسام: (القسم الأول): وهم الذين تبرّؤا المرتبة الأولى، وهم الطائفة الفضلى، والأكثرية من أكابر الصحابة رضوان الله عليهم، وهؤلاء امتنعوا عن الفتنة، وكفوا أيديهم عما جرى من قتال بين المسلمين، وكثير منهم رغب في قتال الخوارج، وبعضهم قاتلهم فعلاً، أما قتال الفتنة فلم يشتركوا فيه، وآثروا البعد والاعتزال، =

للنصوص الكثيرة الصحيحة الصريحة التي تأمرهم بمثل ذلك، ومن هؤلاء سعيد بن زيد، وسعد بن أبي وقاص ـ وهما من العشرة المبشرين بالجنة ـ ولم يكن من الصحابة من يفوقهم صحبة وفضلاً \_ غير علي ـ وأسامة بن زيد، وأبو هريرة، وأبو موسى الأشعري، وأبو مسعود الأنصاري، ومحمد بن مسلمة، وعمران بن الحصين، وعبد الله بن عمر بن الخطاب، وأبو بكرة، وسلمة بن الأكوع، وأبو برزة الأسلمي، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن مغفل، وغيرهم رضوان الله عليهم.

(القسم الثاني) المرتبة الثانية: وهم الطائفة الفاضلة، وهم على وأصحابه رضي الله عن الصحابة أجمعين، وهم لا شك بنص الحديث ـ أقرب إلى الحق وأدنى إليه من معاوية وأصحابه رضى الله عن الصحابة أجمعين.

(القسم الثالث): المرتبة الثالثة: وهم الطائفة المفضولة، وهم معاوية الله القلام، وهم مجتهدون مخطئون في اجتهادهم.

وقد أفاض المصنف في هذه القضية كثيراً وأطال في الاستدلال على ما ذهب إليه في مواضع شتى من كتبه الأخرى، يقول كلفة في منهاج السنة (٦٣٦/): «وأما الصحابة فجمهورهم وجمهور أفاضلهم ما دخلوا في فتنة»، وذكر ما رواه عبد الله بن أحمد عن أبيه بسنده إلى محمد بن سيرين كلفة قال: «هاجت الفتنة، وأصحاب رسول الله على عشرة آلاف، فما حضرها منهم مائة، بل لم يبلغوا ثلاثين»، وقال المصنف عقب ذلك: «وهذا الإسناد من أصح إسناد على وجه الأرض، ومحمد بن سيرين من أورع الناس في منطقه، ومراسيله من أصح المراسيل».

وقال كلة أيضاً في مجموع الفتاوى (٣٥/٣٥): "وأما جمهور أهل العلم، فيفرقون بين الخوارج المارقين، وبين أهل الجمل وصفين، وغير أهل الجمل، وصفين، ممن يعد من البغاة المتأولين، وهذا هو المعروف عن الصحابة، وعليه عامة أهل الحديث والفقهاء والمتكلمين، وعليه نصوص أكثر الأئمة وأتباعهم من أصحاب مالك وأحمد والشافعي وغيرهم.. وأكثر أكابر الصحابة لم يقاتلوا، لا من هذا الجانب، ولا من هذا الجانب، واستدل التاركون للقتال بالنصوص الكثيرة عن النبي في ترك القتال في الفتنة، وبينوا أن هذا قتال فتنة، وكان علي ظير مسروواً لقتال الخوارج، ويروي الحديث عن النبي في في الأمر بقتالهم، وأما قتال صفين فذكر أنه ليس معه فيه نص، وإنما هو رأي رآه، وكان أحياناً يحمد من لم ير القتال..».

منهاج السنة (٤/٣٢٤، ٢٦٦، ٥٠١، ٥٠١، ٥٣٥)، (٦/ ٢٠٩، ٢٣٧، ٣٣٣)، مجموع الفتاوي (٣٥/ ٥٣، ٧٠).

قلت: وقد درج جمع من الكتاب المعاصرين، وهم أحد فريقين، إما فريق متحامل موتور، أخذ طريقة المستشرقين ومنهجهم في محاولة تشويه تاريخ الصحابة =

والمقصود: أن علي بن أبي طالب وغيره من الصحابة، لم يحكموا بكفرهم، ولا قاتلوهم حتى بدأوهم بالقتال<sup>(١)</sup>.

المجيد، أو فريق جاهل مغرور ينعق بتلك الأباطيل ويرددها دون وعي وتفكير، وتدور غالب تلك الأباطيل على خلط الأمور، ولبس الحق بالباطل، وكتمان الحقيقة، وتشبيه قتال علي ﷺ للخوارج \_ الذي أجمع عليه الصحابة \_ بفتال الفتنة الذي وقع بين بعض الصحابة، وأمسك عنه أكابرهم، سبحانك هذا بهتان عظيم، وقد نبغ في هذه الأيام بعض الكتاب ينافحون بالباطل، ويدندنون حول هذه القضية، ويثيرون هذه المزاعم الظالمة على صفحات بعض الجرائد والمجلات، بزعم الدفاع عن أمير المؤمنين على رضي الوقت الذي يوجهون فيه طعناتهم المسمومة إلى أئمة الصحابة الذين لم يشتركوا في القتال، ولم يكونوا \_ أصلاً \_ يرون القتال في الفتنة. . وجل همهم الخوض فيما شجر بين الصحابة من فتنة، أمام العامة والجهلاء والذين في قلوبهم مرض، ومحاولة خلخلة مكانة الصحابة الأبرار في نفوس المسلمين، وقد حاول بعضهم لمز شيخ الإسلام ابن تيمية، والنيل من كتابه العظيم «منهاج السنة النبوية»، لأنه أبان الحق في تلك القضية أتم بيان، ودحر به فلول المبتدعة المتقدمين منهم والمتأخرين، وكان قذى في أعين المستشرقين، ومن تابعهم \_ كأمثال هؤلاء المغرضين والجهال الذين أشرنا إلى بعضهم .. وغصة في حلوقهم لا يجاوزونها مهما كانوا يحاولون، ومع كثرة دراساتهم وشدة إرجافهم، إلا أن كيدهم في تباب، وجهودهم في سراب، إن الله لا يصلح عمل المفسدين. .

(۱) قال المصنف في الإيمان الكبير (٧/ ٢١): "والخوارج كانوا من أظهر الناس بدعة وقتالاً للأمة وتكفيراً لها، ولم يكن في الصحابة من يكفرهم، لا علي بن أبي طالب ولا غيره، بل حكموا فيهم بحكمهم في المسلمين الظالمين المعتدين، كما ذكرت الآثار عنهم بذلك في غير هذا الموضع»، وقال في مجموع الفتاوى (٣/ ٢٨٢) في موضع آخر: "والخوارج المارقون الذين أمر النبي على بقتالهم. ولم يكفرهم علي بن أبي طالب وسعد بن أبي وقاص وغيرهما من الصحابة، بل جعلوهم مسلمين مع قتالهم، ولم يقاتلهم علي حتى سفكوا الدم الحرام، وأغاروا على أموال المسلمين، فقاتلهم لدفع ظلمهم وبغيهم، لا لأنهم كفار، ولهذا لم يسب حريمهم، ولم يغنم أموالهم».

وقال في موضع آخر (٥١٨/٢٨): «فإن الأمة متفقون على ذم الخوارج وتضليلهم، وإنما تنازعوا في تكفيرهم، على قولين مشهورين في مذهب مالك وأحمد، وفي مذهب الشافعي أيضاً نزاع في تكفيرهم..».

وقد ذكر الحافظ ابن حجر في الفتح (٢٩٩/١٢) خلاف العلماء في تكفير الخوارج، وأن مقتضى ما صنعه البخاري في صحيحه يدل على أنه يكفر =

تشارع الألمة في تكفير أهل الأهــــواء وتخليدهم

والعلماء قد تنازعوا في تكفير أهل البدع والأهواء وتخليدهم في النار، وما من الأئمة إلا من حكي عنه في ذلك قولان، كمالك والشافعي وأحمد وغيرهم (١).

وصار بعض أتباعهم يحكي هذا النزاع في جميع أهل البدع، وفي تخليدهم حتى التزم تخليد<sup>(1)</sup> كل من يعتقد أنه مبتدع بعينه، وهذا فيه من الخطأ<sup>(٣)</sup> ما لا يحصى، وقابله بعضهم فصار يظن أنه لا يطلق بكفر<sup>(٤)</sup> واحد من أهل الأهواء، وإن كانوا قد أتوا من الإلحاد وأقوال أهل التعطيل والاتحاد.

القول الفصل في تكفير أهل الأهواء

والتحقيق في هذا: أن القول قد يكون كفراً كمقالات الجهمية الذين قالوا: إن الله لا يتكلم، ولا يرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه كفر، فيطلق القول بتكفير القائل، كما قال السلف: من قال:

الخوارج، حيث قرنهم بالملحدين، وبوب باباً قال فيه: باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، وممن صرح بتكفيرهم القاضي أبو بكر ابن العربي، وتقي الدين السبكي، ولكن الجمهور على خلاف ذلك، ومن هؤلاء الخطابي حيث حكى الإجماع على ذلك، وابن بطال، وذكر أنه قول الجمهور، وقد توقف في هذا أبو المعالي، والباقلاني، والغزالي.

(۱) يقول المصنف كلفة في مجموع الفتاوى (۲۸/ ٥٠٠) عن الخوارج والرافضة والحكم فيهم: وأما تكفيرهم وتخليدهم، ففيه أيضاً للعلماء قولان مشهوران، وهما روايتان عن أحمد، والقولان في الخوارج والمارقين من الحرورية والرافضة ونحوهم، والصحيح أن هذه الأقوال التي يقولونها التي يعلم أنها مخالفة لما جاء به الرسول كفر، وكذلك أفعالهم التي هي من جنس أفعال الكفار بالمسلمين هي كفر أيضاً... لكن تكفير الواحد المعين منهم والحكم بتخليده في النار موقوف على ثبوت شروط التكفير وانتفاء موانعه. . ٤، وقد تقدم كلام للمصنف قريب من ذلك في أول الكتاب.

انظر: حاشية ابن عابدين (٣/ ١٣٠)، المغني (٤٧/١٠)، تكملة المجموع (١٩/ ١٩٠)، الذ- (١١/ ١٨٥)

۲۳۲)، الفتح (۲/ ۳۸۵). (۲) في (ط): «تخليدمم».

(٣) العبارة في (م) و(ط): «وفي هذا من الخطأ».

(٤) في (ط): «كفر».

القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إن الله لا يرى في الآخرة فهو . كافر(١).

التكفيس المعطلق والتكفير المعين ولا يكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة، كما تقدم ممن (٢) وجوب الصلاة والزكاة، واستحل الخمر والزنا [وتأول فإن] (٣) ظهور تلك الأحكام بين المسلمين أعظم من ظهور هذه، فإذا كان المتأول يخطئ (٤) في تلك لا يحكم بكفره إلا بعد البيان له واستتابته، كما فعل الصحابة في الطائفة الذين استحلوا الخمر، ففي غير ذلك أولى وأحرى، وعلى هذا يخرج الحديث الصحيح حديث (٥) الذي قال: "إذا أنا مت فاحرقوني، ثم اسحقوني، ثم ذروني (٢) في اليم، فوالله لئن قدر الله على

<sup>(</sup>۱) كتاب السنة (۱/ ۱۱۱ - ۲۲۲)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة (۱/ ۲۱۹ - ۲۲۳). وقال المصنف كلفه في موضع آخر من مجموع الفتاوى (۱۸ (۸۵): «المشهور من مذهب الإمام أحمد، وعامة أثمة السنة تكفير الجهمية، وهم المعطلة لصفات الرحمٰن، فإن قولهم صريح في مناقضة ما جاءت به الرسل من الكتاب، وحقيقة قولهم جحود الصانع، ففيه جحود الرب، وجحود ما أخبر به عن نفسه على لسان رسله، ولهذا قال عبد الله بن المبارك: إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى، ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية، وقال غير واحد من الأثمة: إنهم أكفر من اليهود والنصارى، والنصارى، يعنون من هذه الجهة، ولهذا كفروا من يقول: القرآن مخلوق، وإن الله لا يُرى في الآخرة، وإن الله ليس على العرش، وإن الله ليس له علم، ولا قدرة، ولا رحمة، ولا غضب، ونحو ذلك من صفاته..».

وللمصنف بعد ذلك كلام نفيس \_ ينبغي مراجعته \_ في الحكم على غالب الفرق والطوائف المشهورة التي حادت عن طريق أهل السنة والجماعة، مع تنبيهه كتلك إلى أصل عظيم، وهو أن التكفير المطلق لا يستلزم تكفير المعين، لأن هناك شروط لا بد من ثبوتها، وموانع لا بد من انتفائها في حق المعين حتى يحكم عليه بالكفي.

وقد تكلم المصنف كثلة في تلك المسألة الهامة مرات عديدة، ومن ذلك ما ذكره في مجموع الفتاوى في عدة مواضع، منها (٢٨/ ٥٠٠)، (٣٥/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) في (م): «فمن»، وفي (ط): «كمن».

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: «وأولى بأن»، وفي (م): «وأولى فإن»، وأثبتنا ما في (ط) لأنه الصواب.

 <sup>(</sup>٤) في (م) و(ط): ٥المخطئ.
 (٥) كلمة «حديث» ليست في (ط).

<sup>(</sup>٦) عبارة اثم ذروني، ليست في (م) و(ط).

ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً من العالمين ((۱)، وقد غفر الله لهذا مع (۳) ما حصل له من الشك في قدرة الله وإعادته إذا حرقوه (۳).

وهذه المسائل مبسوطة في غير هذا الموضع (٤).

فإن قيل: فالله تعالى قد أمر بجهاد الكفار والمنافقين في آيات من القرآن (٥)، فإذا كان المنافق تجري عليه أحكام الإسلام في الظاهر، فكيف يمكن مجاهدته؟

(۱) هذا الحديث روي بألفاظ مختلفة، منها ما رواه البخاري برقم (٣٤٨١) كتاب أحاديث الأنبياء، ومسلم برقم (٢٠٥٦) كتاب التوبة، والنسائي برقم (٢٠٨٠)، كتاب الجنائز، وابن ماجه برقم (٤٢٥٥) كتاب الزهد، وأحمد برقم (٢٢٧٤٢)، ومالك برقم (٥٦٨) كتاب الجنائز.

(٢) كلمة «مع» ليست في (م).

الأمز بجهاد

السكسفسار والمنافقين

- (٣) وقد ذكر الحافظ الأقوال في الفتح (٦/ ٥٢٣) في حصول المغفرة لذلك الرجل مع شكه في قدرة الله على بعثه ومحاسبته، ومنها:
- ١ ـ ما قاله الإمام الخطابي بأنه لم ينكر البعث، وإنما جهل، فظن أنه إذا فعل به ذلك لا يعاد فلا يعذب، وقد ظهر إيمانه باعترافه بأنه إنما فعل ذلك من خشية الله.
   ٢ ـ أن معنى (لئن قدر علي) أي ضيق، وهي كقوله تعالى: ﴿وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُمْ ﴾، وقد أنكر ذلك المصنف رحمه الله تعالى، في مجموع الفتاوى (١١/ ١٤١) وأفاض في الرد على من قال بهذا القول، ورآه قد أبعد النجعة
- ٣ أن الرجل كان مثبتاً للصانع وكان في زمن الفترة، فلم تبلغه شرائط الإيمان.
   ٤ أنه كان في شرعهم جواز المغفرة للكافر، وهذا أبعد الأقوال كما قال
- و ـ أن الرجل قال ذلك في حال دهشته وغلبة الخوف عليه حتى ذهب بعقله لما يقول، ولم يقله قاصداً لحقيقة معناه، بل في حالة كان فيها كالغافل والذاهب والناسي، الذي لا يؤاخذ بما يصدر منه، وهذا أظهر الأقوال كما ذكر الحافظ.
- والناسي، الذي لا يؤاخذ بما يصدر منه، وهذا اظهر الأفوال كما ذكر الحافظ. قلت: وما ذكره المصنف كلف هو أولى الأقوال، وهو ما وافق فيه الإمام الخطابي، وهو أن الرجل قد جهل وخفى عليه الحق في تلك المسألة.
- (٤) انظر: مجموع الفتاوى (٣/ ١٥١، ٢٢٦، ٢٨٢، ٤٧٤)، (٤/ ٣٤٥)، ٤٧٤، ٤٧٤، ٢٨٤، ٢٨٤، ٢٨٤)، (٢/ ٤٠١)، (٢٨ ٤٠١)، (٢٨ ٤١٠)، (٢٨ ٤١٨)، (٢٨ ٨٢٨)، (٢٨ ٨٤٠)، (٢٨ ٨٤٠)، (٢٨ ٨٤٠)، (٢٨ ٨٤٠)، (٢٨ ٨٤٠)، (٢٨ ٨٤٠)، دء التعارض (٥/ ٢٠٨) وغيرها.

كيفية جهاد المنافقين قيل: ما يستقر في القلب من إيمان ونفاق فلا<sup>(١)</sup> بد أن يظهر موجبه في القول والعمل.

كما قال بعض السلف: «ما أسر أحد سريرة، إلا أبداها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه»(۲).

وقد قال الله تعالى في حق المنافقين: ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَا رَّرَنْكُهُمْ فَلْمَرَفَّنَهُم بِسِمَهُمُّ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ [محمد: ٣٠] # فأقسم أنه لا بد أن يعرفهم في لحن القول # (٣) فإذا أظهر المنافق من ترك الواجبات، وفعل المحرمات ما يستحق عليه العقوبة، عوقب على الظاهر، ولا يعاقب على ما يعلم من باطنه بلا حجة ظاهرة. ولهذا كان النبي ﷺ يعلم من المنافقين من عرفه الله

<sup>(</sup>١) في (م) و(ط): (٤٤٥.

ورواه محمد بن سلامة القضاعي في مسند الشهاب (٣٠٦/١) عن عثمان بن عفان في، وفيه حفص بن سليمان الأسدي، متروك الحديث، التقريب (١٧٢)، ورواه ابن عدي في الكامل (٢/ ٢٨٠)، وذكره الدارقطني في كتاب العلل (٥/ ٣٣٣).

وقد روى الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (١٠/ ٢٧٠) بسنده إلى أبي جعفر المنصور أنه خطب الناس بعد قتل أبي مسلم الخرساني فقال: «ولا تسروا غش الأئمة، فإن أحداً لا يسر منكراً، إلا ظهر في فلتات لسانه، وصفحات وجهه، وطوالع نظره».

 <sup>(</sup>٣) ما بين العلامتين (#) ساقط من (م) و(ط)، ومعنى لحن القول: فحواه ومعناه، معاني القرآن الكريم لأبي جعفر النحاس (٢/ ٤٨٥)، القاموس المحيط (ص١٩٨٧)، وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٨٣) عند قوله تعالى ﴿وَلَتَرْفَنُهُرْ فِي لَمْنِ الْلَوْلُ﴾: «أي فيما يبدو من كلامهم الدال على مقاصدهم».

بهم، وكانوا يحلفون له وهم كاذبون، وكان يقبل علانيتهم، ويكل سرأثرهم إلى الله تعالى ..

وأساس النفاق الذي يبني<sup>(١)</sup> عليه الكذب، والمنافق لا بد أن تختلف سريرته وعلانيته، وظاهره وباطنه.

ولهذا يصفهم الله [في كتابه](٢) بالكذب كما يصف المؤمنين بالصدق.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيتُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠]. #وقال تعالى: ﴿ فَأَعْفَتُهُمْ يَفَاقًا فِي قُلُوجِمْ إِلَى يَوْهِ يَلْقَوْنَهُ بِمَاۤ أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا

وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ بَكْذِبُونَ ﷺ [التوبة: ٧٧] #<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿وَأَلَلُهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ﴾ [السنافقون: ١]، ومثل<sup>(؛)</sup> هذا كثير.

وقـال الله تـعـالـى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِـ ثُمَّ لَمْ بَرْتَـابُواْ وَجَنهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أُولَتِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴿ ﴿ ﴾

[١٥/بْ] [الحجرات: ١٥]/.

وقـال تـعـالـى: ﴿ ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ فِيَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ وَلَكِئَ ٱلْهِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْهَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلْتِكَةِ وَٱلْكِنَابِ وَٱلنَّهِيَّةِنَ وَءَانَ ٱلْمَالَ عَلَىٰ مُجِّيِّهِۦ ذَوِى الْقُسْرَلِيْكِ وَالْيَشَكِيْنِ وَالْمَسَكِينَ وَأَبْنَ السَّبِيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الْزِقَابِ وَأَقَـامَ الصَّلَوٰةَ وَءَانَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُونُونِ؟ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهَدُواْ وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّاقِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ مَسَدَقُوا وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٧٧]. وبالجملة: فأصل هذه المسائل، أن تعلم أن الكفر نوعان، كفر ظاهر، وكفر نفاق، فإذا تكلم في أحكام الدار(٥) الآخرة، كان حكم المنافق حكم الكفار، وأما في

أحكام الدنيا، فقد تجري على المنافق أحكام المسلمين.

<sup>(</sup>١) في (ط): «بني».

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «بكتابه»، وأثبتنا ما في (م) و(ط) لأنه أقرب. ما بين العلامتين (#) ليس في (ط). (٤) في (م) و(ط): «أمثال»

<sup>(</sup>٥) كلمة «الدار» ليست في (م) و(ط).

وقد تبين أن الدين لا بد فيه من قول وعمل، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله، بقلبه أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً لا (١) صلاة، ولا زكاة، ولا صياماً، ولا غير ذلك من الواجبات # ولو قدر أنه يؤدي الواجبات # (٢) لا لأجل أن الله أوجبها، مثل من عير إيمان الأمانة، أو يصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيمان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر.

ومن قال بحصول الإيمان الواجب، بدون فعل شيء من الواجبات، سواء جعل فعل تلك الواجبات لازماً للإيمان<sup>(٥)</sup> أو جزءاً منه، فهذا نزاع لفظي، كان مخطئاً خطأً بيناً، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف<sup>(٢)</sup>، والصلاة فهي<sup>(٧)</sup> أعظمها وأعمها<sup>(٨)</sup>، وأولها وأجلها<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) في (ط): «ولا».

 <sup>(</sup>٢) ما بين العلامتين (#) ساقط من (ط). (٣) في (ط): قأنه.

<sup>(</sup>٤) عبارة (محمد عليه اليست في (م) و(ط). (٥) كلُّمة اللإيمان، ليست في (م).

<sup>(</sup>٦) ذم السلف رحمهم الله تعالى لبدعة الإرجاء والمرجئة أمر استفاضت به أمات كتب العقيدة (تطلق أمات على غير العقلاء، وأمهات على العقلاء)، ومن ذلك ما رواء الإمام عبد الله بن الإمام أحمد في كتابه «السنة» عن شريك برقم (٦١٤) أنه قال وقد ذكر عنده المرجئة: «هم أخبث قوم، وحسبك بالرافضة خبئًا، ولكن المرجئة يكذبون على الله تعالى»، وقال محققه: إسناده صحيح، وروى بسنده برقم (٦١٦) عن التابعي الجليل سعيد بن جبير كلله أنه قال: «مثل المرجئة مثل الصابئين»، وقال محقق: إسناده حسن، وروى أيضاً برقم (٦٤١) عن الأوزاعي أنه قال: «كان يحيى وقتادة يقولان: ليس في الأهواء شيء أخوف عندهم على الأمة من الإرجاء»، وقال محققه: رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٧) في (م) و(ط): «هي».

 <sup>(</sup>A) هكذا في جميع النسخ، ولعلها: «أهمها»، والله أعلم.

<sup>(</sup>٩) الضمير يعود هنا إلى الواجبات، وقد سبق للمصنف تثلثه أن تحدث عن أهمية =

## قصىل

وأما الإحسان فقوله ﷺ: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(١).

قد قيل: إن الإحسان هو الإخلاص(٢).

الإحسان

والتحقيق: أن الإحسان يتناول الإخلاص وغيره، والإحسان يجمع كمال الإخلاص لله، ويجمع الإتيان بالفعل الحسن الذي يحبه الله تعالى.

قَـالَ الله تـعـالـى: ﴿بَلَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِـنٌ فَلَهُۥ أَجْرُمُ عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا لَهُمْ يَعْزَنُونَ شَ۞ [البقرة: ١١٢].

وقال الحافظ ابن رجب كلف في الفتح (٢١١/١) عن معنى الإحسان في حديث جبريل: «وأما الإحسان ففسره بنفوذ البصائر في الملكوت حتى يصير الخبر للبصيرة كالعيان، فهذه أعلى درجات الإيمان. . قيل: المراد: أن نهاية مقام الإحسان أن يعبد المؤمن ربه كأنه يراه بقلبه، فيكون مستحضراً ببصيرته وفكرته لهذا المقام، فإن عجز عنه وشق عليه انتقل إلى مقام آخر، وهو أن يعبد الله على أن الله يراه ويطلع على سره وعلانيته، ولا يخفى عليه شيء من أمره. . قال بعض السلف: من عمل لله على مشاهدة الله بعض السلف: من عمل لله على مشاهدة الله بعض السلف: من عمل لله على مشاهدة الله

أحدهما: مقام المراقبة، وهو أن يستحضر العبد قرب الله منه واطلاعه عليه فيتخايل أنه لا يزال بين يدي الله فيراقبه في حركاته وسكناته وسره وعلانيته، فهذا مقام المراقبين المخلصين، وهو أدنى مقام الإحسان.

إياه فهو مخلص، فهذان مقامان:

والثاني: أن يشهد العبد بقلبه ذلك شهادة فيصير كأنه يرى الله ويشاهده، وهذا نهاية مقام الإحسان، وهو مقام العارفين..».

وقال الحافظ ابن حجر في الفتح (١/ ١٢٠): «الإحسان هو مصدر، تقول أحسن يحسن إحساناً، ويتعدى بنفسه وبغيره، تقول: أحسنت كذا إذا أتقنته، وأحسنت إلى فلان إذا أوصلت إليه النفع. . ».

الصلاة، وذكر حشداً من الأدلة على كفر تاركها، وكان ذلك كله في سياق أهمية
 العمل، وأن جنس الأعمال لازم لإيمان القلوب.

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث جبريل ﷺ المشهور، وقد تقدم تحريجه في أول الكتاب.

٢) قال القاضي عياض في معنى الإحسان: والإخلاص ومراقبة الله في السر والإعلان» كتاب الإيمان من إكمال المعلم (١/ ١٠٠)، وقال الخطابي في معالم السنن نحواً من ذلك (٥/ ٧١).

وقال تعالى: ﴿وَمَنَ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنَ أَسَلَمَ وَجَهَهُم لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَأَتَّبَعَ مِلْةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً ﴾ [النساء: ١٢٥]، فذكر إحسان الدين أولاً، ثم ذكر الإحسان ثانياً، فإحسان الدين هو والله أعلم/ الإحسان المسؤول عنه في [٥٥/أ] حديث جبريل ﷺ، فإنه سأله عن الإسلام والإيمان ففي #(١) إحسان هذا

(١) من هنا يبدأ السقط الكبير في (م) و(ط)، لتنفرد نسخة الأصل بذلك إلى نهاية الكتاب.

إننا لنُرجِّح، بل نكاد نجزم أن هذه الزيادة الهامة التي تتعلق بالمرتبة العليا من الدين \_ وهي الإحسان \_ هي من كتاب «شرح حديث جبريل» المعروف بالإيمان الأوسط، وهي من نفيس كلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، وتوضيح ذلك بالأدلة كما يلى:

أولاً: ما قبل (فصل الإحسان) كتب بخط شيخ الإسلام ابن تيمية كتلله.

ثانياً: أما (فصل الإحسان) فقد أملاه شيخ الإسلام، ولم يكتبه بخط يده.

وهاتان القضيتان يؤكدهما ما ورد في الهامش، وما ذكرناه أعلاه.

ثالثاً: أن بعض النصوص التي وردت في هذه الزيادة قد جاءت في رسالة الحسبة للمصنف نفسه، مجموع الفتاوى (٢٨/ ٦٠ ـ ١٢٠)، لكن مع اختلاف بيّن وفرق واضح جلى.

كما أن هذا الفصل عن الإحسان فصل متكامل، وقد وردت في ثناياه الإشارة مرات عدة إلى الإحسان، ووردت كلمات الإحسان ومشتقاتها فيه أكثر من ثلاثين مرة، وفيه عدة فصول لم ترد في رسالة الحسبة على الإطلاق، وهي متعلقة تماماً بالإحسان، وما ورد فيه، وجاء في رسالة الحسبة، فيه اختلاف، من حيث التقديم والتأخير، وتنوع في العبارة في بعض الأحيان.

وفي الواقع فإن هذا ليس بغريب على منهج المصنف، والمتابع له كالله يعرف ذلك جيداً، فهو يذكر نصوصاً كثيرة \_ تكاد تكون بعينها \_ في مواضع شتى من كتبه، وكل هذا يدل على درجة عزيزة من الحفظ، وحدة في الذهن.

رابعاً: أننا إذا لم نقل بذلك فالكتاب يعتبر ناقصاً، على أن هذا الأمر يرجح بأن هذه الزيادة للمصنف، ولكن يبقى النقاش، هل هي من كتاب «شرح حديث جبريل» المعروف باسم «الإيمان الأوسط» أم لا؟ وهذا ما نود إثباته.

خامساً: أن هذه أقدم نُسخة للكتاب عثر عليها \_ حتى الآن \_ على الإطلاق.

سادساً: أن النسختين الأخربين للكتاب، سواء النسخة المطبوعة في مجموع الفتاوى، أو النسخة المخطوطة في مكتبة المحمودية، قد ذكر فيهما أول هذا الفصل، ولكنه فيهما ناقص مخروم، ولم تشر أي منهما إلى شيء يمكن أن =

يشكك في صلة هذا الفصل بالكتاب، وهذا من أقرى الأدلة على ما أردنا إثباته وتقريره.

سابعاً: أن ما نقول به هو الأصل، ونعني بذلك أن هذه الزيادة في الأصل من الكتاب، والشك في نسبتها إليه يخالف ذلك الأصل، وإذا لم نقل بذلك، فكيف نفسر الأمر إذن؟

ثامناً: أن الحواشي على هذه الزيادة لم تفتأ تذكر أن الكتاب بها قد بلغ مقابلة وتصحيحاً، وقد وردت هذه العبارة نحو أربع مرات، (في الألواح ١٥٠)، ٢٠٠، ٢٢ب، ٢٣ب، ٣٢ب): تابع كتاب الإيمان.

تاسعاً: أن الشيخ أبا محمد الإسكندري \_ كما ذكرنا في ترجمته \_ من تلامدة شيخ الإسلام الذين أوذوا بسببه، بل من المتخصصين المشتهرين في نقل ونسخ كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وفتاويه، ومن المستبعد تماماً أن يضيف شيئاً إلى الكتاب وهو ليس منه، أو أن يقحم فيه حتى من كلام المؤلف ما ليس منه.

عاشراً: أن ناسخ هذه النسخة هو الذي نسخ نسخة «الإيمان الكبير» وكان ذلك سنة ٧٤٣هـ، وقد نص هذا الناسخ على أن المصنف لم يكمل كتاب «الإيمان الكبير»، بينما لم يشر إلى شيء يتعلق بكتاب «شرح حديث جبريل».

الحادي عشر: ومما يقوي القول إلى ما ذهبنا إليه أن ابن عبد الهادي قد ذكر في كتابه «العقود الدرية» ٢٤٠): أن من بين مؤلفات شيخ الإسلام كتله قاعدة في الإحسان، ولعلها هذه الواردة في كتابنا هذا، وقام أحد من الناس بإفرادها، كما هو الحال في بعض مصنفات شيخ الإسلام.

الثاني عشر: وقد ذكر أحد تلامدة شيخ الإسلام المعروفين، وهو علم الدين البرزالي، فيما نقله عنه الحافظ ابن كثير يرحمهما الله، وأورده في البداية والنهاية (١٤/ ١٤) عند ترجمته لشيخ الإسلام ما يلي: «وله تصانيف كثيرة، وتعاليق مفيدة، في الأصول والفروع، كمل منها جملة وبيضت وكتبت عنه وقرئت عليه أو بعضها، وجملة كبيرة لم يكملها، وجملة كملها ولم تبيض إلى الآن».

الثالث عشر: أن الكتاب شرح لحديث جبريل على، وقد أفاض في الحديث عن الإسلام والإيمان، فلم يبق غير الإحسان، وقد تكلم عنه في آخر الكتاب، وقد أشار المصنف في الكتاب (٧/ ٤٨٥) إلى شيء من ذلك، حيث قال: «فقد قسم سبحانه الأمة التي أورثها الكتاب واصطفاها ثلاثة أصناف، ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق بالخيرات، وهؤلاء الثلاث ينطبقون على الطبقات الثلاث المذكورة في حديث جبريل: الإسلام، والإيمان، والإحسان، كما سنذكره إن شاء الله».

وإننا لنرجح أن كتاب «شرح حديث جبريل» الذي وفق الله ﷺ إلى تحقيقه هو من =

الإسلام والدين الذي يكون صاحبه محسناً، وتابعاً لما فيه رضوان الله في الأقوال والأفعال، هو المقام الذي أشار إليه النبي على حين قال: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

ومراقبة الله هي السر المطلوب في جميع أحوال العبد(١).

قال الإمام أبو زكريا يحيى النووي(٢) كَالله: روينا عن أبي القاسم

كما أننا نشير إلى أن الكتاب كان إملاءً \_ كما نصت النسخة التركية على ذلك في مقدمتها \_ بمعنى أن شيخ الإسلام أملاه على أحد تلامذته، أو قد يكون أملى بعضه وكتب بعضه.

وأسلوب هذه الزيادة يكاد يتفق في مجمله مع أسلوب الوصية الصغرى (مجموع الفتاوى ١٥٣/١٠ ـ ٢٦٦) التي كتبها شيخ الإسلام لأبي القاسم المغربي، وهو أسلوب غير الأسلوب الذي اشتهر به كتله في كثير من كتبه، وقام على مقارعة الخصوم والمخالفين بالحجج القوية، والبراهين العظيمة، وعرض الآراء بأدلتها، ثم نسفها بالحق المبين، وأدلته الواضحة، إذ أن أسلوبه في هذه الزيادة، وفي الوصية الصغرى يتسم بالهدوء والرفق والطمأنينة، إذ المقام مقام توجيه ونصح وتعليم، وليس مقام رد وزجر للمخالفين. وبهذه الأدلة والتوضيحات نستطيع أن نرجح مطمئنين أن هذه الزيادة من الكتاب، والله أعلم.

(۱) هنا في الحاشية عنوان (فصل ليس من الأصل) وبعده تعليق للناسخ قال فيه: (قال كاتب نسخة الأصل وهو الشيخ الإمام أبو محمد جمال الدين عبد الله الإسكندري: هذا آخر ما وجدته بخط شيخ الإسلام كلله وبعده كلمة كأنها (المملى) ولعلها تشير إلى هذه الزيادة ليست بخط المؤلف، ولكنها مما أملاه، لأنها مرتبطة به من حيث المعنى كما هو واضح.

 (٢) هو الشيخ الإمام محي الدين يحيى بن شرف بن حسن أبو زكريا النووي الدمشقي الشافعي، من كبار علماء الشافعية، وصاحب المصنفات المشهورة ـ ولو لم يكن =

القسم الثالث من مؤلفات شيخ الإسلام، ونعني بذلك: المؤلفات التي أكملها المصنف كلله ولم يبيضها، ونكاد نلمس ذلك عند مطالعة أول الكتاب وآخره. وقد سألت فضيلة الدكتور عبد الرحمٰن العثيمين الخبير المعروف في علم المخطوطات، وأطلعته على تلك الزيادة، وكان رأيه حفظه الله كالتالي: إن نص الكتاب إلى هذه الزيادة بقلم شيخ الإسلام كلله، وأما بقية النص المذكور إلى آخر الكتاب فقد يكون ثبت من نسخ أخرى منقولة عن مسودة المؤلف، ويدل على ذلك اتفاق منهج المؤلف من أوله إلى آخره، وموافقة ما جاء في آخر هذا الكتاب لآراء شيخ الإسلام ابن ثيمية في مؤلفاته الأخرى.

شروط قبول القشيري أنه قال: سئل الفضيل بن عياض عن قوله: ﴿ لِلَبُلُوَكُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ العمل عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢] قال: أخلصه وأصوبه.

قيل: ما أخلصه وأصوبه؟ فقال: إن العمل لا يكون مقبولاً حتى يكون خالصاً صواباً، فالخالص ما كان لله، والصواب ما كان على سنة رسول الله(١).

تعريف وروي أن أبا القاسم القشيري (٢) قال: الإخلاص إفراد الحق بالطاعة الإخلاص

منها إلا كتابه المبارك رياض الصالحين لكفاه ذلك، نشأ محباً للعلم شغوفاً به، حتى إنه كان له اثنا عشر درساً في اليوم على مشايخه، وكان ورعاً زاهداً، كثير العبادة والتنفل، وقد ولي المعهد العريق دار الحديث الأشرفية، فقام بها أحسن قيام، وكان يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر للملوك وغيرهم، كما يقول الحافظ ابن كثير \_ شأنه في ذلك شأن كل العلماء العاملين \_ ومن مصنفاته: شرح مسلم، وروضة الطالبين، والمنهاج، والمجموع شرح المهذب وصل فيه إلى أثناء الربا والإيضاح في المناسك، والتبيان في آداب حملة القرآن، وغيرها من المصنفات النافعة، مات كله سنة ٢٧٦هـ.

تذكرة الحفاظ (٤/ ١٤٧٠)، طبقات الشافعية (٨/ ٣٨٥)، البداية والنهاية (١٣/ ٢٩٤)، شذرات الذهب (٧/ ٢١٨).

(۱) ولشيخ الإسلام تقلله كلام في مجموع الفتاوى (۲۸/ ۱۷٥) متعلق بهذا الكلام، حيث يقول: «والإسلام يجمع معنيين: أحدهما الاستسلام والانقياد، فلا يكون الرجل متكبراً، والثاني الإخلاص.. فلا يكون الرجل مشركاً... والإسلام يستعمل لازماً.. ويستعمل متعدياً مقروناً بالإحسان... ﴿بَنَ مَنَ أَسْلَمَ وَجَهَمُ لِلَهِ وَهُو تَحْيَنُ وَيَنَا مِينَا مَنْ وَيَنَا مِينَا مَنْ وَجَهَمُ اللَّهِ وَهُو تَحْيَنُ وَلُو تَحْيَنُ وَيَنَا مِينَا مَنْ وَجَهَمُ اللَّهِ وَهُو تَحْيَنُ وَيَنَا وَهُو السلام الوجه لله مع الإحسان، وأخبر أن يكون دين أحسن من هذا الدين، وهو إسلام الوجه لله مع الإحسان، وأخبر أن كل من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عنده ربه... وهذان الوصفان وهما إسلام الوجه والإحسان عما الأصلان المتقدمان، وهما: كون العمل خالصاً لله، صواباً: موافقاً للسنة والشريعة... ولهذا كان أئمة السلف يجمعون هذين الأصلين، كقول الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿ لِيُبْلُونَكُمُ أَصَّنُ عَمَلًا ﴾ قال: أخلصه وأصوبه...».

(٢) هو أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري الخرساني الشافعي الصوفي، تعته الإمام الذهبي بالإمام القدوة الأستاذ، من كبار علماء الأشاعرة، وكان عديم النظر في الوعظ والتذكير، وحج مع أبي محمد الجويني، والحافظ أبي بكر البيهقي، وجزى له مع الحنابلة خصام بسبب الاعتقاد، لأنه تعصب =

في القصد، وهو أن العبد يريد بطلبته وجه الله دون شيء آخر، من تصنع لمخلوق، أو اكتساب محمدة عند الناس، أو محبة مدح، أو معنى من المعانى، سوى التقرب إلى الله ﷺ.

قلت: ويصح أن يقال: الإخلاص هو تصفية الفعل عن ملاحظة المخلوقين(١).

فينبغى لمن علم علماً أن يستعمل في علمه العدل الذي هو ميزان الإحسان في الأعمال، ولا ينسى حظه من الإحسان الذي به يستحق القرب والرضوان.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ بِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]. وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُمْسِنِينَ﴾ [المائدة: ٩٢].

وقد مدح الله الإحسان، ورغب في استصحابه لجميع الأعمال القلبية والبدنية والمالية، في غير موضع في كتابه(٢٠).

مدح الإحسان وشنمولته لجميع الأمسمسال

الطاهرة والباطئة

العلم

للأشاعرة، وانتهى الأمر إلى فتنة، قتل فيها جماعة من الفريقين، وترك القشيري البلد من أجل ذلك، ثم عاد إليها فيما بعد، من مصنفاته: الرسالة القشيرية في التصوف، والتفسير الكبير، لطائف الإشارات، المنتهى في نكت أولى النهي، وغيرها من المصنفات، توفي سنة ٤٦٥هـ عن تسعين عاماً.

تاريخ بغداد (١١/ ٨٣)، الأنساب للسمعاني (١٤/٥٠٣)، وفيات الأعيان (٣/ ٢٠٥)، الكامل (١٠/ ٨٨)، المنتظم (٨/ ٢٨٠)، سير أعلام النبلاء (١٨/ ٢٢٧)، البداية والنهاية (١٢/ ١١٤)، شذرات الذهب (٥/ ٢٧٥).

(١) وقال المصنف في مجموع الفتاوي (٢٨/ ٤٤٢)، حين كان يتحدث عن الجهاد: وأعظم مراتب الإخلاص: تسليم النفس والممال للمعبود.

وقد ذكر الحافظ ابن القيم كتَلَهُ في مدارج السالكين (٢/ ٩٥) تعريفات أخرى للإخلاص غير ما ذكر، منها: «قيل: التوقى من ملاحظة الخلق حتى عن نفسك، وقيل: من شهد في إخلاصه الإخلاص، احتاج إخلاصه إلى إخلاص، وقيل: الإخلاص استواء أعمال العبد في الظاهر والباطن، والرياء يكون ظاهره خيراً من باطنه. . ، وقيل: الإخلاص نسيان رؤية الخلق بدوام النظر إلى الخالق. . ١١.

(٢) يقول الحافظ ابن رجب عند شرح حديث (إن الله كتب الإحسان على كل شيء)، في جامع العلوم والحكم (١/ ٣٨١ ـ ٣٨١): "فهذا الحديث نص في وجوب =

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّالِكُمُّ وَأَخْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ: ١٩٥].

كستسب الله الإحسان على كال شيء ،

فينبغي لمن علم هذه القواعد، أن يتيقن أن الله كتب الإحسان على كل شيء، كما جاء في الحديث الصحيح (١)، ومن عمل صالحاً، وأراد به عرضاً من عرض الدنيا، مع علمه بسرعة زوالها وهوانها عند العقلاء العالمين بالله لا يعد محسناً، بل يكون متعرضاً لسخط الله.

[٥٥/ب] قال تعالى/: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِيدُ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا تُوْقِيدِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ۞﴾ [الشورى: ٢٠].

الإحسان، وقد أمر الله تعالى به، فقال: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْهَدَٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ وقال: ﴿وَأَضِنَوْا إِنَّ اللهُ يَكُ لَلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهذا الأمر بالإحسان تارة يكون للوجوب، كالإحسان إلى الوالدين والأرحام بمقدار ما يحصل به البر والصلة، والإحسان، إلى الضيف بقدر ما يحصل به قراه على ما سبق ذكره. . وتارة يكون للندب كصدقة التطوع ونحوها .

وهذا الحديث يدل على وجوب الإحسان في كل شيء من الأعمال، لكن إحسان كل شيء بحسبه، فالإحسان في الإتيان بالواجبات الظاهرة والباطنة: الإتيان بها على وجه كمال واجباتها، فهذا القدر من الإحسان فيها واجب، وأما الإحسان فيها بإكمال مستحباتها فليس بواجب.

والإحسان في ترك المحرمات: الانتهاء عنها، وترك ظاهرها وباطنها، كما قال تعالى: ﴿وَذَرُوا ظُلُهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ۗ فَهَذَا القدر من الإحسان فيها واجب.

وأما الإحسان في الصبر على المقدورات، فأن يأتي بالصبر عليها على وجهه من غير تسخط ولا جزع.

والإحسان الواجب في معاملة الخلق ومعاشرتهم: القيام بما أوجب الله من حقوق ذلك كله، والإحسان الواجب في ولاية الخلق وسياستهم، القيام بواجبات الولاية كلها، والقدر الزائد على الواجب في ذلك كله إحسان ليس بواجب..».

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۱۹۵۵) ۱۵٤۸/۳ كتاب الصيد والذبائح، باب الأمر بإحسان اللبح والقتل، وتحديد الشفرة، والترمذي برقم (۱٤٠٩) كتاب الديات، والنسائي برقم (۲۸۱۵) كتاب الضحايا، وأبو داود برقم (۲۸۱۵) كتاب الضحايا، وابن ماجه برقم (۲۱۷۰) كتاب الذبائح، والدارمي برقم (۱۹۷۰)، وأحمد برقم (۱۲۷۷)، وأحمد برقم (۱۲۷۹)، وأهظ مسلم: (إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا الذبح، وليحد أحدكم شفرته، فليرح فيحته).

وقد قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْصَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ﴾ الآية [الإسراء: ١٨].

الإخلاص في العلم تعلماً وتعليماً

قلت: فليح بن سليمان من رجال الشيخين، أكثر عنه البخاري، وأما مسلم فما روى له غير حديث الإفك، وفليح هذا تكلم فيه أهل الجرح والتعديل، قال عنه ابن معين: «ليس بالقوي» وقال أبو حاتم: «ليس بالقوي»، وقال النسائي: «ضعيف»، وقال في موضع آخر: «ليس بالقوي»، وقال أبو داود: «لا يحتج بفليح»، وذكره وقال في موضع آخر: «ليس بالقوي»، وقال أبو داود: «لا يحتج بفليح»، وذكره العقيلي في الضعفاء، وكذلك صنع ابن عدي في الكامل غير أنه أنصف حين قال: «ولفليح أحاديث صالحة يرويها. . . وقد اعتمده البخاري في صحيحه، وروى عنه الكثير، وهو عندي لا بأس به»، وقال الحافظ عقب ذلك: «لم يعتمد عليه البخاري اعتماده على مالك وابن عينة وأضرابهما، وإنما أخرج له أحاديث أكثرها في المناقب، وبعضها في الرقاق»، وقال الدارقطني: «يختلفون فيه، وليس به بأس»، وقال الساجي: «من أهل الصدق ويهم»، وقال الحاكم أبو عبد الله: «اتفاق الشيخين عليه يقوي أمره»، وقال الحافظ في التقريب: «صدوق كثير الخطأ».

قلت: ما قاله الحاكم وجيه، واتفاق الشيخين عليه ـ خصوصاً الإمام البخاري، بل وأصحاب السنن ـ يرفع منزلته في الرواية ولا شك، غير أن من منهج الشيخين في الصحيحين، كما هو معلوم ـ أنهما ينتقيان في كثير من الأحيان لبعض الرواة =

 <sup>(</sup>١) عرف الجنة يعني: ريحها، قال في القاموس المحيط (١٠٨٠): «والعرف الريح طيبة أو منتنة، وأكثر استعماله في الطيبة».

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود برقم (٣٦٦٤) كتاب العلم، وابن ماجه برقم (٢٥٢) في المقدمة، وأحمد برقم (٨٢٥٢)، وابن حبان في صحيحه وصححه، وقال محققه: «حديث صحيح»، وأبو يعلى في مسنده (٢١/١١) وقال محققه: إسناده حسن، والحاكم في المستدرك (٥٨/١)، وقال: «هذا حديث صحيح سنده ثقات رواته على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٥/٣٤٦)، وكلهم من طريق فليح بن سليمان الخزاعي عن ابن طوالة عن سعيد بن يسار عن أبى هريرة.

وكذلك روى الترمذي عن كعب بن مالك أن رسول الله على قال: «من تعلم العلم ليماري<sup>(۱)</sup> به السفهاء، أو يكاثر به العلماء، أو يصرف به وجوه الناس إليه، أدخله الله النار»<sup>(۲)</sup>.

وفي رواية غير الترمذي: «فليتبوأ مقعده من النار»(٣)

الذين اختلف فيهم، وما أخرجاه في صحيحيهما هو من هذا الباب، وأما ما سوى الصحيحين فينظر فيه، وبناء على هذا فالحديث الذي ذكره المصنف حديث حسن، وقد صححه الإمام النووي في رياض الصالحين (٥٦١).

وجود إسناده الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٧٦/١)، وذكره الشيخ الألباني في كتابيه صحيح أبو داود برقم (٣١١٢)، وصحيح ابن ماجه برقم (٢٠٤).

وقد ذكر الحافظ كلله في الإصابة (٣/ ٥٢٧) أن ابن شاهين أخرجه من حديث روح عن عبد العزيز بن أبي سلمة عن عبد الله بن معمر، وهو أبو طوالة الذي روى عنه فليح بن سليمان.

قلت: عبد العزيز بن سلمة لا بأس به كما قال الحافظ في التقريب (٣٥٧). وقول المصنف: رواه بأسانيد صحيحة، لم أجد أبا داود رواه أكثر من مرة في سنه، اللهم إن كانت الكلمة: روي، فتصحفت إلى رواه المجرح والتعديل (٧/ ٨٤)، ضعفاء العقيلي (٣/ ٤٦٦)، الكامل في الضعفاء (٣/ ٣٠)، الثقات (٧/ ٤٣٤)، تهذيب الكمال (٣٢٤/٣٠)، سير أعلام النبلاء (٧/ ٣٥١)، تذكرة الحفاظ (١/ ٢٢٣)، تهذيب التهذيب (١/ ٤٣٥)، هدي الساري (٤٣٥).

(۱) معنى تماري: تجادل، قال في الصحاح (٦/ ٢٤٩١): «ماريت الرجل أماريه مراء، إذا جادلته». (۲) رواه الترمذي برقم (٢٦٥٤) كتاب العلم، وابن ماجه برقم (٢٥٣) في المقدمة، مالداده حقم (٣٥٣) من المحددة (٣٦٥) مالداده حقم (٣٦٥)

والدارمي برقم (٣٦٩)، وابن حبان في صحيحه برقم (٧٧) ٢٧٨/١، وصححه، وقال محققه: رجاله ثقات رجال الصحيح، والطبراني في المعجم الكبير (١٩/ ، وقال محقيلي في الضعفاء (١٠٣/١): "وفي الباب عن جماعة من الصحابة لينة الأسانيد كلها»، وصححه الحافظ العراقي في تخريج أحاديث الإحياء للغزالي (٧٣/١).

والحديث صحح الشيخ الألباني كلله بعض رواياته، وحسن الأخرى، ومتها ما ذكره في كتابه صحيح سنن ابن ماجه برقم (٢٠٥)، (٢٠٦)، والحديث وإن كانت غالب رواياته لا تخلو من ضعف، إلا أن له طرقاً يتقوى بها كما ذكر الشيخ في صحيح الترغيب والترهيب (٦٦/١).

(٣) لم أجد هذا اللفظ في جميع روايات الحديث التي اطلعت عليها.

إحسان الظن بالثيخ فمن الإحسان: أن يحسن الطالب ظنه بمن يتعلم منه العلم، أو يسمع عليه الحديث، لينال بذلك بركة العلم، فقد كان بعض المتقدمين إذا خرج إلى شيخه تصدق في طريقه بشيء من المال، وقال: اللهم استر عيب معلمي عني، ولا تذهب بركة علمه مني (١).

من حقوق العالم على المتعلم وروى النواوي (٢) أن الإمام علياً في قال: «من حق العالم أن تسلم على الناس عامة، وتخصه وحده بالتحية» (٣) رواه أبو داود.

واعلم رحمك الله أن من حقه أن تجلس أمامه، ولا تشيرن عنده بيدك، ولا تغمزن بعينك، ولا تغتابن عنده أحداً، ولا تسارر (٤) في مجلسه، ولا تلح عليه إذا كسل، ولا تشبع من طول صحبته، ومن حقه أن ترد غيبته إن قدرت على ذلك (٥).

العمل بالعلم

ومن حق العلم لمن استعمل الإحسان فيه أن يقف عند ما يسمع ويكتب، فإذا بلغ فضيلة أخذ بحظه منها، فإن كانت نافلة عمل بها ولو مرة

 <sup>(</sup>١) ذكره ابن جماعة الكناني في كتابه التذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم (١٣٧).

<sup>(</sup>٢) يصح بإضافة الألف وحذفها، كما ذكر ذلك كثير ممن ترجم له كتلله.

<sup>(</sup>٣) -لم أجد هذا الأثر عن على ﷺ عند أبي داود، وإنما رواه الخطيب البغدادي في كتاب «الفقيه والمتفقه» برقم (٨٥٦) ٢/١٩٧، وقال محققه عادل العزازي: إسناده ضعيف، ورجاله ثقات إلا أنه منقطع بين ابن الأعرابي وسهل بن هارون وبين علي بن أبي طالب ظهه.

وكذَّلك روّي نحو ذلك عن الحسن في ، وقد رواه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٧/ ٤١٣) عن الحسن قال: «يجب للعالم ثلاث، تخصه بالتحية، وتعمه بالسلام مع الجماعة...٤.

<sup>(</sup>٤) من السر، والمعنى: لا تناجي أحداً في مجلسه، الصحاح (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>ه) روى الترمذي برقم (١٩٣١) كتاب البر والصلة، وأحمد برقم (٢٦٩٩٥) عن أبي الدرداء على قال: قال رسول الله على: «من رد عن عرض أخيه رد الله عن وجهه النار يوم القيامة»، وقال الترمذي: حديث حسن، وهو كما قال، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع برقم (٦٢٦٢).

وقول المصنف: واعلم رحمك الله أن من حقه أن تجلس أمامه \_ إلى قوله \_ وترد غيبته. . ، هي من كلام الأثر السابق الذي رواه الخطيب عن علي ظرام.

في عمره، فقد أوصى بذلك بشر بن الحارث<sup>(۱)</sup> وأخبر أن ذلك كان سبب هدايته في بدايته.

وإن كان أدباً من آداب السنة أخذ نفسه بذلك، فقد قال تعالى: ﴿ وَاتَّـ قُوا اللَّهُ ۗ وَاللَّهُ وَاللَّهُ كُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

ولهذا كان يقال: «من عمل بما يعلم ورثه الله علم ما لا يعلم»(٢)، وأن يحاسب نفسه، ويطالبها بالخشية لله والحذر والمراقبة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْفُلَكُوُّ ۚ ۖ [فاطر: ٢٨].

وقال عبد الله بن مسعود: «من ازداد علماً ولم يزدد هدى، لم يزدد [7/٥] من الله إلا بعداً»(٣)/ وهذا باب واسع.

<sup>(</sup>۱) هو أبو نصر بشر بن الحارث بن عبد الرحمٰن المروزي البغدادي المشهور بالحافي، نعته الإمام الذهبي بشيخ الإسلام، الإمام العالم المحدث الزاهد الرباني القدوة، كان كله رأساً في الورع والزهد والإخلاص، وكان يعمل المغازل مع اخته ويبيعها، فذاك كسبه، مات ولم يتزوج، وخرج أهل بغداد في جنازته، يتقدمهم العلماء والمحدرون والفقهاء والأعيان، وقال عنه الإمام أحمد: لو كان بشر تزوج لتم أمره، مات كله سنة ٢٢٧ه، وقد أفرد ابن الجوزي مناقبه في كتاب. حلية الأولياء (٨/ ٣٦)، تاريخ بغداد (٧/ ٦٧)، سير أعلام النبلاء (١٠/ ٢٦٩)، البداية والنهاية (١٠/ ٢١)، شذرات الذهب (٣/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو حامد الغزالي في الإحياء (١/ ٨٧) على أنه من حديث رسول الله على، وقال الحافظ العراقي مخرجاً له: «أخرجه أبو نعيم في الحلية من حديث أنس وضعفه». قلت: ما ذكره الحافظ العراقي كله يحتاج إلى بيان، فقد روى أبو نعيم في الحلية (١٤/١٠) بسنده عن يحيى بن معين أن أحمد بن حنبل التقى باحمد بن أبي الحواري فسأله أن يسمعه حكاية عن شيخه أبي سليمان الداراني، فذكر له بعض ذلك، ثم ذكر أحمد بن حنبل عن يزيد بن هارون عن حميد الطويل عن أنس بن مالك أن النبي في قال: من عمل بما يعلم ورثه الله علم ما لا يعلم، وقال أبو نعيم عقب هذا: «ذكر أحمد بن حنبل هذا الكلام عن بعض التابعين عن عيسى ابن مريم على، فوهم بعض الرواة أنه ذكره عن النبي في، فوضع هذا الإسناد لسهولته، وقربه، وهذا الحديث لا يحتمل بهذا الإسناد عن أحمد بن حنبل»

 <sup>(</sup>٣) ذكره الغزالي في الإحياء (١/ ٧٣) على أنه من حديث رسول الله على وقال
 الحافظ العراقي في تخريجه: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس،
 وحديث على بإسناد ضعيف إلا أنه قال: زهداً، وروى ابن حبان في روضة =

الإحسان في أعسسال الجوارح وأما الإحسان في أعمال الجوارح بعد إحكام قاعدة العلم فعلى أنواع: منه فرض عين، ومنه فرض كفاية، ومنه سنة مؤكدة، ومنه فضيلة لا يسع من له عقل ومروءة أن يفوت نفسه حظها من ذلك، وذلك يختلف باختلاف الأحوال.

قَــال الله عــز وجــل: ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْمَدُّلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيَّاآيٍ ذِى الْفَرْنَ وَ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُمُ لَمَلَّكُمُ الْفَرْنَ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُمُ لَمَلَّكُمُ لَمُ لَمَلِّكُمُ لَمُلَّكُمُ لَمَلَّكُمُ لَمَلَّكُمُ لَمَلَّكُمُ لَمُ لَمُ لَمُ لَمِنْ لَمُ إِذَا عَنْهَدَئُمُ فِي اللهِ إِذَا عَنْهَدَنُّمُ فِي اللهِ إِذَا عَنْهَدَنُّمُ فِي اللهِ إِذَا عَنْهَدَنُّمُ لَمُ اللّهِ إِذَا عَنْهَدَنُّمُ لَمُ لَمُ لَمُ لَمَا لَمُ لَمِنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

## قصل

المعارية من الإحسان وعلى المسلم بذل دلو يستقى به، وقدر يطبخ فيها، وفأس يحفر [بها](١) ونحو ذلك، وهل يجب أن يبذل بأجرة المثل؟ قولان للعلماء:

فمذهب الصحابة، ومن بعدهم كمالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد، وإسحاق (٢) والسفيانين الثوري (٣)

العقلاء موقوفاً على الحسن: "من ازداد بالله علماً ثم ازداد على الدنيا حرصاً لم يزدد من الله إلا بعداً»، وروى أبو الفتح الأزدي في الضعفاء من حديث علي: "من ازداد بالله علماً ثم ازداد للدنيا حباً ازداد الله عليه غضباً»، وكلها أحاديث ضعيفة، ويعضها لا أصل لها، ولعل الموقوف هو الأصح، ولكني لم أجد هذا الأثر عن ابن مسعود فيما بحثت فيه من مصادر.

<sup>(</sup>١) كتب في نسخة الأصل: «بها»، ثم شطب عليها وكتب: «به»، والصحيح ما شطب عليه، وأثبتناه، لأن الفأس مؤنثة، القاموس المحيط (٧٢٤).

<sup>(</sup>٢) هو إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن راهويه، نعته الذهبي بالإمام الكبير، وشيخ المشرق، سيد الحفاظ، من كبار أئمة الحديث والسنة، كان أقوى الناس حفظًا، وقد كان مع حفظه إماماً في التفسير، رأساً في الفقه، من أئمة الاجتهاد، وهو من العلماء الذين دفنوا كتبهم ـ وعلل الذهبي ذلك، لأنهم كانوا لا يرون نقل العلم وجادة، وهو شيخ الإمام البخاري، وأحد الأسباب الباعثة له على تصنيف كتابه المبارك الصحيح، فلعل الإمام ابن راهويه ينال أجر هذا الكتاب العظيم إن شاء الله، توفي إسحاق بنيسابور سنة ٣٣٨ه.

الجرح والتعديل (٢/ ٢٠٩)، حلية الأولياء (٢/ ٢٣٤)، تاريخ بغداد (٦/ ٣٤٥)، سير أعلام النبلاء (١/ ٣٥٨)، البداية والنهاية (١/ ٣٣٣)، شذرات الذهب (٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) هو أمير المؤمنين في الحديث، أبو عبد الله سفيان بن مسروق الثوري الكوفي =

المجتهد مصنف كتاب الجامع، قال عنه الذهبي: شيخ الإسلام، إمام الحفاظ، سيد العلماء العاملين في زمانه، قيل إنه أخذ العلم والحديث عن ست منة شيخ، وذكر الحافظ الذهبي منهم أكثر من ثلاثمائة شيخ، كان غاية في الزهد والورع، رأساً في الحفظ والحديث والفقه، لا يخاف في الله لومة لائم، ينكر على الملوك، ولا يرى الخروج عليهم أصلاً، وأقام زمناً مختفياً عن أعين السلطان، وكان ذا مكانة في قلوب العلماء والخلق، حتى قال عنه الإمام أحمد: لا يتقدمه في قلبي أحد، وقد أوصى كالله أن تدفن كتبه، وكان صاحب مذهب حتى القرن الرابع، مات سنة ١٦١١ه.

الجرح والتعديل (٤/ ٢٢٢)، حلية الأولياء (٣٥٦/٦)، تاريخ بغداد (١٥٢/٩)، سير أعلام النبلاء (٧/ ٢٢٩)، تذكرة الحفاظ (٢٠٣/١)، البداية والنهاية (١٠/ ١٠٧)، شذرات الذهب (٢٠١/٢).

(۱) هو أبو محمد سفيان بن عيينة بن أبي عمران ميمون الهلالي ولاء، نعته الذهبي بالإمام الكبير، حافظ العصر، شيخ الإسلام، كان من أئمة الحديث، وسادات المسلمين، أدرك ستة وثمانين من التابعين، وذكر أنه حجّ اثنتين وسبعين حجة، وهو من أقران سفيان الثوري والليث بن سعد وابن المبارك وغيرهم، توفي سنة 197ه بمكة المكرمة.

الجرح والتعديل (٤/ ٢٢٥)، حلية الأولياء (٧/ ٢٧٠)، تاريخ بغداد (٩/ ١٧٤)، سير أعلام النبلاء (٨/ ٤٥٤)، ميزان الاعتدال (٢/ ١٧٠)، البداية والنهاية (١٠/ ٥٠٠)، شذرات الذهب (٢/ ٢٦٠).

(٢) هو الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمي بالولاء أبو الحارث، نعته الذهبي بالإمام الحافظ شيخ الإسلام وعالم الديار المصرية، كان ذا كلمة مسموعة عند ولاة الأمر في زمانه، كان سخياً كريماً جواداً، بلغ الغاية في ذلك، وصاحب دخل من المال عظيم، وما وجبت عليه فيه زكاة كما ذكر، لأنه كان ينفقه في القربات والخيرات، وصلة العلماء والمحدثين، بل ربما تحمل شيئاً من الدين، وكان من كبار الفقهاء، وقد استقل بالفتوى في زمانه، حتى قال من قال من الغلماء: إنه أفقه من مالك، ولكن ضيعه أصحابه \_ أي لم يحملوا علمه من بعده \_ ولم ير له نظير في البذل والجود اللهم إن كان ابن المبارك، ومات الليث سنة ولم ير له نظير في البذل والجود اللهم إن كان ابن المبارك، ومات الليث سنة

الجرح والتعديل (١٧٩/٧)، حلية الأولياء (٧/ ٣١٨)، تاريخ بغداد (٣/ ١٣)، الأنساب للسمعاني (٤١٣/٤)، سير أعلام النبلاء (٨/ ١٣٦)، البداية والنهاية (١/ ١٧١)، شذرات الذهب (٢/ ١٣٩).

(٣) هو أبو عمرو عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي نسبة إلى محلة الأوزاع =

وحماد بن سلمة (۱<sup>٬۱</sup>)، ومكحول <sup>(۲)</sup>، أن بذله حق على المسلم يجب مجاناً كما دل عليه الكتاب والسنة.

قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ۞ [الماعون: ٤ ـ ٧] (٣).

بدمشق، نعته الذهبي بشيخ الإسلام وعالم أهل الشام، جمع بين العبادة والعلم والقول بالحق، وكان رجل عامة يسير في نفعهم، أديباً بارعاً في الكتابة والإنشاء والترسل، وكان له مذهب فقهي مستقل مشهور، عمل به فقهاء الشام مدة، وفقهاء الأندلس ثم فني، وهو أول من دون العلم بالشام، وله موقف عظيم مع عبد الله بن علي - عم السفاح - حين استولى على بلاد الشام، وقتل من أهلها خلقاً لا يحصون - خصوصاً بني أمية - واستفتاه في دمائهم وأموالهم، فأفتاه على غير هواه، فأنجاه الله بإخلاصه وقوله كلمة الحق، مات في بيروت بعد أن أقام فيها مرابطاً في سيل الله سنة ١٥٧ه.

الجرح والتعديل (٢٦٦/٥)، حلية الأولياء (١٣٥/٦)، الأنساب للسمعاني (١/ ٢٢٧)، سير أعلام النبلاء (١٠٧/٧)، البداية والنهاية (١١٨/١٠)، شذرات الذهب (٢٥٦/٢).

(۱) هو حماد بن سلمة بن دينار، قال عنه الذهبي: الإمام القدوة شيخ الإسلام، كان بحراً من بحور العلم، وإماماً في الحديث والعربية والفقه، صاحب تصانيف، كثير العبادة والذكر، يظهر السنة، وينتصر لها، شديداً على المبتدعة، وضعف حفظه في آخر عمره، ومات وهو يصلي في المسجد سنة ١٦٧هـ.

الجرح والتعديل (٣/ ١٤٠)، حلية الأولياء (٦/ ٢٤٩)، سير أعلام النبلاء (٧/ ٤٤٤)، ميزان الاعتدال (١/ ٥٩٠)، البداية والنهاية (١١/ ١٥٤)، شذرات الذهب (٢/ ٢٩٦).

(٢) هو مكحول بن أبي مسلم شهرزاب بن شاذل الدمشقي، عالم أهل الشام، من فقهاء التابعين، أرسل عن النبي فلل أحاديث، وعن عدة من أصحاب النبي لله لم يدركهم كأبي هريرة وأبي بن كعب وعبادة بن الصامت، وروى عن أبي أمامة الباهلي وواثلة بن الأسقع وأنس بن مالك، وعداده في أوساط التابعين، وكان من أثمة الفتيا، وقد اختلف في سنة وفاته، وأقربها ما ذكر أنها سنة ١١٣هـ.

الجرح والتعديل (٤٠٧/٨)، حلية الأولياء (١٧٧/٥)، سير أعلام النبلاء (٥/ ١٥٧)، البداية والنهاية (٣١٧/٩)، شذرات الذهب (٢٦/٢).

(٣) تفسير ابن كثير (٩/٤٥٥)، والماعون هو السم لما يتعاوزه الناس بينهم، من الدلو والفأس والقدر، وما لا يمنع كالماء والملح، فتح القدير (٥/٠٠٥)، وانظر الصحاح (٢/٤٠٤).

وفي السنن عن ابن مسعود ﴿ (كنا نعد ذلك على عهد النبي ﷺ عارية، الدلو والقدر والفاس و[نحوهن(١)](٢).

وفي الصحيح مرفوعاً إلى النبي ﷺ لما ذكر الخيل قال: (هي لرجل أجر، ولرجل ستر، فأما الذي هي له أجر، فرجل ربطها في سبيل الله، فشبعها وريها وبولها وروثها حسنات، وأما الذي هي له ستر، فرجل ربطها تعفقاً وتغنياً، فهو يرى حق الله في بطونها وظهورها)(٢٣).

وقال الإمام الشوكاني في الدراري المضية (ص٢٨٩): "وأما كونه لا يجوز منع الماعون كالمدلو والقدر، فلحديث ابن مسعود قال: "كنا نعد على عهد رسول الله على عارية الدلو والقدر، أخرجه أبو داود، وحسنه المنذري..». وقد أفاض العلامة الشيخ عطية بن محمد سالم كلله في تتمته لأضواء البيان (٩/ ٥٥٥) في ذكر الخلاف في حكم العارية، وأن فيها أقوالاً ثلاثة: فقيل: جائز، وقبل: بل واجب، وقبل: مستحب، وقال بعد ذلك: "فتحصل من هذا أن العارية مستحبة شرعاً ومروءة عرفاً في حالة الاختيار، وواجبة في حالة الاضطرار، مع ملاحظة أن حالات الاستعارة أغلبها اضطرار، إلا أن حالات الاضطرار تتفاوت ظروفها».

ومن تدبر الأمر رأى وجاهة ما ذهب إليه المصنف والشوكاني، وهو ما يقويه قول الشيخ عطية بن محمد سالم.

- (١) في نسخة الأصل: "ونحوهم"، واستبدلناها بالكلمة المثبتة أعلاه.
- (٢) رواه بنحو أبو داود برقم (١٦٧٥) كتاب، والنسائي في السنن الكبرى (٦/ ٢٢٥)، وقال والطبراني في المعجم الكبير (٩/ ٢٠٧)، والبيهقي في سننه (١٨٣/٤)، وقال الحافظ في الفتح (٨/ ٨٣١): «إسناده صحيح»، وقال عنه الشيخ الألباني: حديث حسن، في كتابه صحيح سنن أبي داود برقم (١٤٥٩).
- (٣) رواه البخاري برقم (٢٣٧١) كتاب المساقاة باب شرب الناس وسقي الدواب من الأنهار، ومسلم برقم (٩٨٧) ٢/ ١٨٥ كتاب الزكاة باب إثم مانع الزكاة، والترمذي برقم (١٦٣٦) كتاب فضائل الجهاد، والنسائي برقم (١٦٣٦) كتاب =

وقال المصنف في رسالة الحسبة (٩٨/٢٨): "والصحيح وجوب بذل ذلك مجاناً إذا كان صاحبها مستغنياً عن تلك المنفعة وعوضها كما دل عليه الكتاب والسنة». وقال ابن قدامة في المغني (٥/ ٣٥٤): "وأجمع المسلمون على جواز العارية واستحبابها... إذا ثبت هذا فإن العارية مندوب إليها وليست بواجب في قول أكثر أهل العلم، وقيل هي واجبة للآية...»، وكلاهما روايتان عن أحمد، واختار المصنف الثانية.

وفي الصحيح خرجه البخاري مرفوعاً إلى النبي ﷺ: "ومن حق الإبل إعارة ذكرها، وإطراق فحلها(١)»(٢).

فلا يمنع المعروف من الناس بطلب الأجرة على مثل هذه الأشياء، فإن الله يأمر بالعدل والإحسان.

ولو طلب أن يجري ماؤه في أرض غيره من غير إضرار بصاحب الأرض، هل يجبر على ذلك؟ على قولين للعلماء.

والمختار في ذلك ما قد روي عن عمر بن الخطاب رفي إذ قال الممتنع: (والله لنجرينها ولو على بطنك)(٣).

وقد نقل عن غير واحد من أصحاب النبي ﷺ أن زكاة الحلي/ [٥٦] عاريته بغير أجرة (٤٠).

<sup>=</sup> الخيل، وابن ماجه برقم (۲۷۸۸) كتاب الجهاد، ومالك برقم (۹۷۵) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (۹۷۰).

<sup>(</sup>۱) قال في الصحاح (١٥١٤/٤)، والقاموس المحيط (ص١٦٦): «الطرق: ماء الفحار».

 <sup>(</sup>۲) لم أجده في البخاري، وإنما هو في مسلم رواه برقم (۹۸۸) كتاب الزكاة باب إثم مانع الزكاة، والنسائي برقم (٢٤٥٤) كتاب الزكاة، والدارمي برقم (١٦١٦) كتاب الزكاة، وأحمد برقم (١٤٠٣٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مالك برقم (١٤٣١) كتاب الأقضية، والشافعي في مسنده (٢٢٤)، والبيهقي في سننه (٢/١٥) وفيه: قأن الضحاك بن خليفة ساق خليجاً له من العريض، فأراد أن يمره في أرض محمد بن مسلمة، فأبى محمد، فكلم فيه الضحاك عمر بن الخطاب، فدعا محمد بن مسلمة فأمره أن يخلي سبيله، فقال محمد بن مسلمة: لا، فقال عمر: لم تمنع أخاك ما ينفعه وهو لك نافع، تشرب به أولاً وآخراً ولا يضرك؟ فقال محمد: لا، فقال عمر: لم تمنع؟ والله ليمرن به ولو على بطنك؟. وقال البيهقي: هذا مرسل بمعناه، رواه أيضاً يحيى بن سعيد الأنصاري، وهو أيضاً مرسل، وقد روي في معناه حديث مرفوع.

وقال الحافظ في الفتح (٥/ ٢١٢): «ورواه عن مالك بسند صحيح» يعني الشافعي. وقال في الإصابة (٢/ ٢٠٥) في ترجمة الضحاك ﷺ: «وهو الذي تنازع هو ومحمد بن مسلمة في الساقية، فترافعا إلى عمر، فقال لمحمد: ليمرن بها ولو على بطنك».

<sup>(</sup>٤) روى البيهقي في سننه (١٤٠/٤) عن ابن عمر قال: «زكاة الحلي عاريته»، وروي =

وبذل هذه الأشياء يستحب تارة، ويجب أخرى بحسب الحاجة إليها، وكذلك بذل منافع البدن يجب تارة، فلا يحل منعها، كنصر المظلوم باللسان وباليد.

من الإحسان بىذل مننافع البدن

كما يجب بذل العلم، وإفتاء الناس، وتعليم الأمي ما وجب عليه، والحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد، وغير ذلك من منافع الأبدان.

من حديث جابر أيضاً، وضعفه الحافظ في تلخيص الحبير (١٧٨/٢). وقد اختلف أهل العلم في زكاة الحلى على قولين مشهورين:

أحدهما: أنه لا زكاة فيه، وهو مذهب المالكية والحنابلة والمعتمد عند الشافعية.

الثاني: وجوب الزكاة فيه، وذهب إليه الحنفية والشافعي في القول الآخر في الجديد. يقول المصنف في رسالة الحسبة (٢٨/ ٩٩): «ومذهب غير واحد من الصحابة والتابعين أن زكاة الحلى عاريته، وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد وغيره».

والتابعين أن زكاة الحلي عاريته، وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد وعيره... ويقول في موضع آخر (١٦/٢٥): «وأما الحلي فإن كان للنساء فلا زكاة فيه عند

ويقول في موضع الحر (۱٬۲۱۰). "والما العلي فإن كان للساء فار ركاه فيه طلبه مالك والليث والشافعي وأحمد وأبي عبيد، وروي ذلك عن عائشة وأسماء وابن عمر وأنس وجابر في وعن جماعة من التابعين، وقيل: فيه الزكاة، وهو مروي عن عمر وابن مسعود وابن عباس وابن عمر وجماعة من التابعين، وهو مذهب

أبي حنيفة والثوري والأوزاعي...». قلت: لكل من الفريقين أدلته، وليس ه

قلت: لكل من الفريقين أدلته، وليس هذا مكان إيرادها وتفصيلها، والمصنف بقوله هذا يميل إلى القول الأول، ولكن إن أخرجها الإنسان فهو الأحوط والأبرأ للذمة، لأن المسألة خلافية، فمن أخرجها فقد سقط عنه الإثم عند من يقول بالوجوب، ولا شيء عليه عند من لم يوجبها، لكن لا يطالب المرء بإخراج زكاة السنين الماضية لجهله بالحكم.

وممن اختار القول بوجوب الزكاة في حلي المرأة من المعاصرين سماحة العلامة الشيخ عبد العزيز بن باز \_ مفتي عام المملكة العربية السعودية السابق \_ يرحمه الله، وفضيلة العلامة الشيخ محمد بن صالح العثيمين يرحمه الله، وللشيخ العلامة عبد الله البسام رسالة مطبوعة في تلك المسألة استقصى فيها أطرافها، ورجح

القول بعدم وجوب الزكاة . . . لكن ما الحال في المرأة التي لا تخرج زكاة حليها ولا تعيره لمحتاجة من النساء تطلبه لتستعمله في يوم نكاح أو عيد أو غير ذلك؟ وما الشأن في المرأة التي تستكثر من اتخاذ الحلى كوسيلة لحفظ المال لنوائب الدهر كما تقول؟

انظر: حاشية ابن عابدين (٢/ ٣٠)، حاشية الدسوقي (١/ ٤٦٠)، المجموع (٦/ ٣٥)، المغنى (١/ ١٣٠)، كشاف القناع (١/ ٢٣٥).

الخلاف في أخــذ الأجــرة على الشهادة وللعلماء في أخذ الأجرة على الشهادة أربعة أقوال: أشهرها أنها حلال عند الحاجة، وقيل تؤخذ حلالاً إن لم يتعين المحتاج، ولغير محتاج.

ووجه هذا أيضاً أنها يجوز تعيينها، ولا يكره تناولها بحال، والمنصوص عليه أنه من أخذ عند الإشهاد، لم يأخذ شيئاً عند الأداء، وعلى الجملة فإنهم يكرمون، لأن الله بهم حفظ الحقوق، وأقام الحدود، وصان بهم القروج والأنساب(٣).

<sup>(</sup>١) هكذا في نسخة الأصل، ولم يتبين لي المراد بها، وقد يمكن الاستغناء عن قوله: المضرة بها، ولعل المعنى يقصد منافع الأقوال التي لو امتنع عنها لألحقت ضرراً بمن يحتاجونها، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) وننبه إلى أن هذا الجزء من الآية الكريمة: ﴿وَلَا يَأْبُ كَاتِبُ ... ﴾ وقد ورد في نسخة الأصل قبل الجزء: ﴿وَلَا يَأْبُ ٱلثَّهُدَآلُ إِذَا مَا دُعُواً ... ﴾، وقد تم تعديل ذلك حسب الآية الكريمة.

<sup>(</sup>٣) قال المصنف في رسالة الحسبة (٩٩/٢٨): «وللفقهاء في أخذ الجعل على الشهادة أربعة أقوال، هي أربعة أوجه في مذهب أحمد وغيره: أحدها: أنه لا يجوز مطلقاً، والثاني: لا يجوز إلا عند الحاجة، والثالث: يجوز إلا أن يتعين عليه، والرابع: يجوز، فإن أخذ أجراً عند العمل (هكذا في مجموع الفتاوى ولعل الأصح: التحمل) لم يأخذ عند الأداء، وهذه المسائل لبسطها مواضع أخر». قلت: ولم أجد بعد بحث أن المؤلف تكلم عن هذه المسألة إلا في هذا الكتاب

قلت: ولم أجد بعد بحث أن المؤلف تكلم عن هذه المسألة إلا في هذا الكتاب الذي وفقنا الله للقيام بتحقيقه، فقد تكلم فيها المصنف أكثر من كلامه عليها في رسالة الحسبة.

وذهب ابن العربي في أحكام القرآن (١/ ٣٣٨) والقرطبي في تفسيره (٣/ ٣٦١) إلى أنه يجوز للإمام أن يقيم للناس شهوداً، ويجعل لهم من بيت المال كفايتهم، فلا يكون لهم شغل إلا تحمل حقوق الناس حفظاً لها، وإن لم يكن ذلك ضاعت الحقوق، ويطلت.

وجمهور العلماء على أن تحمل الشهادة مندوب، وأداءها فرض. حاشية الدسوقي (١٩٩/٤)، المغنى (١٢/٩)، الإنصاف (٦/١٢).

ومن ذلك أن الناس يحتاجون إلى الصناعات، كالفلاحة، والبناية، والنساجة، إذ لا تتم أمورهم إلا بأقوات ومساكن ولباس ونحو ذلك، فإذا لم يجلب لهم من المصالح ما لا بد لهم منه أضر بهم ذلك.

البصناعات والتحارات والزراعات من فروض الكفاية

فإن المسلمين لم يكن لهم بالمدينة إلا ما يجلب من الثياب، فكانوا يجلبون من اليمن ومن الشام ومصر، وأهل تلك الأمصار كفار، فكانوا يلبسون ما جاءهم من ذلك ولا يغسلونه، ويأكلون ما جاءهم من طعام ودهن ونحوه، ولا يتحرجون في شيء من ذلك، فحاجة الناس إلى خبز يخبز، وطعام يصنع، أكثر من حاجتهم إلى ثياب تلبس، وحاجتهم إلى بيوت يسكنونها، أعظم من القسمين الأولين.

فلذلك ذهب جماعة من الأئمة كمالك، والأوزاعي، وسفيان، والليث بن سعد، وإسحاق بن راهويه، وبه قال أبو حامد الغزالي (١) وأبو الفرج بن الجوزي (٢)،

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن محمد الطوسي أحد الأعلام، من كبار المتصوفة في عصره، ومن أئمة الأشاعرة، قال عنه الذهبي: «الإمام البحر، حجة الإسلام، أعجوبة الزمان»، من كبار أثمة الشافعية، تتلمذ على يد إمام الحرمين، وولاه نظام الملك الوزير السلجوقي المشهور مدرسته العربية النظامية ببغداد، ثم إنه تصوف، وترك ذلك بالكلية، له مصنفات كثيرة متداولة، من أهمها: إحياء علوم الذين، وقد ذمه طائفة من أهل العلم، وقال فيه الذهبي: «أما الإحياء ففيه من الأحاديث الباطلة جملة، وفيه خير كثير، لولا ما فيه من آداب ورسوم وزهد من طرائق الحكماء ومنحرفي الصوفية»، ومن مصنفاته: المستصفى في أصول الفقه، وإلجام العوام عن علم الكلام، والرد على الباطنية، ومقاصد الفلاسفة، وتهافت الفلاسفة، وغيرها، مات أبو حامد بطوس سنة ٥٥٥ه.

الكامل (١١/ ٤٩١)، المنتظم (٩/ ١٦٨)، وفيات الأعيان (٢١٦/٤)، سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٢٢)، المبقات الشافعية للسبكي (٦/ ١٩)، البداية والنهاية (١٢/ ١٨)، شذرات الذهب (٦/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) هو جمال الدين أبو الفرج بن الجوزي عبد الرحمن بن علي بن محمد القرشي التيمي البكري البغدادي، ينتهي نسبه إلى القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق في ، وذكر هو أنه منسوب إلى محلة الجوز بالبصرة، من كبار علماء الحنابلة، صاحب التصانيف الكثيرة الشهيرة في جميع الفنون، من التفسير والحديث والفقه والزهد والوعظ والأخبار والتاريخ والطب وغير ذلك، نعته الذهبي بقوله: الشيخ الإمام العلامة الحافظ المفسر شيخ الإسلام مفخر العراق، =

أن هذه الصنائع فرض كفاية (١)، فإنه لا تتم المصالح بين الناس بدون ذلك، كالجهاد، وطلب العلم الشرعي الذي يجب على كل أحد أن يتعلم ما يجب عليه من ذلك، فإن هذا شيء مبني على الأعيان، وكل من وجبت عليه الصلاة كان عليه أن يتعلم/ ما يتيقن به سقوط الفرض عنه، وكذلك [٥٧] في سائر العبادات المشروعة.

قال عليه في الصحيح عنه: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»(٢)،

اشتهر بالوعظ وهو دون العشرين، وهو حامل لواء الوعظ بين علماء الأمة بلا مدافع، وكان مجلس وعظه حافلاً هائلاً، يجتمع فيه في أقل الأحوال عشرة آلاف، وقد يزيدون فيبلغون أكثر من ذلك بكثير، وكان يحضر مجلس وعظه الخلفاء والملوك والوزراء والأمراء والعلماء والفقراء وسائر أصناف الناس، يقول عنه المصنف في أجوبته المصرية: فكان الشيخ أبو الفرج مفئياً كثير التصنيف والتأليف، وله مصنفات في أمور كثيرة، حتى عددتها فرأيتها أكثر من ألف مصنف، ورأيت بعد ذلك ما لم أره، وقال عنه الذهبي: ما علمت أن أحداً من العلماء صنف ما صنف هذا الرجل، وذكر أكثر أهل العلم أن له أكثر من ثلاثمائة مصنف، منها زاد المسير في التفسير، وجامع المسانيد، والمنتظم في التاريخ، والأحاديث الموضوعة، والعلل المتناهية، وصيد الخاطر، وصفة الصفوة، وتلبيس إبليس، وساق الذهبي وابن رجب جملة وافرة منها، وقد نقم عليه كثلة ميله في بعض المسائل إلى التأويل، وتأثره بأبي الوفا ابن عقيل، ومات كثلة سنة ٩٧ه عن سبعة وثمانين عاماً.

وفيات الأعيان (٣/ ١٤٠)، مرآة الجنان (٨/ ٤٨١)، مجموع الفتاوى (٥/ ٤٠٠)، سير أعلام النبلاء (٢/ ٣/١٣)، العبر (٢/ ٢٩٨)، البداية والنهاية (٣/١٣)، ذيل طبقات الحنابلة (٢/ ٣٩٩)، شذرات الذهب (٣/ ٧٣).

<sup>(</sup>۱) يقول الغزائي تقله في إحياء علوم الدين (١/ ٢٧): «وأما فرض الكفاية فهو علم لا يستغنى عنه في قوام أمور الدنيا كالطب، إذ هو ضروري في حاجة بقاء الأبدان، وكالحساب فإنه ضروري في المعاملات وقسمة الوصايا والمواريث وغيرهما، وهي العلوم التي لو خلا البلد عمن يقوم بها حرج أهل البلد، وإذا قام بها واحد كفى، وسقط الفرض عن الآخرين، فلا يتعجب من قولنا: إن الطب والحساب من فروض الكفايات، فإن أصول الصناعات أيضاً من فروض الكفايات، كالفلاحة والحياكة والسياسة، بل والحجامة والخياطة. .».

وقد ذكر المصنف كلاماً قريباً من ذلك في مجموع الفتاوى (٤/ ١١٤)، وكذلك في رسالة الحسبة (٢٨ /٨٨).

<sup>(</sup>۲) روى البخاري برقم (۷۱) كتاب العلم باب، ومسلم برقم (۱۰۳۷) كتاب الزكاة =

فكل من أراد الله به خيراً يفقهه في الدين، فمن لم يفقهه في الدين ليس كذلك.

والدين هو ما بعث الله به رسوله، وهو ما يجب على المرء تصديقه فيه، والعمل به، وعلى كل أحد أن يصدق محمداً ولله فيما أخبر به تصديقاً عاماً، ويطيعه فيما أمر طاعة عامة، وإذا ثبت عنه خبر كان عليه أن يصدقه به تصديقاً مفصلاً، فإن كان مأموراً فيه بأمر كان عليه أن يطيعه طاعة

مفصلة. وكذلك غسل الموتى، وتكفينهم، والصلاة عليهم، وهو من

فــــــروض الكفاية

بالولايات

الدينية

فروض الكفاية.

وكذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض على الكفاية، وكذلك الولايات الدينية مثل إمرة المؤمنين وما دونها، من وزارة وديونة (۱) سواء (۲) كانت كتابة خطاب، أو حساب، أو مقبوض، أو مصروف، من أرزاق المقاتلة، وغيرهم من إمرة حرب، وقضاء، وحسبة، فقد كان على يتولى الأحكام، والفتاوى، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإقامة الحدود.

قيامه عليه وكان على يقوم بكل ما يتعلق بالولايات الدينية، ويولي ما بعد عنه، المسلاة كما ولى مكة عتاب بن أسيد (٢)، وعلى الطائف عثمان بن أبي العاص (٤)، والمسلام

باب، والترمذي برقم (٢٦٤٥) كتاب العلم، وابن ماجه برقم (٢٢٠) في المقدمة، ومالك برقم (٢٢٠) في المقدمة، وأحمد ومالك برقم (٢٢٨)، والحديث من رواية معاوية والصحيحين، ومن رواية أبي هريرة وابن عباس في غيرهما.

<sup>)</sup> ديونة: تعني الديوان والدواوين، قال في الصحاح (٥/ ٢١١٥): «الديوان أصله دوان، فعوض من إحدى الواوين، لأنه يجمع على دواوين، ولو كانت الياء أصلية لقالوا دياوين، وقال في القاموس (١٥٤٥): «الديوان مجتمع الصحف، والكتاب يكتب فيه أهل الجيش وأهل العطية، وأول من وضعه عمر رضي الله تعالى عنه».

أ في نسخة الأصل: السواء أن.

٣) انظر: تاريخ ابن جرير (٢/ ١٦٧)، زاد المعاد (١/ ١٢٥).

٤) انظر: تاريخ ابن جريز (٢/ ١٨٠).

وبعث علياً ومعاذاً وأبا موسى الأشعري إلى اليمن(١).

وكذلك كان يؤمر على السرايا، ويبعث على الصدقة السعاة يجبون الأموال الزكواتية (٢)، يأخذونها ممن هي عليه، ويدفعونها إلى مستحقيها الذين سماهم الله في القرآن (٣)، فيرجع الساعي إلى المدينة ليس معه إلا سوطه.

وكان ﷺ يحاسب العمال ويستوثق، ويحاسبهم على المستخرج والمصروف<sup>(1)</sup>.

كما في الصحيحين عن أبي حميد الساعدي: (أن النبي الشير استعمل رجلاً من الأسد<sup>(ه)</sup> على الصدقة، فلما رجع حاسبه، فقال: هذا لكم، وهذا أهدي إلي!!..) الحديث، وفيه: «من استعملناه على عمل، فكتمنا مخيطاً فما فوقه، كان غلولاً يأتي به يوم القيامة \_ وفيه يشير بأصبعه نحو السماء \_ اللهم هل بلغت مرتين» (١٠)/.

[٧٥/ب]

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ ابن جرير (۲/۱۹۷، ۲٤۷)، وذكر الحافظ ابن القيم ﷺ في الزاد (۱/ ۱۹۷) أن النبي ﷺ ولى أبا موسى الأشعري على زبيد وعدن والساحل، وولى على بن أبي طالب على الأخماس والقضاء بها، وولى معاذ بن جبل الجند.

<sup>(</sup>٢) في رسالة الحسبة (٨١/٢٨): الزكوية.

<sup>(</sup>٤) يعني المصنف بالمستخرج: أي بالزكاة المستخرجة والمتحصلة من أربابها، والمصروف: فيمن أعطيت لهم وصرفت عليهم.

 <sup>(</sup>٥) في رسالة الحسبة (٨١/٢٨): الأزد، وقد جاء اللفظان في روايات الحديث، وفي صحيح مسلم: الأسد موافق لما رود في نسخة الأصل.

والأزد والأسد: اسم لقبيلة مشهورة، تنسب إلى أزد بن غوث بن نبت بن مالك بن زيد بن كهلان بن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان، منها أزد شنوءة، وأزد السراة، وأزد عمان، والأوس والخزرج.

جمهرة الأنساب لابن حزم (٤٥٨)، الأنساب للسمعاني (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري برقم (٦٩٧٩) كتاب الحيل باب احتيال العامل ليهدى له، ومسلم برقم (١٨٣٢) = (٢٩٤٦) =

مشى تصبح فروض الكفاية فروض أعيان؟

والمقصود هنا أن هذه الأعمال التي هي فرض كفاية متى وقعت الضرورات إلى شيء منها تعينت، وصارت من الواجبات، لا سيما إن كان الذي تلجئ الضرورة إليه غير عاجز عن القيام بالقدر المطلوب من ذلك.

فإذا كان الناس يحتاجون إلى نساجة قوم، أو فلاحتهم، صار ذلك العمل واجباً عليهم، يجبرهم ولي الأمر عليه، فإذا قاموا بما وجب عليهم من الفلاحة، وجب عليه منعهم أن يظلموا، ولا يمكن الجند من انتقاصهم من حقهم، فإن الجند لا بد لهم من الفلاحين، فيلزمون أن لا يمنعوا الفلاح حقه، كما أنهم يلزمون أن يقوموا بالفلاحة.

جواز المزارعة

والمزارعة (١) صحيحة ماضية، وهي عمل المسلمين على عهد نبيهم، وخلفائه الراشدين، وعليها عمل آل أبي بكر، وآل عمر، وآل عثمان، وآل على رفي وهو مذهب عامة المهاجرين والأنصار، وهو قول أكابر

كتاب الخراج والإمارة والفيء، والدارمي برقم (١٦٦٩) كتاب الزكاة، وأحمد برقم (٢٣٠٧٨).

 <sup>(</sup>١) يقول الحافظ الفقيه ابن قدامة الحنبلي في المغني (٥٨١/٥): «المزارعة هي دفع
 الأرض إلى من يزرعها، أو يعمل عليها، والزرع بينهما، وهي جائزة في قول كثير
 من أهل العلم».

وقد اختلف أهل العلم في حكمها، فذهب المالكية والحنابلة وأبو يوسف ومحمد بن الحسن من الأحناف إلى جوازها وذهب أبو حنيفة إلى عدم جوازها مطلقاً، وأما الشافعية فأجازوها في الأرض ذات الشجر، ومنعوها في الأرض السفاء.

حاشية الدسوقي (٣/ ٣٧٢)، كشاف القناع (٣/ ٥٣٢)، حاشية ابن عابدين (٦/ ٢٥٥)، روضة الطالبين (٥/ ١٦٨)، وقد نصر المصنف القول بجوازها في مواضع كثيرة، وأطال في الاستدلال على جوازها، ومن هذه المواضع في مجموع الفتاوى: (٢٥/ ٢٥١ ـ ١٢٠).

يقول الحافظ ابن قيم الجوزية كله في زاد المعاد (٣٤٥/٣) في بعض أحكام غزوة خيبر الفقهية: «ومنها جواز المساقاة والمزارعة بجزء مما يخرج من الأرض من ثمر أو زرع، كما عامل رسول الله كله أهل خيبر على ذلك، واستمر ذلك إلى حين وقاته لم ينسخ البتة، واستمر عمل خلفائه الراشدين عليه، وليس هذا من باب المشاركة، وهو نظير المضاربة سواء، فمن أباح المضاربة، وحرم ذلك، فقد فرق بين متماثلين».

الصحابة، كابن مسعود وأمثاله، وهو مذهب علماء الحديث، كأحمد، وإسحاق، وأبي بكر بن المنذر (١)، والليث بن سعد، وابن أبي ليلى (٢)، وأبى يوسف (٣)، ومحمد (٤)، وغيرهم من فقهاء المسلمين، كان النبي ﷺ

(۱) هو الإمام الحافظ العلامة شيخ الإسلام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الفقيه نزيل مكة ـ كما قال الذهبي ـ، وكان يلقب بشيخ الحرم وفقيه مكة، من الأثمة المجتهدين، والشافعية يعتبرونه أحد أكابر علمائهم، ومصنفاته في الخلاف لم يسبق إليها، صاحب التصانيف النافعة، ومنها: السنن، اختلاف العلماء، المبسوط، الأوسط، الإشراف على مذاهب العلماء، الإقناع، الإجماع، اختلف في تاريخ وفاته على أقوال، أقربها أنها كانت في سنة ١٩٨هـ مرآة الجنان (٢/ ٢٦١)، وفيات الأعيان (٤/ ٢٠٧)، سير أعلام النبلاء (١٤/ ١٩٤)، ميزان الاعتدال (٣/ ٤٥٠)، طبقات الشافعية للسبكي (٣/ ٢٠١)، لسان الميزان (٥/ ٢٠٧)، شذرات الذهب (٤٩/٨).

(٢) هو محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال عنه الذهبي: العلامة الإمام مفتي الكوفة وقاضيها، أبو عبد الرحمن الأنصاري الكوفي، مات أبوه وهو صبي، وحدث عنه شعبة والثوري وابن عبينة، وكان نظيراً للإمام أبي حنيفة في الفقه، ولكنه كان سيء الحفظ في الحديث، مات سنة ١٤٨هـ.

التاريخ الكبير (١/١٦٢)، سير أعلام النبلاء (٦/ ٣١٠)، ميزان الاعتدال (٣/ ٢١٣)، البداية والنهاية (١٠٨/١٠)، شذرات الذهب (٢/ ٢٢٢).

(٣) هو أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب البجلي نسباً الأنصاري حلفاً الكوفي نشأة، قال عنه الذهبي: «هو الإمام المجتهد العلامة المحدث، قاضي القضاة»، وهو أول من لقب بقاضي القضاة، وكان يقال له: قاضي قضاة الدنيا، روى عن هشام بن عروة ويحيى بن سعيد الأنصاري، ولزم أبا حنيفة وتفقه به، وهو أكبر أصحابه وأنبل تلامذته، وحدث عنه جمع من المحدثين، ومنهم يحيى بن معين وأحمد بن حنبل وغيرهما، وكان أكثر أصحاب أبي حنيفة ميلاً إلى الحديث، وكان الخليفة العباسي الرشيد يبالغ في إجلاله وإكرامه، مات أبو يوسف سنة وكان الخليفة العباسي الرشيد يبالغ في إجلاله وإكرامه، مات أبو يوسف سنة

الجرح والتعديل (٢٠١/٩)، تاريخ بغداد (٢٤/٢٤٢)، الأنساب للسمعاني (١/ ٢٨٤)، وفيات الأعيان (٦/ ٣٧٨)، سير أعلام النبلاء (٨/ ٥٣٥)، البداية والنهاية (١/ ١٨٧)، شذرات الذهب (٢/ ٣٦٧).

(٤) هو محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني بالولاء، قال الذهبي: «العلامة فقيه العراق صاحب أبي حنيفة، أخذ الفقه على الإمام أبي حنيفة وأبي يوسف، والحديث عن الإمام مالك وروى عنه الموطأ، وروايته له من أجود الروايات، وأخذ عنه الإمام الشافعي كثيراً، وامتدحه وبالغ في إطرائه، وقد ولي القضاء للرشيد بعد موت أبي =

عامل أهل خيبر (۱) لشطر ما تخرج الأرض من ثمر وزرع (۲)، حتى مات الرسول على والأمر كذلك، وما زالوا حتى أجلاهم عمر بن الخطاب عن عن خيبر، وكان قد شارطهم أن يعمروها من أموالهم، وكان على قد قال: «نقركم فيها ما شئنا» (۳).

أمرالنبي عليه وما سمع منه قبل وفاته أنه قال: «أخرجوا اليهود والنصاري من السمالة جزيرة العرب»(٤).

= يوسف، وكان فصيحاً عالماً بالعربية، ومات سنة ١٨٩هـ. الجرح والتعديل (٢/ ٢٢٧)، تاريخ بغداد (٢/ ١٧٢)، الأنساب للسمعاني (٣/ بإخراج اليهود

والنصاري من

جزيرة العرب

(٢) مبر أعلام النبلاء (٩/ ١٣٤)، العبر (٣٠٣/١)، شارات الذهب (٢/ ٤١١).
(١) قال الإمام الذهبي في السيرة النبوية (٢/ ٦١): «خيبر بليدة على ثمانية برد من المدينة»، وقد اختلف في سنة فتحها، قال الحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٣١٦/٣): «وقال مالك: كان فتح خيبر في السنة السادسة، والجمهور على أنها

في السابعة، وقطع أبو محمد بن حزم بأنها كانت في السادسة بلا شك، ولعل المخلاف مبني على أول التاريخ، هل هو شهر ربيع الأول شهر مقدمه المدينة، أو من المحرم في أول السنة . ٩، وذكر الذهبي مثل هذا الجمع في السيرة النبوية (٢/ ٦١)، وحكى الخلاف قبل ذلك الحافظ البيهقي في دلائل النبوة (٤/ ١٩٥)، وإلى القول بأنها كانت في السنة السابعة ذهب ابن هشام في سيرته (٢/ ٣٢٨)، وابن كثير في البداية والنهاية (٤/ ١٩٥).

(۲) رواه البخاري برقم (۲۳۲۸) كتاب المزارعة باب المزارعة بالشطر ونحوه، ومسلم برقم (۱۵۹۱) ۲۸/۲۸ كتاب المساقاة باب المساقاة والمعاملة بجزء من الثمر والزرع، والترمذي برقم (۱۳۳۰) كتاب الأحكام، وأبو داود برقم (۳٤۰۸) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (۲۲۱۷) كتاب الأحكام، والدارمي برقم (۲۱۱٤) كتاب البيوع، وأحمد برقم (۲۲۱۵).

(٣) رواه البخاري برقم (٢٧٣٠) كتاب الشروط باب إذا اشترط في المزارعة: إذا شئت أخرجتك، وأيو داود برقم (٣٠٠٧) كتاب الخراج والإمارة والفيء، وأحمد برقم (٩١).

قلت: قد أجلى عمر الله يهود خيبر سنة عشرين للهجرة كما ذكره ابن جرير واللهبي وابن كثير، تاريخ ابن جرير (١٦/٢)، سير الخلفاء الراشدين من سير أعلام النبلاء (ص١٦/٥)، البداية والنهاية (٧/١٠٣).

(٤) رواه البخاري برقم (٣٠٥٣) كتاب الجهاد والسير باب هل يستشفع إلى أهل =

الذمة، ومسلم برقم (١٦٣٧) ٣/ ١٢٥٦ كتاب الوصية باب ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي فيه، والنسائي في السنن الكبرى (٣/ ٤٣٤)، وأبو داود برقم (٣٠٢٩) كتاب الخراج والإمارة والفيء، وأحمد برقم (١٩٣٦)، وأبو يعلى في مسنده (٤/ ٢٩٨)، والبيهقي في سننه (٢٠٧/٩) من حديث ابن عباس ان أن النبي غير أوصى عند موته بثلاث، وذكر منها قوله غير: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب».

ورواه مسلم بلفظ آخر: (لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلماً) عن عمر بن الخطاب ولله برقم (١٧٦٧) ١٣٨٨/٣ كتاب الجهاد والسير باب إخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، ورواه الترمذي برقم (١٦٠٦) كتاب السير، والنسائي في السنن الكبرى (٥/ ٢١٠)، وأبو داود برقم (٣٠٣٠) كتاب الخراج والإمارة والفيء، وأحمد برقم (١٤٣٠٦)، وابن حبان في صحيحه برقم (٣٧٥٣) ٩/ ٢٩، والحاكم (٤/٤٧٤)، والبيهقي في سننه (٩/

ورواه أيضاً أحمد برقم (١٧٠١)، والدارمي برقم (٢٤٩٨) كتاب السير، وأبو يعلى في مسنده (١٧٧/)، والبيهقي في سننه (٢٠٨/٩) عن أبي عبيدة الله قال: إن آخر ما تكلم به النبي على قال: «أخرجوا يهود الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب»، وقد ذكره السيوطي بهذا اللفظ في الجامع الصغير، وهو في صحيح الجامع للشيخ الألباني برقم (٩٣).

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٢٥٦/٢٣) عن أم سلمة قالت: قال رسول الله ﷺ: «أخرجوا اليهود من جزيرة العرب»، ورواه ابن أبي عاصم في كتاب الآحاد والمثاني (١/ ١٨٤) باللفظ الذي أورده المصنف.

وجزيرة العرب تعددت الأقوال في تحديدها: فقيل: هي مكة والمدينة واليمامة واليمامة واليمن، وذكر البيهقي في سننه (٢٠٨/٩) عن الأصمعي أنها من أقصى أبين إلى ريف العراق في الطول، وأما العرض فمن جدة وما والاها من ساحل البحر إلى أطراف الشام، ونقل الحافظ في الفتح (١٧١/١) عن الزبير بن بكار قولاً عن ابن شهاب، ثم قال: وقال غيره: جزيرة العرب ما بين العذيب إلى حضرموت، وقال الخليل بن أحمد الفراهيدي: سميت جزيرة العرب لأن بحر قارس وبحر الحبشة والفرات ودجلة أحاطت بها، وهي أرض العرب ومعدنها، ونقل السيوطي في كتابه تنوير الحوالك شرح موطأ مالك (ص٢٥٠) قولاً لابن حبيب المالكي قريباً من قول الأصمعي.

وانظر في ذلك أيضاً: النهاية لابن الأثير (٢٦٦/١)، الصحاح (٣/٦١٣)، نصب الراية (٣/٤٥٤)، أحكام أهل الذمة لابن القيم (٢٧٧/١ ـ ٣٨٢).

وقد كان أصحابه مشغولين بالجهاد، لأنهم فرض عليهم الجهاد بأموالهم وأنفسهم حتى كانوا يتلذذون بقولهم:

نحن الذين بايعوا محمداً على الجهاد ما بقينا أبدا(١)

فلأجل ذلك أقر اليهود على أن يعملوا ولهم شطر ما أخرجت الأرض، فإن الذين شهدوا فتح خيبر كانوا أهل بيعة الرضوان، الذين بايعوا تحت الشجرة، نحو ألف وأربع مائة، وانضم إليهم أهل سفينة جعفر (٢٠)، فهؤلاء الذين قسم النبي على فهؤلاء الذين قسم النبي الله فيهم خيبر، فلو أقام طائفة من هؤلاء، وهم

فهؤلاء الدين فسم النبي على فيهم خيبر، فلو أقام طائفة من هؤلاء، وهم أبطال الموحدين، وحماة المسلمين، وشغلوا بفلاحتها لتعذرت/ مصالح الإسلام من قبل قوم لا يقوم بها غيرهم.

اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة فاغفر للانصار والمهاجرة فقالوا مجيين له:

نحن الذين بايعوا محمدا على الجهاد ما بقينا أبدا وجاء في بعض الروايات: قولهم: (على الإسلام) بدلاً (على الجهاد)، وجاء في

بعضها الآخر أنهم هم الذين قالوا ذلك أولاً، فأجابهم النبي ﷺ، فلعلهم كانوا يتجاوبون بذلك، مرة يبدأ بالقول فيجيبونه، ومرة يبتدؤونه بالقول فيجيبهم، وإلى هذا المعنى أشار الحافظ ﷺ في الفتح (٧/ ٣٩٥).

(۲) حبر قدوم أصحاب السفينة وعلى رأسهم جعفر بن أبي طالب في كان بعد فتح خيبر بأيام، وقد أسهم لهم في والقصة رواها البخاري برقم (٣١٣٦) كتاب فرض الخمس باب ومن الدليل على أن الخمس لنوائب المسلمين ما سأل هوازن النبي في برضاعه فيهم - فتحلل من المسلمين...، ومسلم برقم (٢٥٠٣) ٤/ ١٩٤٦ كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل جعفر بن أبي طالب وأسماء بنت عميس وأهل سفينتهم في، والترمذي برقم (١٥٥٩) كتاب السير، وأبو داود برقم (٢٧٢٥) كتاب الجهاد، وأحمد برقم (١٩١٨).

وانظر في قدوم جعفر إلى ما تقدم: دلائل النبوة للبيهقي (٤/٤٤٤)، زاد المعاد (٣٣٢/٣)، البداية والنهاية (٢٠٦/٤).

<sup>(</sup>۱) روى البخاري برقم (۲۸۳٤) كتاب الجهاد والسير باب الصبر عند القتال، ومسلم برقم (۱۸۰۵) ۳/ ۱۶۳۱ كتاب الجهاد والسير باب غزوة الأحزاب وهي الخندق، وأحمد برقم (۱۲۰۳۹) عن أنس بن مالك فله قال: خرج رسول الله الله إلى الخندق، فإذا المهاجرون والأنصار يحفرون الخندق في غداة باردة، فلم يكن لهم عبيد يعملون ذلك لهم، فلما رأى ما بهم من النصب والجوع قال:

فلما كان في زمن عمر هلك كثر أهل الإسلام، وأغنى الله عن اليهود وغيرهم من الكفار فأجلوهم، وكان هلك قد قال قبل موته ما تقدم (۱) وعلى ما تقرر من هذه الأصول، فكما أن الجهاد واجب، فعمل آلاته وبيعها إذا اضطر إليها عند قوم تعين وجوب العمل بأجرة المثل، وبذل الآلة بثمن المثل، أو بالمشترى الأول، وما يقع عليه الرضا من الكسب، فإنه إن بذل ذلك تبرعاً كان مجاهداً، فإن المؤمن [عليه] (۲) أن يجاهد بيده وبلسانه وبقلبه، وعليه النفقة في عسره ويسره، ومنشطه ومكرهه، وأثرة عليه، فمن عجز عن الجهاد ببدنه، لم يسقط عنه الجهاد بماله، وعكس ذلك، ومن لم يطق أن يجاهد بيده، فليس بمعذور إن ترك الجهاد بلسانه وقلبه.

وإذا كان الناس وهم أهل العلم، وأهل الجهاد، وأهل التجارة، وأهن النبوع المباحة لا بد لهم ممن يطحن ويعجن ويخبز، كما كان أهل الإسلام بالمدينة على عهد النبي هي فإنه لم يكن عندهم من يطحن ويخبز، وإنما كانوا كالأعاريب في بواديهم، ولا من يبيع خبزاً ولا دقيقاً، وإنما كانوا يشترون الحب ويطحنونه بأيديهم، ويخبزونه في بيوتهم، ولا يجدون من يتولى ذلك بأجرة، حتى إن المنخل (٣) لم يعرف بينهم على عهد النبي في ولا رأى النقي، وكانوا يجدون لذلك مشقة، مع شغلهم بالغزو والعلم والعبادة. فلهذا لما غلا السعر قال له رجل: يا رسول الله سعر لنا!، قال: "بل أدعو الله لكم" فلما كثر ذلك منهم قال: "إن الله هو الخافض الرافع المسعر القابض الباسط، وإني أحب أن ألقى الله وليس

<sup>(</sup>١) يشير إلى أمره ﷺ بإخراج اليهود والنصاري والمشركين من جزيرة العرب.

<sup>(</sup>٢) إضافة لتوضيح السياق.

 <sup>(</sup>٣) قال في الصحاح (٥/ ١٨٢٧): «نخل الدقيق غربلته، والنخالة: ما يخرج منه، والمنخل: ما ينخل به. . ».

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود برقم (٣٤٥٠) كتاب البيوع، وإسناده حسن كما ذكر الحافظ في تلخيص الحبير (٣/١٤)، وقد ذكره الشيخ الألباني في كتابه صحيح أبي داود برقم (٢٩٤٤).

أحد منكم يطالبني بمظلمة »(١).

فلم يكونوا يحتاجون إذ ذاك إلى التسعير، وكان من قدم بالحب مؤمناً أو كافراً أو يهودياً أو نصرانياً باعه، وتيسر به الناس، فكانوا يفرحون بالجالبين.

ولهذا قال ﷺ: «الجالب مرزوق، والمحتكر ملعون»<sup>(۲)</sup>. وقال: «لا يحتكر إلا خاطئ» رواه مسلم<sup>(۳)</sup>.

وأما ما جاء في قفيز الطحان من النهي فهذا لا أصل له<sup>(1)</sup>، لأنه لم

(۱) رواه الترمذي برقم (۱۳۱٤) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (۳٤٥١) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (۲۵٤٥) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (۲۲۰۰) كتاب البيوع، وأحمد برقم (۱۲۱۸۱)، وهو حديث صحيح، وقد ذكره الشيخ الألباني في كتابه صحيح أبي داود برقم (۲۹٤٥)، وفي كتابه صحيح ابن ماجه برقم (۱۷۸۷).

(٢) حديث ضعيف، رواه ابن ماجه برقم (٢١٥٣) كتاب التجارات، والدارمي برقم (٢٠٤٤) كتاب البيوع، وابن عدي في الكامل (٢٠٣/٥)، والعقيلي في الضعفاء (٣/ ٢٣١) وفيه علي بن زيد بن جدعان، وعلي بن سالم بن شوال، وقيل: ابن ثوبان، وهما ضعيفان، تهذيب التهذيب (٢/ ٢٨٣، ٢٨٦)، وضعفه الحافظ ابن حجر في الفتح (٤/ ٣٤٨)، وفي تلخيص الحبير (٣/ ١٣)، وذكره الألباني في كتابه ضعيف أبي داود برقم (٤٧١)، وضعفه في مشكاة المصابيح (٢/ ٨٧٤).

(٣) رواه مسلم برقم (١٦٠٥) ٣/ ١٢٢٧ كتاب المساقاة باب تحريم الاحتكار في الأقوات، والترمذي برقم (١٢٦٧) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٤٤٧) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢١٤٥) كتاب التجارات، والدارمي برقم (٢٥٤٣) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٢٠٤٣).

(٤) القفيز هو: مكيال، كما في الصحاح (٣/ ٨٩٢)، والقاموس المحيط (٦٧٠)، وقال الإمام النووي في المجموع: «القفيز مكيال معروف. . . وأصل القفيز مكيال يسع اثني عشر صاعاً، والصاع خمسة أرطال وثلث بالبغدادي».

وقد ورد النهي عنه في حديث رواه الدارقطني في سننه (٣/ ٤٧)، والبيهقي في السنن الكبرى (٣٩ /٥) عن أبي سعيد الخدري نهى عن عسيب الفحل وعن قفيز الطحان، وذكر الزيلعي في نصب الراية (٤/ ١٤٠) أن أبا يعلى أخرجه في مسنده، وذكره عبد الحق في أحكامه، وقال الذهبي في ميزان الاعتدال (٤٠٦/٤) إنه منكر وراويه لا يعرف، وقال الحافظ في لسان الميزان (٦/ ١٩٨) إنه منكر، وذكر نحو ذلك في تلخيص الحبير (٣/ ٢٠) عن ابن القطان والذهبي.

وذكره الحافظ في المطالب العالية برقم (١٤٢٠) من مسند مسدد عن =

يكن يومئذ بالمدينة طحان ولا خباز، لعدم حاجتهم إلى ذلك، كما أن المسلمين لما فتحوا البلاد كان الفلاحون (١) كفاراً، فاستعملوهم فيها حتى أغناهم الله عنهم.

ولهذا ذهب طائفة من أهل العلم كمحمد بن جرير الطبري (٢)، أن الكفار لا يقرون في دار الإسلام بالجزية، / إلا إذا كان أهل القبلة [٥٩/ب] يحتاجون إليهم، فإذا استغنوا عنهم أجلوهم (٣)، كما أجلى النبي الله بني

عبد الرحمٰن بن أبي نعم، وقال: الهذا مرسل حسن، أخرجه الدارقطني موصولاً بذكر أبي سعيد من وجه آخر عن عبد الرحمٰن».

وقال ابن الأثير في النهاية (٤/ ٩٠): الوفيه أنه نهى عن قفيز الطحان، وهو أن يستأجر رجلاً ليطحن له حنطة معلومة بقفيز من دقيقها، والقفيز مكيال يتواضع الناس عليه.

فثبت أن المرفوع لم يصح، وهذا ما جزم به المصنف رحمه الله تعالى.

وقال الحافظ في تلخيص الحبير (٣/ ٦٠): «وقفيز الطحان فسره ابن المبارك أحد رواة الحديث بأن صورته أن يقال للطحان: اطحن كذا وكذا بزيادة قفيز من نفس الطحين، وقيل هو طحن الصبرة لا يعلم مكيلها».

<sup>(</sup>١) في نسخة الأصل: الفلاحين، وهو خطأ.

<sup>(</sup>Y) هو محمد بن جرير بن يزيد بن كثير، نعته الذهبي بقوله: «الإمام العلم المجتهد، عالم العصر، أبو جعفر الطبري، صاحب التصانيف البديعة من أهل آمل طبرستان.. وكان من أفراد الدهر علماً وذكاء وكثرة تصانيف، قل أن ترى العيون مثله، وقال عنه أيضاً: وكان من كبار أثمة الاجتهاد، وهو إمام في التفسير والحديث والفقه والتاريخ، وغيرها من العلوم، وله تفسيره المعروف جامع البيان والتأويل أجل كتب التفسير وأوفرها حظاً عند أولي العلم، قال عنه ابن كثير: «وله التفسير الكامل الذي لا يوجد له نظير»، وتاريخه المشهور تاريخ الأمم والملوك، وتهذيب الآثار لولا أنه لم يتمه، وكان قوياً في الحق لا تأخذه في الله لومة لائم، مع كثرة ما كان يلقاه من الأذى من الجهال والحاسدين، وقد نسب إلى بعض تشيع، ولا يثبت ذلك عنه، مات كثلة سنة ٣١٠هه، وقد قارب التسعين عاماً.

تاريخ بغداد (٢/ ١٦٢)، المنتظم لابن الجوزي (٦/ ١٧٠)، وفيات الأعيان (٤/ ١٩٠)، سير أعلام النبلاء (١/ ٢٦٧)، ميزان الاعتدال (٣/ ٤٩٨)، البداية والنهاية (١١/ ١٥٦)، لمان الميزان (٥/ ١٠٠)، شذرات الذهب (٤/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان والتأويل (١٠/٦٣).

النضير (١)، وأجلى عمر في أهل خيبر (٢)، وهو موضع خلاف بين أهل العلم، ليس هذا موضع بسطه.

والغرض هنا إذا كان الكافر الذي هو عدو الملة، يجاور ويعامل ويعطى أجرة المثل عند الحاجة، ولا يحل ظلمه في شيء، فكيف المسلم إذا قام بما يجب عليه من مصالح إخوانه، من طحن بر<sup>(۱)</sup> وإصلاح خبز<sup>(1)</sup> وتسوية طعام، وإحكام بناء، ونسج ثوب، وغير ذلك، مما هو فرض

قلت: وإن كان أكثر أهل العلم على خلاف هذا القول، حتى حكى بعضهم الاتفاق على ذلك، وأن أهل الذمة يقرون بالجزية في غير جزيرة العرب، وليس لأحد أن يخرجهم ما لم ينقضوا العهد، وهذه المسألة معروفة في كتب الفقهاء، حتى إنهم لم يكادوا يذكروا قولاً غيره.

(۱) روى البخاري (۹۷/۳) تعليقاً عن عروة بن الزبير أن إجلاء بني النضير كان بعد ستة أشهر من غزوة بدر قبل غزوة أحد، وذكر ابن جرير أن ذلك وقع سنة أربع للهجرة، وتبعه ابن كثير على ذلك، وقد كان إجلاء يهود بني النضير بعد أن نقضوا العهد، وأرادوا قتل النبي بلغ بإلقاء الرحا عليه بن وهو جالس تحت جدار، حين ذهب إليهم يستعين بهم في دية من قتلهما عمرو بن أمية الضمري، فأظهر الله غدرهم وفضح كيدهم لنبيه بن فخرج مسرعاً إلى المدينة، ثم أرسل إليهم يأمرهم بالخروج، فأبوا، فغزاهم النبي بن وأصحابه، وحاصروهم وقطعوا نخلهم وحرقوه، فخذلهم الله، ووافقوا على الخروج صاغرين، فكانت أموالهم فيناً خالصة للنبي بن الم يؤمسها، لأن المسلمين لم يوجفوا عليها بخيل ولا ركاب، وأنزل الله خبرهم في سورة الحشر.

انظر حول ذلك: سيرة ابن هشام (٢/ ١٩٠)، تاريخ ابن جرير (٨٣/٢)، دلائل النبوة (٣/ ٣٥٤) السيرة النبوية للذهبي (١/ ٣٧٨) البداية والنهاية (١٤/ ٢٧).

ويقول تلميذ المصنف الحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٣١ ٣٤٨) في سياق أحكام غزوة خيبر: «ومنها: جواز إجلاء أهل الذمة من دار الإسلام إذا استغني عنهم، كما قال النبي ﷺ: «نقركم ما أقركم الله» وقال لكبيرهم: «كيف بك إذا رقصت بك راحلتك نحو الشام يوماً ثم يوماً»، وأجلاهم عمر بعد موته ﷺ، وهذا مذهب محمد بن جرير الطبري، وهو قول قوي يسوغ العمل به إذا رأى الإمام فيه المصلحة».

<sup>(</sup>٢) قد تقدم بيان ذلك.

<sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: «بره»، وقد حذفنا الهاء ليستقيم المعنى.

<sup>(</sup>٤) في نسخة الأصل: «خبزه»، وقد حذفنا الهاء أيضاً ليستقيم المعنى.

كفاية، فحقه أن من احتاج إلى أخيه في شيء من ذلك الإحسان إليه، يدفع ما يتعين له من أجرة أو ثمن أو قرض أو عوض.

فقد قال ﷺ: الخيركم أحسنكم قضاء» (١٠).

وهؤلاء الذين يبيعون سائر أصناف الحلال، فعليهم فيما يبيعون فيه ويشترون الزكاة إذا بلغ النصاب، وحال عليه الحول.

فضل نبة نفع السخطيق، والنفقة على العيال ومن أحب أن يلحق بدرجة الأبرار، ويتشبه بالأخيار، فلينو في كل يوم تطلع فيه الشمس نفع الخلق، فيما يسر الله من مصالحهم على يديه، وليطع الله في أخذ ما حل، وترك ما حرم، وليتورع عن الشبهات ما استطاع، فإن طلب الحلال والنفقة على العيال باب عظيم لا يعدله شيء من أعمال البر.

أكل المرء من عمل يده وقد روينا عن الصديقة عائشة على النبي على النبي الله النبي الحل الله العبد من كسبه الله العبد من كسبه الله عن الل

وللبخاري: (خفف على داود القرآن، فكان يأمر بدوابه فتسرج،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۲۳۹۰) كتاب الاستقراض وأداء الديون باب استقراض الإبل، ومسلم ـ وهذا لفظه ـ برقم (۱۲۰۱) ۳/ ۱۲۲۵ كتاب المساقاة باب من استسلف شيئاً فقضى خيراً منه، وخيركم أحسنكم قضاء، والترمذي برقم (۱۳۱۷) كتاب البيوع، والنسائي برقم (٤٦١٨) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢٤٢٣) كتاب الأحكام، وأحمد برقم (٨٨٦٢).

<sup>(</sup>۲) رواه النسائي برقم (٤٤٤٩) كتاب البيوع، ورواه أيضاً في سننه الكبرى (٤/٤)، والترمذي برقم (١٣٥٨) كتاب الأحكام وحسنه، وأبو داود برقم (٣٥٢٨) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢١٣٧) كتاب التجارات، والدارمي برقم (٢٥٣٧) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٢٣٥١)، والطيالسي (٢٢١)، وابن حبان في صحيحه برقم (٢٢٥٩) (٢٢٥٩) ٢/١٥ وصححه، وقال محققه: حديث صحيح، والحاكم (٢٢/٤) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، والبيهقي (٤٧٩)، بلفظ: (إن أطيب ما أكل الرجل من كسبه، وإن ولد الرجل من كسبه، ولم أجد هذه اللفظة (أحل) في جميع روايات الحديث التي عثرت عليها، والحديث صححه أبو حاتم وأبو زرعة كما ذكر الحافظ في تلخيص الحبير (٤/٩)، وصححه الشيخ الألباني كثانة كما ذكر ذلك في كتابه صحيح أبي داود برقم (٣٠٣١)، وغيره من كتبه.

فيختم القرآن قبل أن يفرغ من شأنها، وكان يأكل من عمل يده)<sup>(1)</sup>

الإحسان في

البيع باجتناب البيوع المفاسدة،

والحلف

[1/04]

وقال ابن المبارك لأصحابه وهو في الغزو: هل تعلمون عملاً أفضل

من هذا؟ قالوا: لا تعلمه، قال: بلي أنا أعلمه، رجل متعفف محترف أبو

عيال، قام من الليل، فوجد صبيانه مكشفين فغطاهم، وثار إلى صلاته (٢٠).

ومن اجتنب البيوع الفاسدة، ونزه لسانه عن الحلف في البيع، روى

البخاري مرفوعاً إلى النبي ﷺ: «اجتنبوا الحلف في البيع، فإنه ينفق، ثم

ومن حفظ معاملته عن المخادعة في البيع وخلف الوعد فقد وفق لأمر عظيم، وأفضل ما يستعين به من له عناية بدينه القناعة، وحسن الظن

بالله، والثقة بما ضمَّن من الرزق، وخوف الحساب، ومراقبة الجليل، فإنه قال وقوله الحق: ﴿فَانْذُكُونِ أَنْكُرَكُمْ ﴿ وَاشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكُفُّرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢]. ا

## [فصل]

قوله ﷺ: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا»(٢) الحديث رواه ابن عمر. وحكيم بن حرام، وغيرهما رظيرًا.

(١) رواه البخاري برقم (٣٤١٧) كتاب أحاديث الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿وَمَالَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا﴾، وأحمد برقم (٢٧٣٧٧)، غير أن فيه: (وكان لا يأكل إلا من عمل

(٢) لم أجد هذه الحكاية، وقد ذكر الإمام الذهبي في السير في ترجمة ابن المبارك (٨/ ٣٩٩) كلاماً لابن المبارك قريباً مما ذكره المصنف عنه من معنى، قال فيه: (لا يقع موقع الكسب على العيال شيء، ولا الجهاد في سبيل الله) : :

هذا اللفظ قريب من لفظ مسلم الذي رواه برقم (١٦٠٧) ٣/ ١٢٢٨، كتاب المساقاة باب النهي عن الحلف في البيع، وهو: (إياكم وكثرة الحلف في البيع، فإنه ينفق ثم يمحق)، وزواه النسائي في سننه الصغرى برقم (٤٤٦٠) كِتابُ

البيوع، وفي الكبرى (٦/٤)، وأحمد برقم (٢١٥٠٤)، والبيهقي (٥/ ٢٦٥). أما البخاري فلفظه: (الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للبركة) رواه برقم (٢٠٨٧)! كتاب البيوع باب: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلْإِيْوَا وَيُرْبِي ٱلْعَنْدَقَاتِ . . . ﴾ .

(٤) رواه البخاري برقم (٢٠٧٩) كتاب البيوع باب إذا بيَّن البيعان ولم يكتما ونصحا،

ومسلم برقم (١٥٣٢) كتاب البيوع باب الصدق في البيع والبيان، والترمذي برقم =

احتياج البيوع إلى الصدق فعامة البيوع المباحة تحتاج إلى الصدق، وهو محض الحق، وبذل النصح، وتفسد بالكذب، وكتمان العيب أو النقص، وهذا عين الخيانة، وأصل الغش.

والبيع تارة يكون مباحاً، كرجل احتاج إلى ثمن شيء فباعه، لا يريد بذلك إلا الثمن، لنفقة واجبة، أو مصلحة ظاهرة، وتارة يكون البيع واجباً، كطعام يجب بذله لمحتاج إليه بثمن المثل، لا وكس(١) ولا شطط(٢).

المنهي عن تلقى الركبان ولهذا: «نهي عن تلقي الركبان» الحديث (٣)، وأثبت له الخيار إذا بلغ السوق.

ولهذا كان مذهب أكثر الفقهاء على أنه نُهي عن ذلك من أجل ضرر

 <sup>(</sup>١٢٤٥) كتاب البيوع، والنسائي برقم (٤٤٥٧) كتاب البيوع، وأبو داود برقم
 (٣٤٥٧) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢١٨٢٩) كتاب التجارات، والدارمي
 برقم (٢٤٣٥٩) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٤٢٥٤).

 <sup>(</sup>١) الوكس: النقص، والنقصان، وقد وكس الشيء يكس، وفي الحديث: (لها مهر مثلها لا وكس ولا شطط)، الصحاح (٣/ ٩٨٩) والقاموس المحيط (٧٤٨).

 <sup>(</sup>٢) الشطط: مجاوزة القدر في كل شيء، قاله في الصحاح (٣/١١٣٨)، وقال في
القاموس المحيط (ص٠٨٧): «اشتط في سلعته: جاوز المقدار المحدود، وتباعد
عن الحق».

وانظر في معنى الوكس والشطط: النهاية لابن الأثير (٩/ ٢١٩)، (٢/ ٤٧٤)، وانظر في معنى الوكس والشطط: النهاية لابن الأثير (٩/ ٢٦٠)، وأما الحديث الذي أشار إليه صاحب الصحاح، فقد رواه النسائي برقم (٣٣٥٤)، والترمذي برقم (١١٤٥)، وأحمد برقم (٢٧٢٤)، وابن حبان في صحيحه برقم (٤١٠٠) ٩/ ٤٠٠، وقال محققه: "صحيح على شرط مسلم"، والطبراني في المعجم الكبير (٢٣١/ ٢٠٠).

قلت: قد جاء ذكر الوكس والشطط في صحيح مسلم برقم (١٥٠١) ٣/١٢٨٧ ولفظه: (من أعتق عبداً بينه وبين آخر، قوّم عليه في ماله قيمة عدل، لا وكس ولا شطط...).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٢٢٧٤) كتاب الإجارة باب أجر السمسرة، ومسلم برقم (٢٥٠١) كتاب البيوع باب تحريم بيع الحاضر للبادي، والنسائي برقم (٤٥٠٠) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٤٤٣) كتاب البيوع، ومالك برقم (١٣٩١) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٣٣٠٢).

البائع هنا، لأنه إذا لم يكن عرف قيمة المثل، ولا درى السعر بالحاضر، وتُلقيت منه السلعة، فاشتريت بمبلغ لعله دون القيمة، فأثبت له الخيار إذا بلغ السوق.

وفي الخيار هنا أقوال: منها أنه يثبت له الخيار إذا غبن في البيع، وإليه ذهب أحمد، والثاني: أنه يثبت مطلقاً، وبه قال الشافعي وأكثر أهل العلم، وهو أظهر قوليه(١).

وقال طائفة: إنما نهى من أجل ضرر المشتري، لأنه إذا اشتراه بثمن لا يبيعه في السوق إلا بزيادة، فيغلو على المحتاج إليه (٢)، فكأنه على أراد أن يشتريه من يحتاجه بغير واسطة، لئلا يتضاعف الربح فيغلو.

وفي الجملة فقد نهى فضلاً للمصلحة، فإذا كان رسول الله على نهى عن البيع الذي هو حلال الجنس، حتى يعرف السعر البائع، ويتحقق

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۸/ ۲۸)، وذكر الخلاف مرة أخرى فيها (۲۸/ ۲۸) وأشار إلى أن أظهر قولي أجمد هو ثبوت الخيار بالغبن، وهو ما يتعارض مع ما حكاه في كتابنا هذا، من أن أظهر القولين عنده هو ثبوت الخيار مطلقاً، وليس من تفسير لذلك إلا أن المصنف رجح هذا مرة، وهذا مرة، إلا إن كان يعني الشافعي بذلك، فقد ذكر الشوكائي في نيل الأوطال (۲/ ۲۵۲) أن الأصح عند الشافعية هو القول بثبوت الخيار مطلقاً، فدل أن هناك قولاً آخر لهم في هذه المسألة.

وقال الحافظ في الفتح (٤/ ٣٧٤) بعد أن أورد حديث مسلم: (لا تلقوا الجلب، فمن تلقاه فاشترى منه، فإذا أتى سيده السوق فهو بالخيار): "قوله: (فهو بالخيار) أي إذا قدم السوق وعلم السعر، وهل يثبت له مطلقاً، أو بشرط أن يقع له في البيع غبن؟ وجهان، أصحهما الأول، وبه قال الحنابلة»، وذكر الشوكاني في نيل الأوطار (٦/ ٢٥٢) مثل ذلك، وما ذكره الحافظ والشوكاني عن الحنابلة هو قول عندهم، ولكن المذهب كما ذكر ابن قدامة في الكافي (٢/ ٢٣) هو أن الخيار لا يثبت له إلا إذا غبن، وهو المتفق مع قول المصنف، وانظر: الشرح الكبير على هامش المغنى (٤/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) الحكمة في النهي عن تلقي الركبان، هل هي لمصلحة البائع، أو لمصلحة المشتري وأهل السوق؟ فيه خلاف كما ذكره المصنف، ولا مانع من اجتماع الأمرين، ووقوع النهي لمصلحة جميع الأطراف، القادمين والمقيمين على حد سواء، وانظر في هذه المسألة: مجموع الفتاوى (١٠٢/٢٨) الفتح (٢٧٤/٤)، نيل الأوطار (٢/٢٥٤).

المشترى السلعة، وصاحب القياس الفاسد يقول للمشترى: أن يشتري ما شاء أين شاء!! وقد اشترى برضى البائع.

والشارع رعى المصلحة العامة، لأن الجالب إذا لم يعرف السعر، ولا أخبر بثمن المثل، كان المشتري قد غرَّه، وليس ذلك من الصدق والنصح في شيء، إنما هو خيانة وغش، فإن أضاف إليها كذباً صريحاً مثل أن يقول: قد أعطيت فوق ما يساوي في سوقه، لأجل حاجتي إلى ذلك، ونحو هذا مما يستعمله من لا عناية له بمطعمه ومشربه، ومن جل قصده تثمير المال، والمفاخرة والمكاثرة بحسن المخادعة في البيوع، وكل ذلك محرم محذور.

ولذلك ألحق مالك وأحمد كل سليم الصدر في الفهم، لا يساوم، ولا يماكس(١٠)/ بالجالب، فلا يؤخذ من هؤلاء إلا قيمة المثل، وأن يقنع [۹۹/ب] في معاملتهم بأيسر الربحين، لأنهم جاهلون(٢) بالسعر، والبيع يعتبر فيه الرضا، والرضا تبع للعلم، وأما إذا لم يعلم المشتري بسعر المبيع، ولا الجيد من جنسه، فاستسلم للبائع، فإنما رضاه باختياره له، وليس ذلك الرضا المشترط في صحة البيع.

> وأما إذا علم أنه غبن في المشترى، ودلس عليه في جنسها ورضى، فهذا لا بأس به، لأنه يجوز للعبد أن يترك بعض حقه، وهو يقدر على استيفائه، وإذا أخذ منه ثمن المثل ولم يرض، لم يلتفت إلى سخطه.

> ولهذا أثبت الشارع الخيار لمن يعلم العيب والتدليس<sup>(٣)</sup>، فإن الأصل في السلعة الصحة، وأن يكون الظاهر كالباطن، فإذا اشترى على ذلك اعتبر رضاه، فإذا اطلع على عيب أو غبن، فهو كالجالب الجاهل بقيمة المثل إن

<sup>(</sup>١) قال في القاموس المحيط (٧٤٢): المكس في البيع يمكس إذا جبى مالاً، والمكس النقص والظلم»، وانظر الصحاح (٣/ ٩٧٩).

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: «جاهلين»، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) انظر في خيار العيب: المغنى لابن قدامة (٤/ ٩٢)، بداية المجتهد لابن رشد (١/

وجد عيباً، وكالمشتري من الحالب جاهل الصفة، فثبت له الخيار حفظاً للجانبين، فإن المشتري إذا علم عيباً في المبيع، أو غبن في الثمن، قد يرضى وقد لا يرضى، فإن لا يرضى فله فسخ البيع.

ففي الصحيحين عن حكيم بن حزام: (البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما) الحديث (١).

وفي السنن: (أن رجلاً كانت له شجرة في أرض غيره، وكان صاحب الأرض يتضرر بدخول صاحب الشجرة، فشكى ذلك إلى النبي على، فأمر صاحب الشجرة أن يتبرع إن شاء، أو يأخذ من ملك الرجل شجرة بدلها، فأبى إلا قطعها، أو الدخول عليه من أجلها، فقال له النبي على النبي المناها، أو الدخول عليه من أجلها، فقال له النبي المناها، أو الدخول عليه من أجلها، فقال له النبي المناها، أو الدخول عليه من أجلها، فقال له النبي المناها، أو الدخول عليه من أجلها، فقال له النبي المناها، أن ا

وحاجة الناس إلى الطعام والشراب واللباس وآلات الحرب، مما يستعان به على الجهاد، وما لا تتم المصالح إلا به، أكبر من حاجة هذا الرجل إلى حفظ أرضه.

فلهذا أمروا بالعدل في البيوع، والصدق في المعاملات، ليكون ذلك سبب سماح نفس صاحب السلعة ببيعها، ورغبة المحتاج إلى شرائها، فهذا وجه الحكمة في قوله: «بورك لهما في بيعهما».

فلو أن إنساناً غبن في سوق مرة على إثر أخرى، حمله ذلك على أن لا يحمل إليه سلعة، ولا يعامل فيه مخلوقاً، فجر ذلك ضرراً وأثر فساداً.

ولهذا يعين على الإمام أنهم إذا كانوا لا يتبايعون الطعام يثمن معروف، سعر لهم فيما يحفظ/ حرمة البائع والمشتري، وهو بيع الطعام

بثمن المثل، وقيمة العدل، لا شطط ولا وكس.

دفيع البضرر

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً تخريجه.

<sup>)</sup> رواه أبو داود برقم (٣٦٣٦) كتاب الأقضية، والبيهقي (٦/ ١٥٧) عن أبي جعفر محمد بن علي الباقر عن جابر بن سمرة، وإسناده منقطع، لأن رواية أبي جعفر الباقر عن سمرة مرسلة، كما ذكر المزي في تهذيب الكمال (٢٦/ ٢٦١)، والذهبي في السير (٤/ ٢١١)، والحافظ في تهذيب التهذيب (٩/ ٣١٣)، وقد ذكره الشيخ الألباني في كتابه ضعيف سنن أبي داود برقم (٧٨٥٩).

## فصيل

قوله تعالى: ﴿وَيُطْمِئُونَ الظَّمَامَ عَلَىٰ حُبِّمِهِ مِسْكِينًا وَيَشِيَا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّا نُطْمِئُكُورُ لِيَبْهِ اللَّهِ لَا زُبِهُ مِنكُرٌ جَزَّةً وَلَا شَكُورًا ۞﴾ [الإنسان: ٨، ٩].

إطعام المحتاج فرض كفاية

وإطعام الطعام للمحتاج فرض على الكفاية باتفاق أئمة المسلمين.

وفي البخاري أنه قال على العالى العالى المريض، وأطعموا الجائع، وفكوا العاني (١٠).

وفي المسند: (أيما رجل مات في قوم جوعاً، فقد برئت منهم ذمة الله وذمة رسوله)(٢).

(۱) رواه البخاري برقم (٥٦٤٩) كتاب المرضى، وأبو داود برقم (٣١٠٥) كتاب الجنائز، والنسائي في سننه الكبرى (٤/ ٣٥٤)، وأحمد برقم (١٨٦٩٦)، والطيالسي (٦٦)، وابن حبان في صحيحه برقم (٢٤٦٥) ١١٦/٨، وأبو يعلى في مسنده (٣٠٩/١٣)، والبيهقي في سننه (٣/ ٣٧٩).

(٢) لم أجده بهذا اللفظ، وإنما اللفظ المعروف هو: (من احتكر طعاماً أربعين ليلة فقد برئ من الله تعالى، وبرئ الله تعالى منه، وأيما أهل عرصة أصبح فيهم امرؤ جائع، فقد برئت منهم ذمة الله تعالى) رواه أحمد برقم (٤٨٨٠)، وصححه الشيخ أحمد شاكر كتظه (٤٨/٧)، والحاكم في المستدرك (٢/١١) وتعقبه الذهبي بقوله: عمرو تركوه، وأصبغ فيه لين، ورواه أيضاً أبو يعلى في مسنده (١١٥/١٠) وقال محققة: "إسناده ضعيف»، وأبو نعيم في الحلية (١٠١/١٠).

وذكر الزيلعي في نصب الراية (٤/ ٢٦٢) أنه رواه غير ما ذكرنا ابن أبي شيبة، والبزار، والدارقطني في غرائب مالك، والطبراني في المعجم الأوسط، كلهم رووه عن يزيد بن هارون عن أصبغ بن زيد، إلا الحاكم فإنه أخرجه عن عمرو بن الحصين عن أصبغ بن زيد.

قلت: ما قاله الذهبي عن عمرو بن الحصين مستقيم، فإنه متروك كما في التقريب (٤٢٠)، أما أصبغ فالاحتجاج به هو المترجع عند أثمة هذا الشأن، فقد وثقه ابن معين، وقال أحمد عنه: ليس به بأس، ما أحسن رواية يزيد بن هارون عنه، وقال أبو حاتم والنسائي: لا بأس به، وقال أبو زرعة: شيخ، وقال الذهبي: صدوق، وهذا الذي قاله الذهبي أقل ما يقال فيه، تهذيب الكمال (٣٠١/٣)، الكاشف (١٤٤/١)، تهذيب التهذيب (١/ ٣٠٥).

وقد ضعفه ابن سعد في الطبقات (٣١٢/٧)، وابن حبان في المجروحين (١/ ١٧٤) حيث قال عنه: اليخطئ كثيراً، لا يجوز الاحتجاج بخبره إذا انفرد،، وقال =

كسوة العرايا فرض كفاية

ولو مات فيهم رجلاً جوعاً لزمته ديته، وكذلك كسوة العرايا فرض كفاية، وهذا الفرض على من له فضل من ماله، ومتى رأى محتاجاً وغلب على ظنه أن غيره لا يقوم بحاجته، تعين عليه أن يطعمه.

وفي الأثر: (لو صدق السائل، لا أفلح من رده)<sup>(١)</sup>.

قال المروذي (٢٠): قلت لأحمد بن حنبل: إذا علمت أن السائل صادق أيجب على؟ قال: نعم.

الموضوعات، وأما ابن أبي حاتم فحكى عن أبيه أنه قال: هو حديث منكر؟ . قلت: كثير بن مرة وثقه ابن سعد في الطبقات (٤٤٨/٧) كما ذكر الحافظ، ووثقه أيضاً العجلي والنسائي، تهذيب الكمال (١٥٨/٢٤)، وغيرهما كالذهبي من المتأخرين في الكاشف (٣٣٢)، وذكره ابن حبان في الثقات (٣٣٢/٥).

وقال الحافظ العراقي في تخريجه لإحياء علوم الدين (٢/ ٨٢): رواه أحمد والحاكم بسند جيد. وأقول: أما أحمد فنعم، وأما الحاكم فلا، وقد تقدم الكلام عن ذلك، وأما الحافظ ابن حجر فقد تصدى في القول المسدد (٢٠) لابن الجوزي وغيره ممن تعجل فأدخله في الموضوعات، وقال في آخر ذلك: «ثم إن للمتن شواهد تدل على صحته»، وقد أطال الشيخ أحمد شاكر في تخريج هذا الحديث، وتبين بعد كل هذا أن الحديث لا يقل عن درجة الحسن لذاته.

- (۱) هذا الأثر ذكره ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث (۷۳) على أنه من الأحاديث التي درجت على السنة الناس، وليس لها أصل، وذكره الغزالي في الإحياء (١/ ٢٦٧)، وقال الحافظ العراقي في تخريجه: «أخرجه العقيلي في الضعفاء، وابن عبد البر في التمهيد من حديث عائشة، قال العقيلي: لا يصح في هذا الباب شيء وللطبراني نحوه من حديث أبي أمامة بسند ضعيف».
  - (٢) هو أبو بكر المروذي من كبار تلامذة أحمد، وقد تقدمت ترجمته.

ابن عدي في الكامل (١/ ٤٠٨) بعد أن ذكر ثلاثة أحاديث لأصبغ: "وهذه الأحاديث لأصبغ غير محفوظة، يرويها عنه يزيد بن هارون، ولا أعلم روى عن أصبغ هذا غير يزيد بن هارون»، وتعقبه الحافظ في التهذيب (١/ ٣١٥) وقال: "بل روى عنه غيره كما تقدم»، وذكر الحافظ منهم محمد بن الحسن المزني، وهشيم، وإسحاق الأزرق، وقال في القول المسدد في الذب عن مسند أحمد (٢٠): "وليس كذلك، فقد روى عنه نحو من عشرة، ولم أر للمتقدمين فيه كلاماً إلا لمحمد بن سعد، وأما الجمهور فوثقوه». وقال الحافظ في تلخيص الحبير عن هذا الحديث: "وفي إسناده أصبغ بن زيد اختلف فيه، وكثير بن مرة جهله ابن حزم، وقد وثقه ابن سعد، ورواه عنه جماعة، واحتج به النسائي، ووهم ابن الجوزي فأخرج هذا الحديث في

الأموال

وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم أصابتهم مرة حاجة، فأمرهم النبي على بأن يتصدقوا بفضول أموالهم، حتى يفضل من كل جنس من بفضول منافعهم، حتى ظنوا أنه لا حق لأحد في شيء من فضل ماله(١١).

> ولو قام أحدهم فجمع فضول أموالهم لكان حسن، وعلى ولي الأمر أن يجبرهم على مواساة من علموا احتياجه إليها.

## فصل<sup>(۲)</sup>

فهو بعد أن تحدث ﷺ عن عارية الدلو والفأس والقدر بين الناس، وكذلك عارية المخيل لمن احتاج إليها، وإعارة فحل الإبل، قال: "فلا يمنع المعروف من الناس بطلب الأجرة على مثل هذه الأشياء، فإن الله يأمر بالعدل والإحسان».

وهو مثلاً يقول: اوالغرض هنا إذا كان الكافر الذي هو عدو الملة، يجاور ويعامل ويعطى أجرة المثل عند الحاجة، ولا يحل ظلمه في شيء، فكيف المسلم إذا قام بما يجب عليه من مصالح إخوانه، من طحن بر، وإصلاح خبز، وتسوية طعام، وإحكام بناء، ونسج ثوب، وغير ذلك، مما هو فرض كفاية، فحقه أن من احتاج إلى أخيه في شيء من ذلك الإحسان إليه، يدفع ما يتعين له من أجرة أو ثمن أو قرض أو عوض».

<sup>(</sup>۱) روى مسلم في صحيحه برقم (۱۷۲۸) ٣/ ١٣٥٤ كتاب اللقطة باب استحباب المواساة بفضول المال عن أبي سعيد الخدري قال: «بينما نحن في سفر مع النبي ﷺ، إذ جاء رجل على راحلة له، قال: فجعل يصرف بصره يميناً وشمالاً، فقال رسول الله ﷺ: المن كان معه فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له، ومن كان له فضل من زاد فليعد به على من لا زاد له، قال: فذكر أصناف المال حتى رأينا أنه لا حق لأحد منا في فضل»، ورواه أبو داود برقم (١٦٦٣) كتاب الزكاة، وأحمد برقم (١١٣١١)، ورواه ابن حبان في صحيحه برقم (١١٣١)، ٢٣٨/١٢ والبيهقي (٤/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) نود أن نشير في هذا المقام: إلى أن هذا الفصل وما ورد قبله وبعده، مما يبدو أنها استطرادات فقهية، لها تعلق بموضوع الإحسان، الذي يتحدث عنه المؤلف، فإن الله قد كتب الإحسان على كل شيء، كما ثبت في الحديث الصحيح عنه على الذي استهل به المصنف هذا الفصل عن الإحسان والمصنف تَطَّلُهُ - وإن طال به الاستطراد الفقهي كما يبدو في بعض الأحيان ـ إلا أنه لم يجعل حديثه فقهياً صرفاً كما يصنع الفقهاء، فهو يربط كل موضوع في الغالب بالإحسان، ويحاول إظهار روح التشريع وسمو أحكامه، وينبه على أهمية تعاون المسلمين فيما بينهم، وفيما يلي بعض الأمثلة التي توضح المراد:

ويقول: «فعامة البيوع المباحة تحتاج إلى الصدق، وهو محض الحق، وبذل النصح، وتفسد بالكذب، وكتمان العيب أو النقص، وهذا عين الخيانة وأصل الغش».

ويقول أيضاً: «ولهذا أمروا بالعدل في البيوع، والصدق في المعاملات». ويقول أيضاً: «وأصل مذهب أحمد في العقود الجواز، فلا يحرم منها إلا ما حرمه الله ورسوله، ومذهبه أوسع المذاهب في باب المزارعة والمناصبة والمساقاة، وكل ما كان من المعاملات المباحة».

ويقول أيضاً: قومن الإحسان في البيوع، والنزام العقود الشرعية، والورع في المعاملات المباحة ما ذكره الإمام أبو الوفا بن عقيل البغدادي في كتاب (التذكرة) في باب ما يجتنب من البيوع الفاسدة، فقال: يجتنب منها خمسة وعشرون بيعاً...».

وقال بعد ذلك: "فهذه بيوع كثيرة عرف تفصيلها، ووجه الاحتراز منها، من مشهور الأحاديث، وجملة النهي عن البيوع الفاسدة ثلاثة وخمسون حديثاً، وقد بوب العلماء على أكثرها، وأحسنوا التنبيه على ذلك، لثلا يكون للآكل حجة، إذا أخذ الحرام، وسماه بغير اسمه، واحتج لغلبة هواه، ورغبته في تثمير المال...». ثم يقول: "ومن البيوع فاسد، لا يحل ربحه، ولا يصح العقد فيه، وللعلماء من التصانيف الجليلة في البيوع، ما بين الحالي من العاطل، وأوضح الحق من الباطل، وليس هذا مما يستغني عنه العوام، بل هو مما لا يسعهم جهله، ولا يعذر التجار في التباهل في حفظه».

ويقول كلله: "ولا خلاف أن الصحابة كانت لهم أسباب، ومعائش شتى، مع كثرة اشتغالهم بالغزو، الذي هو من أشد الأعمال على النفوس، وكان تورعهم واجتهادهم وفقههم الذي يتدارسونه بينهم معرفة الحلال والحرام، في المآكل، والمشارب، والملابس، والمساكن، والمناكح، ونحو ذلك، وكانوا يرجعون في ذلك كله إلى الكتاب والسنة، ويستفتون رسول الله على في حال حياته، ويسأل بعضهم بعضاً عن سنته بعد وفاته، حتى حفظ عنهم في باب المعاملات ما قطع حجة كل أفاك أثيم، وعرف من شعارهم ما لو تمسكنا به لم نعدل عن النهج القويم، ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم».

ويقول أيضاً: «وكذلك تصح المساقاة على جميع الأشجار، ويورث من كل منهم، وتقسم الشجرة أو الزرع في ورثته قسمة شرعية، فإن هذا كله من فضل الله الذي يبتغى في الأرض.

ومن قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَكُوْ فِنِهَا مَعَائِشَ وَمَن لَسَتُمْ لَكُو بِزَنِقِينَ ۞﴾ [الـحـجـر: ٢٠]. ومن قوله تعالى: ﴿فَانَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّنْقِدِهُ﴾ [الملك: ١٥]. المغارسة والمناصبة (١) تجوز في ظاهر مذهب أحمد، ذكرها العكبري (٢) والقاضي وجوزها، وقاسها على المزارعة، فإن المزارعة تقتضي المشاركة في الثمرة.

وقد ورد عنه ﷺ أنه قال: «نقركم ما شئنا» رواه مسلم 🐃.

ثم (٤) إذا كان الغرس من صاحب الأرض، فهو كما لو كان البذر من العامل، فيشتركان فيما يحدثه الله من الثمر والزرع.

يستعمله من لا عناية له بمطعمه ومشربه، ومن جل قصده تثمير المال، والمفاخرة والمكاثرة بحسن المخادعة في البيوع، وكل ذلك محرم محذور».

وبعد كل هذه الأمثلة يظهر لنا جلياً روعة الأسلوب الذي صاغ به المصنف تلك القضايا الفقهية، وربطها بموضوع الإحسان، وتركيزه على جانب التعاون والصدق والأمانة والورع في المعاملات والبيوع بين المسلمين، وكل هذا يدخل ولا شك ـ في مرتبة الإحسان، وهذا ما أراده المصنف، والله أعلم.

ويا ليت كثيراً من الفقهاء عنوا بالجانب الروحي والتربوي عند مناقشتهم للمسائل الفقهية، وتوضيح المقاصد العظيمة والغايات السامية من وراء هذه التشريعات الإسلامية.

 <sup>(</sup>۱) هما بمعنى واحد، وهو: دفع أرض بيضاء مدة معلومة ليغرس فيها، وتكون الأرض والشجر بينهما، حاشية ابن عابدين (٥/ ١٨٣) كشاف القناع (٣/ ٥٣٢)، شرح منتهى الإرادات (٣٤٣/٢).

<sup>(</sup>٢) هو شيخ الحنابلة القاضي أبو علي يعقوب بن إبراهيم بن أحمد العكبري البرزييني ـ وهي قرية كبيرة على خمسة فراسخ من بغداد ـ من كبار تلامذة القاضي أبي يعلى، وكان من أعرف القضاة في عصره بأحكام القضاء، ذو هيبة كبيرة، وقرأ عليه عامة الحنابلة بغداد، وانتفعوا به، من مصنفاته: «التعليقة في الفقه» في عدة مجلدات، مات سنة بغداد، وانتفعوا به، من مصنفاته: «التعليقة في الفقه» في عدة مجلدات، مات سنة بعداد، وانتفعوا به، من مصنفاته: الأنساب (٤/ ٢٢٤)، المنتظم (٩/ ٨٠)، سير أعلام النبلاء (٩/ ٩٠)، ذيل طبقات الحنابلة (١/ ٣٧)، شدرات الذهب (٥/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج هذا الحديث (ص٦٠٢).

 <sup>(</sup>٤) كتب قبل الثما في نسخة الأصل: (وفي الأصل) وقد حذفناها، لأننا نرجح أنها مقحمة من الناسخ.

ومالك وأحمد وأبو حنيفة يصححون شركة الأبدان، والشافعي لا يجوز هذا(١).

وقد كان النبي على يبعث عبد الله بن رواحة، ليقسم الثمار المشتركة بين المسلمين وبين أهل خيبر، فإنه كان قد عاملهم بنصف ما تخرج الأرض، فدل على جواز العقد لا وجوبه، على أن يعمروها من أموالهم، وكان للمسلمين نصف الثمار والزرع، فكان يبعث ابن رواحة ليعرف حق الشركاء، ويعرف مقدار الزكاة الواجبة، فكان/ إذا خرصها سلمها إلى

[۲۰/ب]

محاولة اليهود رشــــوة

عبدالله بن

رواحة

اليهود.

ولقد قالوا له مرة: يا عبد الله لقد زدت علينا، ورشوه بشيء من حلي نسائهم، فقال: يا معشر يهود كيف نقض العهد فيكم؟ قالوا: شديد، قال: فإني عاهدت محمداً على أن لا أكتم حقاً، أو أواطئ على باطل، فرد إليهم الحلي، فأيسوا منه، ولم يجدوا بداً من دفع الحق إلى المسلمين (٢).

<sup>(</sup>۱) قال في المغني (۱/ ۱۱۱): المعنى شركة الأبدان أن يشترك اثنان أو أكثر فيما يكتسبونه بأيديهم، كالصناع يشتركون على أن يعملوا في صناعاتهم، فما رزق الله تعالى فهو بينهم . . وبهذا قال مالك، وقال أبو حنيفة: يصح في الصناعة، ولا يصح في اكتساب المباح كالاحتشاش . . ، وقال الشافعي: شركة الأبدان كلها فاسدة، لأنها شركة على غير مال، فلم تصح، كما لو اختلفت الصناعات، وانظر: بدائع الصنائع للكاساني (٦/ ١٨)، شرح الخرشي على المختصر الجليل (١/ ٢١٧)، إحياء علوم الدين (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢) قصة ابن رواحة رواها مالك في الموطأ برقم (١٤١٣) كتاب المساقاة، والبيهقي في سننه (١٢/٤) عن سليمان بن يسار أن رسول الله ولا كان يبعث عبد الله بن رواحة فيخرص بينه وبين يهود. . القصة، وهو مرسل، سليمان بن يسار تابعي كبير، لم يدرك النبي على ولا عبد الله بن رواحة.

كبير، لم يدرث النبي على ولا عبد الله بن رواحه. لكن يشهد لهذا المرسل ما رواه أحمد في مسنده برقم (١٤٥٣٦)، والدارقطني في سننه (١٢٣/٢)، قال أحمد: حدثنا محمد بن سابق حدثنا إبراهيم بن طهمان عن أبي الزبير عن جابر بن عبد الله قال: «أفاء الله خيبر على رسوله، فأقرهم رسول الله على وجعلها بينه وبينهم، فبعث عبد الله بن رواحة فخرصها عليهم، ثم قال: يا معشر يهود أنتم أبغض الخلق إلي، قتلتم أنبياء الله، وكذبتم على الله، وليس يحملني بغضي إياكم أن أحيف عليكم، قد خرصت عشرين ألف وسق من =

وروي مرفوعاً إلى النبي ﷺ أنه قال: «لعن الله الراشي والمرتشي»(١).

ولقد مر علي المحديقة يهودي، فنظر من ثلمة (٢) في الحائط، فبصر باليهودي يستقي ببكرة (٣)، فقال: يا أخا العرب هل لك في كل دلو تمرة! قال: نعم، فدخل علي المخية فأخذ الدلو، قال: فجعلت كلما نزعت دلوا رمى لي بتمرة، حتى جمعت ملئي كفي، تركت الدلو وذهبت، قال: ما بدا لك، قلت: حسبي، فأخذت التمر فأكلته، ثم أتيت المسجد، فما لبثنا أن غزونا خيبر، فأغنمها الله لرسوله على وقتل اليهودي، وقسمت

تمر، فإن شئتم فلكم، وإن أبيتم فلي، قالوا: بهذا قامت السموات والأرض، قد أخذناها، قال: فاخرجوا عنا...».

قلت: وهذا إسناد صحيح على شرط مسلم، ولولا أن البخاري أخرج لأبي الزبير مقروناً، لكان على شرطهما.

ورواه ابن جرير في تاريخه (١٤٠/٢) عن عبد الله بن أبي بكر، وفيه عنعنة ابن إسحاق، وانظر سيرة ابن هشام (٢/٣٤٥).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي برقم (۱۳۳۷) كتاب الأحكام، وقال: حديث حسن صحيح، وأبو داود برقم (۳۵۸۰) كتاب الأقضية، وأحمد برقم (۲۰۳۲)، وابن حبان في صحيحه برقم (۲۰۷۱) (۲۰۷۱) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وأبو يعلى في مسنده برقم (٤٦١٠) // ٤٦١) والبيهقي (۱۰۸/۱۱)، وكلهم بلفظ: (لعن رسول الله ﷺ الراشي والمرتشي..)، ورواه أحمد برقم (۹۰۱۱)، والطبراني في المعجم الكبير (۲۳/ ۱۳۸۸) بلفظ: (لعن الله الراشي..)، ورواه ابن ماجه برقم (۲۳۱۳) كتاب الأحكام، ولفظه: (لعنة الله على الراشي والمرتشي).

وانظر: تلخيص الحبير (٥/ ٢٢١)، إرواء الغليل برقم (٢٦٢٠).

وقال الحافظ في الفتح (٥/ ٢٢١): «وقد ثبت حديث عبد الله بن عمرو في لعن الراشي والمرتشي. . ٤، والحديث صححه الشيخ الألباني في كتابه صحيح سنن أبي داود برقم (٣٠٥٥).

 <sup>(</sup>٢) قال في الصحاح (٥/ ١٨٨١): الثلمة الخلل في الحائط وغيره، وقال في القاموس
 المحيط (١٤٠٢): الثلمة فرجة المكسور والمهدوم.

 <sup>(</sup>٣) قال في الصحاح (٩٦/٢): بكرة البئر يستقى عليها، وقال في القاموس المحيط
 (٤٥٠): خشبة مستديرة في وسطها محز يستقى عليها، أو المحالة السريعة.

أمواله ورباعه في أهل بيعة الرضوان وأصحاب السفينة(١).

ولا خلاف أن عمل فلاحي (٢) المسلمين أنفع لأرضهم، واشتراكهم فيما يرزقهم الله من ثمر وزرع أصلح في دينهم ودنياهم، من أن يفلحها الكفار، ويبقى فلاحو (٣) المسلمين فقراء محتاجين.

وإذا أراد صاحب الأرض أن يغرسها، فعامله إنسان على أن يكون له نصف الثمر ويقوم بمصالحها، ونصف الثمر لصاحب الأرض جاز ذلك<sup>(٤)</sup>.

(۱) خبر علي هي بدون حديث خيبر، روي بوجوه متقاربة، فقد رواه الترمذي برقم (۲٤٧٣) كتاب صفة القيامة عن محمد بن كعب القرظي عمن سمع من علي هي: وقال: حديث حسن غريب، وأبو يعلى في مسنده برقم (٥٠١) ٣٨٧/١ عن يزيد بن رومان القرظي عن رجل عن علي هيه، وقال محققه: إسناده ضعيف، والبيهقي في سننه (١٩٠١) عن حنش عن عكرمة عن ابن عباس، ورواه مختصراً ابن ماجه برقم (٢٤٤٦) كتاب الأحكام، وأحمد برقم (٦٨٧) عن مجاهد، وضعفه الشيخ أحمد شاكر.

قلت: في إسناد الترمذي رجل لم يسم، وهو التابعي الذي سمع علياً، وكذلك الحال في إسناد أبي يعلى، وأما إسناد ابن ماجه والبيهقي ففيهما حنش، وهو الحسين بن قيس الرحبي متروك كما في التهذيب (٣١٣/٢)، إلا الحاكم فقد وثقه كما ذكر الزيلعي في نصب الراية (٤/ ١٣٢)، وأما إسناد أحمد ففيه انقطاع، فإن مجاهداً على الراجح لم يلت علياً كما في السير (٤/ ٤٥٤) والتهذيب (١٠/ ٤٠)، ونصب الراية (٤/ ١٣١)، وبهذه العلة أعل الشيخ أحمد شاكر الرواية التي في المسند (١/ ٦٨)، وقال الحافظ في تلخيص الحبير (٣/ ٦١): «ورواه أحمد من المسند (١/ ٦٨)، وقال الحافظ في تلخيص الحبير (٣/ ٦١): «ورواه أحمد من

طريق علي يسند جيد، ورواه ابن ماجه بسند صححه ابن السكن مختصراً. . أ قلت: هذا يحمل من الحافظ على أنه يقول بسماع مجاهد من علي، وأما ما ذكر من تصحيح ابن السكن فهو مردود بتضعيف الأئمة لحنش الرحبي كما ذكرنا من قبل.

والخبر ضعفه الشيخ الألباني في كتابه ضعيف سنن الترمذي برقم (٦٨٩)، وكتابه ضعيف سنن ابن ماجه برقم (٥٣٥)، وفي الإرواء برقم (١٤٩١) حيث أطال في تخريجه، وقال في آخره (٣١٣/٥): «وجملة القول أن الحديث ضعيف، لشدة ضعف طرقه...»

قلت: ومن المحتمل أن يكون للقصة أصل، والله أعلم.

(٢) في نسخة الأصل: (فلاحين)، وهو خطأ.
 (٣) نما نام الماه ماها مدال مدال.

(٣) في نسخة الأصل: «فلاحين»، وهو خطأ.
 (٤) هذه هي المغارسة، وقد تقدم الحديث عنها.

ولو قال: اسق هذه الثمرة بعد ظهورها، على شيء معلوم من الثمر، وأن يخرصها جاز ذلك<sup>(١)</sup>.

أصل مذهب أحمد في السميقود الجواز. وأصل مذهب أحمد في العقود الجواز، فلا يحرم منها إلا ما حرمه الله ورسوله، ومذهبه أوسع المذاهب في باب المزارعة والمناصبة والمساقاة، وكل ما كان من المعاملات المباحة (٢).

وعلى العامل الحرث وآلته، وبقره، وإصلاح طرق الماء، وقطع الشوك والشجر اليابس، وزبار الكرم (٣)، وتسوية الثمرة، والحفظ والتشميس، وإصلاح موضعه، وقيل: ما يتكرر كل عام فهو على العامل، وما عداه فعلى رب الأرض (٤).

## قصىل

رفع الجوائح من الإحسان وأما الجائحة (٥) في بيع الثمار ففيها نزاع مشهور، فلو اشترى ثمراً قد

<sup>(</sup>١) هذه هي المساقاة، وهي كالمزارعة والمغارسة، ولكن السقي فيها يقوم مقام الغرس والزرع.

<sup>(</sup>۲) انظر حول ذلك: مجموع الفتاوى (۲۹/ ۱۲۵ ـ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٣) لم يتبين لي المقصود بزبار الكرم، والكرم هو: العنب، الصحاح (٥/ ٢٠٢٠)، وقال في الصحاح (٦/ ٦٦٨): «ازبأر النبت والوبر، إذا نبت»، أو يكون المقصود بذلك حشرة الزنبور أو الزنبار التي تكثر في شجر العنب كما هو معروف، والله أعلم.

قلت: وقد ورد عند الشيخين النهي عن تسمية العنب كرماً، وأن الكرم قلب المؤمن، رواه البخاري برقم (٦١٨٢) ومسلم برقم (٢٢٤٧)، وقد اختلفت أنظار الشراح في معنى ذلك، وهل النهي للتحريم أو للكراهة، وممن تولى هذه المسألة الحافظ في الفتح (١٩/٧١٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوي (٢٩/ ٨٨ ـ ١٢٥).

<sup>(</sup>٥) الجائحة في اللغة: من الجوح وهو الاستئصال، قال في الصحاح (١/ ٣٦٠): «ومنه الجائحة وهي الشدة التي تجتاح المال من سنة أو فتنة»، وانظر: القاموس المحيط (٢٧٦).

ومراد الفقهاء رحمهم الله بالجائحة أنها كل ما أصاب الزرع والثمر والمال بغير جناية آدمي كريح ومطر وغير ذلك، ويقول ابن قدامة في المغني (٤/ ٢٣٤): «الجائحة كل آفة لا صنع للآدمي فيها كالريع والبرد والجراد والعطش. .».

بدا صلاحها، فأصابته جائحة، كان من ضمان البائع في مذهب مالك، والإمام أحمد، وجماعة من علماء السلف.

وقد صح النقل وثبت الخبر في صحيح مسلم/ مرفوعاً إلى النبي على:
«إن بعت من أحيك ثمرة، فأصابتها جائحة، فلا يحل لك أن تأخذ من مال أخيك شيئاً! أيأخذ أحدكم مال أخيه بغير حق!!»(١١).

وأما أبو حنيفة فلا يفرق بين ما بيع قبل بدو الصلاح أو بعده ... وأما ضمان البساتين عاماً أو أعواماً، ليستغلها الضامن بسقيه وعمله،

والله طبعان البسائين عام الو الموافقة فيستعلها الطباس بسفية وعمله، وبيع كالإجارة، وكذلك إذا أكل منه، وبيع جميع ثمر البستان فأظهر الأقوال جواز ذلك(1).

وكذلك لو أعطى ماء ليسقي به زرعه، ويكون له الربع منه، أو أقل أو أكثر جاز، سواء كان الماء من صاحب البذر العامل فيها، أو من صاحب الأرض، أو من غيرهما، كل هذا جائز، وهذا من جنس المشاركة، لا من جنس الإجارة، وهو بمنزلة المساقاة والمزارعة.

والصحيح على مذهب أهل الحديث، أن المزارعة جائزة، سواء كان البذر من المالك، أو من الفلاح، أو منهما، وسواء كان على أرض بيضاء، أو ذات شجر، وكذلك تصح المساقاة على جميع الأشجار، ويورث من كل منهم، وتقسم الشجرة أو الزرع في ورثته قسمة شرعية، فإن هذا كله من فضل الله الذي يبتغي في الأرض.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم برقم (۱۹۰۵) ۳/ ۱۱۹۰ کتاب المساقاة باب وضع الجوائح، والنسائي برقم (۲۷۷۷) کتاب البيوع، وأبو داود برقم (۳٤۷۰) کتاب البيوع، وابن ماجه برقم (۲۲۱۹) کتاب التجارات، والدارمي برقم (۲۵۵۱) کتاب البيوع، وکلهم بالفاظ متقاربة.

<sup>(</sup>٢) هذه الأقوال في: الأم (٣/ ٥٦)، المبسوط (٩١/ ٩١)، روضة الطالبين (٣/ ٤٧). وفي المجتهد (٢/ ١٨٦)، المغنى (٤/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) هنا كلمة غير واضحة في نسخة الأصل.

<sup>(</sup>٤) والمصنف ذكر الخلاف في مجموع الفتاوى (٣٠/ ٢٤٠)، ورجح القول بالجواز، وقال: إنه الأصح، وذكر مآخذه وأدلته.

ومن قبولمه تبعمالسي: ﴿وَجَعَلْنَا لَكُو فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَشَتُمُ لَهُم بِرَافِقِنَ ۞﴾ [الحجر: ٢٠]. ومن قوله تعالى: ﴿فَاتَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِيرٌ ۗ [الملك: ١٥].

ومن قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمْ مَّا تَقُرُنُونَ ۞ . . . ﴾ الآيات [الواقعة: ٦٣].

وقد كان إبراهيم بن أدهم (١) وشقيق (٢) بعد ما كانا فيه من سعة الرزق، يقومان على الكروم، ويسترزقان الله من العمل في البساتين، ويتقوتان (٢) من الحصاد، وهو سنة ماضية من عهد رسول الله على، وخلفائه الراشدين، فمن بعدهم.

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن أدهم بن منصور بن يزيد بن جابر العجلي، وقيل: التميمي البلخي نزيل الشام، نعته الذهبي بسيد الزهاد، وقال عنه ابن كثير: أحد مشاهير العباد وأكابر الزهاد، روى عن أبيه وأبي إسحاق السبيعي ومنصور بن المعتمر ومالك بن دينار والأعمش ومقاتل بن حيان، وروى عنه رفيقه سفيان الثوري وشقيق البلخي وبقية بن الوليد ومحمد بن يوسف الفريابي وأبو إسحاق الفزاري، وذكر أبو نعيم وغيره أنه كان من أبناء الملوك، يعيش في ثراء ورغد عيش، فخرج من ذلك كله، وانصرف للزهد والعبادة والجهاد، وكان طيلة إقامته في الشام مع أصحابه كشقيق البلخي ميعمل في الحصاد وحفظ البساتين، كما ذكر أبو نعيم وغيره، وكان سخياً جواداً كريم النفس، يقوم على خدمة إخوانه ويكرمهم، وهو القائل العبارة المشهورة: قوالله لو علم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه من النعيم لجالدونا عليه بالسيوف، توفي مرابطاً في إحدى الجزر ببحر الروم في صائفة سنة لجالدونا عليه بالسيوف، توفي مرابطاً في إحدى الجزر ببحر الروم في صائفة سنة

الجرح والتعديل (٢/ ٨٧)، حلية الأولياء (٧/ ٣٦٧)، الكامل لابن الأثير (٦/ ٦٥) سير أعلام النبلاء (٧/ ٣٨٧)، البداية والنهاية (١١/ ١٣٨)، شذرات الذهب (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) هو شقيق بن إبراهيم الأزدي البلخي، قال عنه الذهبي: الإمام الزاهد شيخ خرسان، صحب إبراهيم بن أدهم كثيراً وتأثر به، وهو نزر الرواية - كما قال الذهبي - وكان صاحب ثروة ومال، فتزهد وتصدق بها، وأقبل على طلب العلم، وكان مع زهده من رؤوس الغزاة والمجاهدين، واستشهد كالله في غزاة كولان سنة ١٩٤ه.

الجرح والتعديل (٤/ ٣٧٣)، حلية الأولياء (٥٨/٥)، سير أعلام النبلاء (٩/ ٥٣)، شذرات الذهب (٢/ ٤٤٢).

 <sup>(</sup>٣) في نسخة الأصل: يتقوتون، وأثبتنا ما في أعلاه ليتفق مع ما ورد قبله بصيغة التثنية.

في أرضه، وعدله بين خلقه.

مكاتبة النبي ولقد بعث رسول ا مليه الصلاة

والسسلام

السعساليم،

ودعوتهم إلى

الإسلام.

ولقد بعث رسول الله على الرسل إلى ملوك الأرض(1)، فبعث إلى

(۱) يقول المصنف في مجموع الفتاوى (۲۰/ ٦٦٤) في وصيته لأبي القاسم المغربي: «لكن جماع الخير أن يستعين بالله سبحانه في تلقي العلم الموروث عن النبي على فإنه هو الذي يستحق أن يسمى علماً، وما سواه إما أن يكون علماً فلا يكون نافعاً، وإما أن لا يكون علماً، وإن سمي به، ولئن كان علماً نافعاً فلا بد أن يكون في ميراث محمد على ما يغني عنه مما هو مثله وخير منه، وليجتهد أن

يعتصم في كل باب من أبواب العلم بأصل مأثور عن النبي ﷺ... " (٢) رواه مسلم في صحيحه برقم (٢٦٩٩) ٢٠٧٤/٤ كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، والترمذي برقم (٢٦٤٦) كتاب العلم، وابن ماجه برقم (٢٥٥) في المقدمة، وأحمد برقم (٧٣٧٩) وهو جزء من حديث أوله: (من نفس عن مؤمن كربة..)، ورواه أحمد مختصراً برقم (٧٢١٨)، ورواه ابن ماجه برقم (٢٢٣) في المقدمة والدارمي برقم (٣٤٢) في المقدمة والدارمي برقم (٣٤٢) في المقدمة والدارمي برقم أجنحتها لطالب العلم رضى بما يصنع..).

(٣) لعلها مقحمة من أحد تلامذة شيخ الإسلام الذي بيض هذه النسخة من مسودة المؤلف، والله أعلم.

(٤) روى مسلم في صحيحه برقم (١٧٧٤) ٣ /١٣٩٧ كتاب الجهاد والسير عن أنس في الله الله الله كتب إلى كسرى وإلى قيصر وإلى النجاشي وإلى كل جبار يدعوهم إلى الله . ، ، ورواه الترمذي برقم (٢٧١٦) كتاب الاستئذان والآداب، ورواه البيهقي في دلائل النبوة (٣٧٦/٤)، وزادا فيه: كتب قبل موته وروى ابن أبي عاصم في كتاب الآحاد والمثاني (١/ ٤٤٥)، والطبراني في المعجم الكبير (١/ ٨/٤) عن المسور بن مخرمة في أن النبي في خطب أصحابه يوماً، وأنه أراد أن يبعثهم بكتب لدعوة ملوك الناس إلى الإسلام، وأنه يخشى اختلافهم، كما احتلف الحواريون على عيسى بن مريم، فبعث دحية إلى قيصر، وبعث شجاع بن وهب الأسدي إلى المنذر بن الحارث ملك الغساسة، وعبد الله بن حذافة السهمي إلى كسرى، وحاطب بن أبي بلتعة إلى المقوقس، والعلاء بن عدافة السهمي إلى كسرى، وحاطب بن أبي بلتعة إلى المقوقس، والعلاء بن ع

الحضرمي إلى المنذر صاحب هجر، وسليط بن عمرو إلى هوذة بن علي صاحب اليمامة، وعمرو بن أمية الضمري إلى النجاشي، فمضوا لذلك ثم رجعوا إلى رسول الله على، وإن كان في إسنادهما مقال.

وقد اختلف أهل العلم والتواريخ والسير في وقت إرسال ذلك، فذهب الواقدي وابن جرير إلى أن ذلك وقع أواخر سنة ست للهجرة، وذهب ابن سعد وابن قيم الجوزية إلى أن ذلك كان سنة سبع من الهجرة في المحرم، ومال البيهقي وابن كثير إلى وقوع ذلك بعد غزوة مؤتة سنة ثمان للهجرة، ولا خلاف بينهم جميعاً في أن ذلك كان قبل فتح مكة وبعد صلح الحديبية، لما ثبت في الصحيح من قول أبي سفيان لهرقل: "ونحن منه في مدة، لا ندري ما هو صانع فيها»، ومن المحتمل أن بعض هذه الكتب قد تقدم على بعض في التاريخ، وإلى ذلك أشار ابن جرير كثله، وقال: إنه مذهب ابن إسحاق والله أعلم، تاريخ ابن جرير (٢/ ابن جرير (٢/ ١٠٤)، الطبقات الكبرى لابن سعد (١/ ٢٥٧)، الثقات لابن حبان (٢/ ١)، دلائل النبوة (٤/ ٣٧٧)، زاد المعاد (١/ ١١٩)، البداية والنهاية (٤/ ٢٢٢).

- (۱) ثبت في صحيح البخاري برقم (٤٤٢٤) كتاب المغازي أن النبي ﷺ بعث كتاباً إلى كسرى مع عبد الله بن حذافة السهمي ﷺ، فدفعه إلى عظيم البحرين، فدفعه إلى كسرى فمزقه، فدعا عليه النبي ﷺ بأن يمزق الله ملكه، فكان ذاك، وذكر أن اسم كسرى هو أبرويز بن هرمز بن أنوشروان، وخبر كتاب النبي ﷺ في تاريخ ابن جرير (٢/ ١٣٢)، ودلائل النبوة (٤/ ٣٨٧)، وزاد المعاد (١/ ١٢٠)، (٣/ ١٨٨)، والبداية والنهاية (٤/ ٢٩٨).
- (٢) ثبت في الصحيحين أن النبي على بعث كتاباً إلى قيصر مع دحية بن خليفة الكلبي هذه كما في حديث ابن عباس، وقصة أبي سفيان مع قيصر الروم هرقل، الذي هم بالإسلام وكاد ولم يفعل، وقال: "ولو أني أعلم أني أخلص إليه، لأحببت لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه، وليبلغن ملكه ما تحت قدمي»، والحديث رواه البخاري برقم (٧) كتاب بدء الوحي، ومسلم برقم (٣٧٧٣) ٣/ ١٣٩٣ كتاب الجهاد والسير باب كتاب النبي هوقل يدعوه إلى الإسلام، وخبر كتاب النبي هالي قيصر في تاريخ ابن جرير (٢/ ١٢٨)، ودلائل النبوة (٤/ ٣٧٧)، وزاد المعاد (١/ ١٨٨)، (٣/ ١٢٠)، البداية والنهاية (٤/ ٢٦٢).
- (٣) ملك الإسكندرية هو المقوقس جريج بن ميناء عظيم القبط، وقد بعث إليه 繼 كتاباً صحبة حاطب بن أبي بلتعة 織، فقال خيراً، وقارب الأمر ولم يسلم، وأهدى للنبي ﷺ عدة جوار، منهن مارية التي أصبحت فيما بعد أم ولد النبي ﷺ إبراهيم ﷺ وأرضاه، وغلاماً خصياً، وجملة هدايا أخرى، وأخطأ من قال: إنه =

وإلى أكيدر دومة (١٦)، وغيرهم من ملوك الأطراف، وكتب إليهم كتباً، وذلك على ما عرف ونقل واشتهر.

قد أسلم، بل حاله في ذلك كحال رئيسه هرقل.

وقد ورد ذكر بعث حاطب خاصة في رواية عند الحاكم في المستدرك (٣/٠٠٠)، وعند البيهقي في دلائل النبوة (٣/ ٣٠٥)، وخبر كتاب النبي ﷺ إلى المقوقس ملك الإسكندرية في طبقات ابن سعد (١/ ١٣٣)، (٣/ ١١٤)، وتاريخ ابن جرير (٢/ ١٢٨)، وزاد المعاد (١/ ١٢٧)، (٣/ ١٩١)، البداية والنهاية (٤/ ٢٧١)، الإصابة (١/ ٠٠٠)، (٣/ ٥٣٠)، (٤٠٤/٤).

(۱) أكيدر دومة هو: أكيدر بن عبد الملك بن عبد الجن الكندي، وكان نصرانياً، وأكيدر تصغير لأكدر، ودومة هي دومة الجندل، مدينة بقرب تبوك بين الشام والحجاز، كما ذكر الحافظ، وذكر أيضاً أن النبي على كتب إليه كتاباً، وأرسل إليه سرية كما في الفتح (٥/ ٢٣١).

والمعروف في السير أن النبي على كتب له كتاباً بعد وقوعه في الأسر وإطلاقه، وإقراره على بلده، كما ذكر موسى بن عقبة، فيما نقله عنه الحافظ ابن قيم الجوزية في زاد المعاد.

كما أن ذكر أكيدر دومة هذا، ورد في سياق غزوة تبوك، عند أهل المغازي والسير والتاريخ، ولم يرد ذكره \_ فيما اطلعت عليه من مصادر \_ في باب مكاتبة النبي على لملوك ورؤساء الدول في ذلك الزمن، ولعل النبي على كاتب فيمن كاتب قبل ذلك، والله أعلم.

وقد ثبت في الصحيحين أن أكيدر دومة أرسل إلى النبي ﷺ بهدية جميلة من لباس، وعجب الصحابة منها، وأخبرهم النبي ﷺ أن مناديل سعد بن معاذ هذه الجنة خير منها، وروى ذلك البخاري برقم (٢٤٧٣)، ومسلم برقم (٢٠٧١) (١٦٤٥/٣)، وابن حبان في صحيحه برقم (٧٠٣٧) (٥٠٩/١٥).

وروى أبو داود برقم (٣٠٣٧)، والنسائي برقم (٥٣٠٢)، وأحمد برقم (١٢٢٤٥)، والبيهقي (١٨٧/٩) وسياقه أطولها، أن النبي ﷺ أرسل إلى أكيدر دومة سرية مع خالد بن الوليد، وأنه أسر ثم أطلق.

وقال ابن منده وأبو نعيم: إنه أسلم، وهذا خطأ كما ذكر الحافظ في الإصابة (١٢٦/١). وخبر أكيدر دومة في سيرة ابن هشام (٢/ ٥٢٦)، الثقات لابن حبان (٢/ ٧٣)، تاريخ ابن جرير (٢/ ١٨٥)، زاد المعاد (٣/ ٥٣٨)، البداية والنهاية (١٦/٥).

(٢) الكلمة في نسخة الأصل غير واضحة تماماً، وأقرب ما تكون المثبتة أغلاه...

ت ع السى: ﴿ رُّسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ. . ﴾ [النساء: ١٦٥] الآيات. فإن الأنبياء كانوا يبعث النبي إلى قومه، وبعث عَلِيهِ إلى الناس كافة (١).

وإنما قصد ببعث هذه الرسل إلى الملوك، بث الدعوة في جميع الممالك، ودعا الناس عامة إلى دينه، على حسب ما أمره الله.

وقد كان إذا أنزل الله وحياً، أو أحدث نسخاً، فيه تأكيد بحجة أو رخصة تدل على سعة الرحمة، بعث الأمناء الأمراء النجباء يعلمون من بعد عنه.

كما بعث علياً عليه بسورة براءة، منادياً ألا يحجن بعد العام مشرك، ولا يطوفن بالبيت عريان، وكل من كان بينه وبين النبي عهد فمدته إلى أربعة أشهر، وأنه لا يدخل الجنة إلا نفس مسلمة.

وبعث معاذاً ﷺ إلى اليمن(٢).

وبعث إلى أهل خيبر من يقول: «إما أن تؤدوا القتيل، أو فأذنوا بحرب من الله ورسوله»(٣).

دعوة النبي عليه الصلاة والسلام جميع السنساس، وإرساله الدعاة لذلك

<sup>(</sup>۱) هذا جزء من حديث روي بوجوه متقاربة، وأوله: (أعطيت خمساً...)، ورواه البخاري، برقم (۳۳۵) كتاب التيمم، ومسلم برقم (۵۲۱) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، ولفظه: (وبعثت إلى كل أحمر وأسود...)، وفي رواية له: (وبعثت إلى الخلق كافة..)، ورواه الترمذي برقم (۱۰۵۳) كتاب السير، والنسائي برقم (۲۳۸۹) كتاب الغسل والتيمم، وأحمد برقم (۱۳۸۵۲)، والدارمي برقم (۱۳۸۵۲) كتاب الصلاة.

 <sup>(</sup>۲) بعث علي إلى الحج بسورة براءة، وبعث معاذ إلى اليمن تقدم تخريج ذلك والكلام عليه.

<sup>(</sup>٣) هذا جزء من حديث القسامة المشهور، حين قتل عبد الله بن سهل رقطة في خيبر، وقد رواه البخاري برقم (٧١٩٢) كتاب الأحكام، ومسلم برقم (١٦٦٩) كتاب القسامة، والترمذي برقم (١٤٢١) كتاب الديات، والنسائي برقم (٤٧١٠) كتاب القسامة، وأبو داود برقم (٤٥٢١) كتاب الديات، وابن ماجه برقم (٢٦٧٧) كتاب الديات، وأحمد برقم (٢٧٧٥) ومائك في الموطأ برقم (١٦٣٠) كتاب القسامة، والدارمي برقم (٢٣٥٣) كتاب الديات.

وبعث إلى بني قريظة أبا لبابة ولله يستنزلهم على حكمه (١).
وجاء أهل قباء واحد من أصحاب النبي الله وهم في مسجدهم
يصلون، فأخبرهم بصرف القبلة إلى المسجد الحرام، فاستداروا وهم في

وبعث العلاء بن الحضرمي رضي الى أعمال البحرين (٣) وبعث عدي بن حاتم رضي على صدقة طيء (٤).

اجتناب البيوع ومن الإحسان في البيوع، والتزام العقود الشرعية، والورع في الفاسلة من المعاملات المباحة، ما ذكره الإمام أبو الوفا بن عقيل البغدادي في كتاب الإحسان التذكرة، في باب ما يجتنب من البيوع الفاسدة، فقال:

- (۱) قصة بعث أبي لبأبة إلى بني قريظة رواها إسحاق بن راهويه في مسنده (۲/ ٥٤٤)، وأحمد برقم (۲۰۱۵)، وابن حبان في صحيحه رقم (۲۰۲۸) ۳/ ۳۵۰ وصححه، وقال محققه: حديث حسن.
- وخبرها في سيرة ابن هشام (٢/ ٢٣٤)، تاريخ ابن جرير (٢/ ١٠٠)، دلائل النبوة للبيهقي (٤/ ١٠٠)، زاد المعاد (٣/ ١٣٣)، السيرة النبوية للذهبي (١/ ٥٠٩)، البداية والنهاية (٤/ ١٢١).
- (٢) رواه البخاري برقم (٤٤٨٨) كتاب، ومسلم برقم (٥٢٧) كتاب المساجد ومواضع الصلاة، والنسائي برقم (٤٩٣) كتاب الصلاة، وأبو داود برقم (٤٧٩٤)، وأحمد برقم (٤٣٥)، ومالك برقم (٤٥٨)، كتاب الصلاة، وابن خزيمة برقم (٤٣٥) ١/ ٢٢٥، والدارمي برقم (١٢٣٤) كتاب الصلاة، والطبراني في المعجم الكبير (٦/ ٢٢٥)، والدارقطني في سننه (١/ ٢٧٧).
- (٣) ثبت في الصحيحين أن النبي ﷺ بعث العلاء إلى البحرين أو هجر \_ وهي الأحساء حديثاً \_ وصالح أهلها، وأمره عليهم، وقد رواه البخاري برقم (٣١٥٨) كتاب الجزية والموادعة، ومسلم برقم (٢٩٦١) ٤/٣٢٧٢، رواه ابن ماجه برقم (٣٩٩٧) كتاب المنتن، وأحمد برقم (١٦٧٨٣).
- وخبر بعث العلاء في تاريخ ابن جرير (٢/ ١٤٥، ١٩٩، ٢٠٤)، سير أعلام النبلاء (١/ ٢٦٢)، زاد المعاد (١/٣/١)، (٣/ ٢٩٢)، الإصابة (٢/ ٢٧٤).

(يجتنب منها خمسة وعشرون شيئاً، كلها كانوا في الجاهلية يجيزونه، فجاء الإسلام برده وبيان تحريمه، فمنها تلقي الركبان، وأن يبيع حاضر لباد<sup>(۱)</sup>، والنجش<sup>(۲)</sup> هو من شرها موقعاً، وأذرعها<sup>(۳)</sup> للحق وفي القلوب<sup>(3)</sup>، وأن يسوم الرجل على سوم أخيه المسلم<sup>(0)</sup>، ونهى عن بيع

ويبين ابن قدامة في المغني (٣٠٢/٤) معنى بيع الحاضر للبادي فيقول: (وهو أن يخرج إلى البادي وقد جلب السلعة، فيعرفه السعر، ويقول: أنا أبيع لك).

وقال الحافظ في الفتح (٤/ ٣٧١) بعد أن تعقب على الحنفية تفسيرهم لبيع الحاضر للبادي زمن الغلاء: (وقال غيرهم: وصورته أن يجيء البلد غريب بسلعته، يريد بيعها بسعر الوقت في الحال، فيأتيه بلدي فيقول له: ضعه عندي لأبيعه لك على التدريج بأغلى من هذا السعر..)، وهل يدخل غير البدوي في ذلك؟ وهل النهي للتحريم أم للكراهة؟ مسألتان بحثهما أهل العلم، ومجال تفصيلهما في كتب شروح الحديث، وكتب الفقه.

(۲) روى البخاري برقم (۲۱٤۲) كتاب البيوع باب النجش، ومسلم برقم (۱۰۱٦) ٣/
 ۲۱۵۲ كتاب البيوع باب تحريم بيع الرجل على بيع أخيه، وسومه على سومه، وتحريم النجش. . عن ابن عمر قال: (نهى النبي ﷺ عن النجش).

وقال الحافظ في الفتح (٤/ ٣٥٥): (النجش في اللغة تنفير الصيد واستثارته من مكانه ليصاد... وفي الشرع: زيادة في ثمن السلعة ممن لا يريد شراءها ليقع غيره فيها، سمي بذلك لأن الناجش يثير الرغبة في السلعة، ويقع ذلك بمواطأة البائع فيشتركان في الإثم، ويقع ذلك بغير علم البائع فيختص بذلك الناجش، وقد يختص به البائع كمن يخبر بأنه اشترى سلعة بأكثر مما اشتراها به ليغر غيره بذلك.:).

- (٣) أذرعها: أفرطها، الصحاح (٣/١٢١٠).
  - (٤) هكذا العبارة في نسخة الأصل.

<sup>(</sup>٥) روى البخاري برقم (٢٧٢٧) كتاب البيوع باب الشروط في الطلاق، ومسلم برقم (٥) (وى البخاري برقم (٢٧٢٧) كتاب النكاح باب تحريم الخطبة على خطبة أخيه. عن أبي هريرة شخص قال: (نهى رسول الله على عن التلقي، وأن يبتاع المهاجر للأعرابي، وأن تشترط المرأة طلاق أختها، وأن يستام الرجل على سوم أخيه..).

الملامسة، وعن بيع المنابذة (۱)، ونهى عن المحاقلة، وهي مما يقع فيه كثير من الجند، الذين يعاملون الفلاحين، ولا يعرفون شرطه، ونهى عن المزابنة (۲)، وعن بيع الحصاة (۳)، وعن بيع الكلب (٤)، وعن بيع نقع البئر

- (۱) النهي عن بيع الملامسة والمنابذة رواه البخاري برقم (٢١٤٦) كتاب البيوع باب بيع المنابذة عن أبي هريرة ﴿ (أن رسول الله ﷺ نهى عن الملامسة والمنابذة)، وقد رواه أيضاً مفسراً برقم (٢١٤٦) كتاب البيوع باب بيع الملامسة، عن أبي سعيد النخدري ﴿ (أن رسول الله ﷺ نهى عن المنابذة، وهي طرح الرجل ثوبه بالبيع إلى رجل قبل أن يقلبه أو ينظر إليه، ونهى عن الملامسة، والملامسة لمس الثوب لا ينظر إليه)، وجاء في الحديث الذي رواه مسلم برقم (١٥١٢) ٣/١٥٦ تفسير أوضح من هذا، عن أبي سعيد قال: (نهى الرسول ﷺ عن الملامسة والمنابذة، والملامسة لمس الرجل ثوب الآخر بيده بالليل أو النهار، ولا يقلبه إلا بذلك، والمنابذة أن ينبذ الرجل إلى الرجل بثوبه وينبذ الآخر إليه ثوبه، ويكون ذلك بيعهما من غير نظر ولا تراض)، وللملامسة والمنابذة صور عدة، ذكرها الحافظ في الفتح (٤/٣٥٩).
  - (٢) روى البخاري برقم (٢١٨٧) كتاب البيوع باب بيع المزابنة عن ابن عباس ولله قال: (نهى النبي عن المحاقلة والمزابنة)، وقد فسرتا في الحديث الذي رواه مسلم برقم (١٥٣٦) ١١٧٥/٣ كتاب البيوع باب النهي عن المحاقلة والمزابنة. عن جابر قال: (أن رسول الله على نهى عن المحاقلة والمزابنة. ، والمحاقلة أن يباع الحقل بكيل من الطعام معلوم، والمزابنة أن يباع النخل بأوساق من التمر)، والمزابنة مأخوذة من الزبن، وهو الدفع، قاله في الصحاح (٢١٣٠/٥)، وسمي بيع الرطب بالتمر مزابنة، لأن كل واحد من المتبايعين إذا وقف على ما فيه من الغبن أراد دفع البيع بفسخه، قاله الحافظ في الفتح (٢٨٤/٤).
  - (٣) روى مسلم برقم (١٥١٣) ٣/ ١١٥٣ كتاب البيوع باب بطلان بيع الحصاة.. عن أبي هريرة الله قال: (نهى رسول الله ﷺ عن بيع الحصاة..)، ورواه الترمذي برقم (١٢٣٠) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢١٩٤) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٣٤٥).
  - وقال الترمذي (٣/ ٥٢٣) بعد أن أورد الحديث السابق: (ومعنى بيع الحصاة أن يقول البائع للمشتري: إذا نبذت إليك بالحصاة فقد وجب البيع. وهذا شبيه ببيع المنابذة، وكان هذا من بيوع الجاهلية).
  - (٤) روى البخاري برقم (٢٢٣٧) كتاب البيوع باب ثمن الكلب، ومسلم برقم (١٥٦٧) ٣/ ١١٩٨ كتاب المساقاة باب تحريم ثمن الكلب عن أبي مسعود الأنصاري قال: (أن رسول الله ﷺ نهى عن ثمن الكلب، ومهر البغى، وحلوان الكاهن).

يعني: مائه (۱)، وعن بيع وسلف (۲)، وعن بيع ما لم يقبض ((1))، وعن بيع ما ليس عندك (۱) وعن بيع الحب حتى يفرك (۱)، وعن بيع الثمرة حتى

- (۱) أورده الحميدي في مسنده (۲/ ٤٠٥)، والنقع هو الماء لأنه ينقع به العطش أي يروي، قاله ابن الأثير في النهاية (١٠٨/٥)، وانظر الصحاح (٣/ ١٢٩٢)، وروى مسلم برقم (١٥٦٥) ٣/ ١١٩٧ كتاب المساقاة باب تحريم بيع الماء الذي يكون في الفلاة، ويحتاج إليه لرعي الكلا، وتحريم منع بذله.. عن جابر شخص قال: (نهى رسول الله عن بيع فضل الماء)، وعن بيان ذلك: انظر شرح النووي على صحيح مسلم (٢٢٩/١٠).
- (٢) روى أحمد برقم (٦٥٧١) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: (نهى رسول الله على عن بيعتين في بيعة، وعن بيع وسلف، وعن ربح ما لم يضمن، وعن بيع ما ليس عندك)، والترمذي بنحوه برقم (١٢٣٤) كتاب البيوع، والنسائي برقم (٢٦١١) كتاب البيوع، وذكر الترمذي برقم (٣٠٠١) كتاب البيوع، وذكر الترمذي (٣٠٠١) عن إسحاق بن منصور: «أنه سأل أحمد: ما معنى نهى عن سلف وبيع؟ قال: أن يكون يقرضه قرضاً ثم يبايعه عليه بيعاً يزداد عليه، ويحتمل أن يكون يسلف إليه في شيء، فيقول: إن لم يتهياً عندك فهو بيع عليك».
- (٣) روى البخاري برقم (٢١٣٥) كتاب البيوع باب بيع الطعام قبل أن يقبض، ومسلم برقم (١٥٢٥) ٣/ ١١٥٩ كتاب البيوع باب بطلان بيع المبيع قبل القبض عن ابن عباس هي قال: (أما الذي نهى عنه النبي في فهو الطعام أن يباع حتى يقبض) قال ابن عباس: "ولا أحسب كل شيء إلا مثله"، وانظر في معنى ذلك الفتح (٤/ ٣٤٩).
- (٤) روى الترمذي برقم (١٢٣٣) كتاب البيوع، والنسائي برقم (٤٦١٣) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٥٠٣) كتاب التجارات، وأبو داود برقم (٢١٨٧) كتاب التجارات، وأحمد برقم (١٤٨٨٧) عن حكيم بن حزام الله أن النبي على قال له: «لا تبع ما ليس عندك»، وقد ورد النهي عنه أيضاً ضمن الحديث المخرج في الحاشية رقم (١٤).
- (٥) روى أحمد برقم (١٢٦٥٩) عن أنس في قال: (نهى النبي عن بيع النخل حتى يزهو، والحب حتى يفرك...)، وفي إسناد أحمد رجل لم يسم، ورواه البيهقي في سننه (٣٠٣/٥) عن حماد بن سلمة عن حميد عن أنس، ورواه أيضاً عن سفيان عن أبان عن أنس، وقال: (والصحيح في هذا الباب رواية أيوب السختياني، ثم رواية حماد بن سلمة)، وروى الترمذي برقم (١٢٢٨) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٢٣٧١) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢٢١٧) كتاب النجارات، أن النبي غين نهى عن بيع الحب حتى يشتد، ومعنى يفرك: قال في الصحاح (١٢٠٤): (فركت الثوب والسنبل بيدي أفركه فركاً.. وأفرك السنبل، أي صار فريكاً، وهو حين يصلح أن يفرك فيؤكل..).

وقال الحافظ البيهقي يرحمه الله عقب رواية هذا الحديث (٣٠٣/٥): (وقوله: =

تزهي (١)، أي: يبدو صلاحها، وهو أن تحمر أو تصفر، وعن بيع/ الحنطة في سنبلها (٢)، وربح ما لم يضمن خسارته (٣).

ونهى عن بيعين في بيعة (٤)، وعن بيع المضامين، وحرم بيع

حتى يفرك، إن كان بخفض الراء على إضافة الإفراك إلى الحب، وافق رواية من قال: حتى يشتد، وإن كان بفتح الراء ورفع الياء، على إضافة الفرك إلى من لم يسم فاعله، خالف رواية من قال فيه: حتى يشتد، واقتضى تنقيته عن السنبل، حتى يجوز بيعه، ولم أر أحداً من محدثي زماننا ضبط ذلك، والأشبه أن يكون بخفض الراء الموافقة معنى من قال فيه: حتى يشتد، والله أعلم).

- (۱) روى البخاري برقم (۱۱۹۸) كتاب البيوع باب إذا باع الثمر قبل أن يبدو صلاحها، ومسلم برقم (۱۵۹۵) ۳/ ۱۱۹۰ كتاب البيوع باب وضع الجواثح عن أنس بن مالك في أن رسول الله نهى عن بيع الثمار حتى تزهي، فقيل له: وما تزهى؟ قال: حتى تحمر).
- (٢) ذكر البيهقي في سننه (٣٠٨/٥) أن معنى النهي عن بيع الحنطة في سنبلها أن تشتري الحنطة في السنبل بالحنطة، وقال الإمام الطحاوي تشله في شرح معاني الآثار (٣٦١/٤) في حديث: (وعن الحب حتى يشتد..): (فدل ذلك على إباحة بيعه بعدما يشتد وهو في سنبله، لأنه لو لم يكن ذلك كذلك لقال: حتى يشتد ويبرأ عن سنبله)
- (٣) هو جزء من حديث تقدم تخريجه في الحاشية رقم (٢)، ورواه أيضاً النسائي برقم (٣٠٤) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٥٠٤) كتاب البيوع، والطيالسي (٢٩٨)، وابن حبان في صحيحه برقم (٤٣٢١)، (١٦١/١، والحاكم (٢٧/١)، والطبراني في المعجم الأوسط (٢٩٨/٢)، وأبن الجارود في المنتقى من السنن المسندة (١٥٤)، وقال السندي في حاشيته على سنن النسائي (٧/ ٢٩٦) عن بيع ما لم يضمن: (هو ربح مبيع اشتراه فباعه قبل أن ينتقل من ضمان البائع الأول إلى ضمانه بالقبض)، وقال المباركفوري في تحفة الأحوذي (٤/ ٤٣١): (يريد به الربح الحاصل من بيع ما اشتراه قبل أن يقبضه، وينتقل من ضمان البائع إلى ضمانه).
- (3) روى الترمذي يرقم (١٢٣١) كتاب البيوع عن أبي هريرة الله قال: (نهى رسول الله على عن بيعتى في بيعة)، وقال الترمذي عقب ذلك: (حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح، وقد فسر بعض أهل العلم، قالوا: بيعتين في بيعة، أن يقول: أبيعك هذا الثوب بنقد بعشرة، وبنسيثة بعشرين، ولا يفارقه على أحد البيعين، فإذا فارقه على أحدهما فلا بأس، إذا كانت العقدة على أحد منهما، قال الشافعي: ومن معنى نهي النبي عن بيعتين في بيعة، أن يقول: أبيعك داري هذه بكذا، على أن تبيعني غلامك بكذا، فإذا وجب لي غلامك، وجب لك =

 داري، وهذا يفارق عن بيع بغير ثمن معلوم، ولا يدري كل واحد منهما على ما وقعت عليه صفقته)، ولمزيد من التوضيح، انظر: تحفة الأحوذي (٤٧٧/٤)، ورواه أيضاً النسائي برقم (٤٦٣٢) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٩٣٠١).

(۱) رواه مالك في الموطأ (۲/ ۲۰۵) عن سعيد بن المسيب مرسلاً، رواه الطبراني في المعجم الكبير (۱۱/ ۲۳۰)، والدارقطني في العلل (۱۸۳/۹) وقال: (والصحيح غير مرفوع من قول سعيد)، والبيهقي في سننه (٥/ ۲۸۷)، وابن عدي في الكامل (٥/ ٢٤٥)، وقال الحافظ في تلخيص الحبير: (رواه إسحاق بن راهويه من حديث سعيد بن المسيب عن أبي هريرة، وفي إسناده صالح بن أبي الأخضر عن الزهري وهو ضعيف، وقد رواه مالك في الموطأ عن الزهري عن سعيد مرسلاً، قال الدارقطني في العلل: تابعه معمر، ووصله عمر بن قيس عن الزهري، والصحيح قول مالك، وفي الباب عن عمران بن حصين، وهو في البيوع لابن أبي عاصم كما تقدم، وعن ابن عباس في الكبير للطبراني والبزار، وعن ابن عمر أخرجه عبد الرزاق، وإسناده قوي).

والمضامين ـ كما فسرت في حديث سعيد في الموطأ ـ بيع ما في بطون إناث الإبل، والملاقيح بيع ما في ظهور الجمال، وقال في النهاية عكس ذلك حيث قال عن المضامين (١٠١/٣): (المضامين ما في أصلاب الفحول، وهي جمع مضمون)، وقال عن الملاقيح (٣/١١): (الملاقيح جمع ملقوح، وهو جنين الناقة)، وانظر ما في الصحاح: (١٠١/١)، (٢١٥٦/١).

(٢) رواه الطبراني في المعجم الأوسط ـ كما ذكر الزيلعي في نصب الراية (١٧/٤)، وذكر أن الحاكم رواه في كتاب علوم الحديث، في باب الأحاديث المتعارضة، ومن جهة الحاكم ذكره عبد الحق في أحكامه، وسكت عنه، وقال ابن القطان: وعلته ضعف أبي حنيفة في المحديث ذكره الحافظ ابن قدامة كلله في المغني (١٩٠٨) دليلاً لما ذهب إليه الشافعية والحنفية، من عدم جواز الشرط الواحد في البيع، وقال بعد ذلك: (وحديثهم لم يصح، وليس له أصل، وقد أنكره أحمد، ولا نعرفه مروياً في مسند، ولا يعول عليه)، وقال أيضاً: (قال الأثرم: قيل لأبي عبد الله: إن هؤلاء يكرهون الشرط في البيع، فنفض يده، وقال: الشرط الواحد لا بأس به في البيع، إنما نهى رسول الله على عن شرطين في البيع، وحديث جابر يدل على إباحة الشرط حين باعه جمله وشرط ظهره إلى المدينة). وقال الحافظ في تلخيص الحبير (١٣/١٢): (وقد رواه ابن حزم في المحلى، والخطابي في المعالم، والطبراني في الأوسط، والحاكم في علوم الحديث، من طريق محمد بن سليمان الذهلي عن عبد الوارث بن سعيد عن أبي حنيفة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده به في قصة طويلة مشهورة..).

وممن ذكر الخلاف الإمام الترمذي في سننه (٣/ ٥٤٥) بعد سوقه لحديث جابر ﷺ.

(٣) روى مسلم في صحيحه برقم (١٥١٣) كتاب البيوع باب بطلان بيع الحصاة والبيع =

الذي فيه غرر عن أبي هريرة شه قال: (نهى رسول الله عن بيع الحصاة وعن بيع العصاة وعن بيع الغرر)، ورواه الترمذي برقم (١٢٣٠) كتاب البيوع، والنسائي برقم (٣٣٧٦) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢٣٧٦) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (٢٧٤٧)، ومالك برقم (١٢٧٠) كتاب البيوع، والدارمي برقم (٢٥٤٤).

وقال الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم (١٥٦/١٠): (وأما النهي عن بيع الغرر، فهو أصل عظيم من أصول كتاب البيوع، ولهذا قدمه مسلم، ويدخل فيه مسائل كثيرة غير منحصرة، كبيع الآبق، والمعدوم، والمجهول، وما لا يقدر على تسليمه، وما لم يتم ملك البائع عليه، وبيع السمك في الماء الكثير، واللبن في الضرع، وبيع الحمل في البطن، وبيع بعض الصبرة، وبيع ثوب من أثواب، وشاة من شياه، ونظائر ذلك، وكل هذا بيعه باطل).

(۱) روى البخاري برقم (٢١٤٣) كتاب البيوع باب بيع الغرر وحبل الحبلة، ومسلم برقم (١٥١٤) ١١٥٣/٣ كتاب البيوع باب تحريم بيع حبل الحبلة عن ابن عمر في: (أن رسول الله في: "نهى عن بيع حبل الحبلة، وكان بيعاً يتبايعه أهل الجاهلية، كان الرجل يبتاع الجزور إلى أن تنتج الناقة، ثم تنتج التي في بطنها)، وحبل الحبلة في الصحاح (١٥/١٦٥) هو: نتاج النتاج، وولد الجنين، وهو الموافق لتفسير ابن عمر في، وقال النووي في شرح صحيح مسلم (١٥٧/١٠) (واتفق أهل اللغة على أن الحبل مختص بالآدميات، ويقال في غيرهن الحمل. قال أبو عبيد: لا يقال لشيء من الحبوان حبل إلا ما جاء في هذا الحديث..)، وقد تعقبه الحافظ في الفتح (٢٥٧/٤).

قلت: نقل صاحب الصحاح (٤/ ١٦٦٥) قولاً عن بعض أهل اللغة في أنه يقال حبلى في كل ذات ظفر، فيشمل حينئذ الآدمية وغيرها.

(٢) حديث النهي عن بيع اللحم بالحيوان رواه مالك في الموطأ (٢/ ١٥٤)، والحاكم (٣/ ٣٠)، عن سعيد بن المسبب مرسلاً، ورواه الدارقطني في سننه (٣/ ٧٠) عن سهل بن سعد، وقال: «تفرد به يزيد بن مروان عن مالك بهذا الإسناد ولم يتابع عليه، وصوابه في الموطأ عن ابن المسبب مرسلاً، ورواه البيهقي (٢٩٦/٥)، عن ابن المسبب؛ (أن النبي من ابن المسبب؛ (أن النبي من اللحم بالحيوان) وقال: (هذا هو الصحيح، ورواه يزيد بن مروان الخلال عن مالك عن الزهري عن سهل بن سعد عن النبي هي، وغلط فيه).

قلت: يزيد بن مروان الخلال، قال فيه ابن معين: كذاب، وقال أبو داود: ضعيف، وقال الدارقطني: ضعيف جداً، الجرح والتعديل (٩/ ٢٩١)، ضعفاء العقيلي (٤/ ٣٨٩)، لسان الميزان (٢/ ٢٩٣). = ورواه الشافعي في مسئده (ص ٢٥٠) قال: أخبرنا ابن أبي نجيح عن أبي صالح مولى التوأمة عن ابن عباس عن أبي بكر الصديق و أبه أنه كره بيع اللحم بالحيوان، وإسناده لا بأس به.

وقال الحافظ في تلخيص الحبير (٣/ ١٠): (وله شاهد من حديث ابن عمر رواه المبزار، وفيه ثابت بن زهير وهو ضعيف، وأخرجه من رواية أبي أمية بن يعلى عن نافع أيضاً، وأبو أمية ضعيف، وله شاهد أقوى منه من رواية الحسن عن سمرة، وقد اختلف في صحة سماعه منه، أخرجه الحاكم والبيهقي وابن خزيمة).

فتبين أن أصح ما فيه هو مرسل سعيد بن المسيب كلفه، وقد قال الإمام أحمد فيما نقله عنه الخطيب البغدادي في الكفاية في علم الرواية (ص٤٠٤): (مرسلات سعيد بن المسيب أصح المراسيل)، والحديث حسنه الشيخ ناصر الألباني في إرواء الغليل برقم (١٣٥١).

(۱) روى البخاري برقم (٢٢٨٤) كتاب الإجارة باب عسب الفحل عن ابن عمر الله قال: (نهى النبي على عسب الفحل)، والترمذي برقم (١٢٧٣) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٤٢٩) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٤٢٩) كتاب البيوع، وأحمد برقم (٤٦١٦) بلفظ: (نهى عن ثمن عسب الفحل).

وعسب الفحل كما في الصحاح (١/ ١٨١): هو ضرابه، وقيل: ماؤه. وفي جواز إجارة الفحل خلاف بين أهل العلم، وذكر الحافظ في الفتح (٤/ ٤٦١) طرفاً من ذلك.

- (۲) رواه الترمذي برقم (۱۲۲۵) كتاب البيوع، وقال: هذا حديث حسن صحيح، والنسائي برقم (٤٥٤٥) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (٣٣٦٠) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (١٣١٦)، وأحمد برقم ماجه برقم (١٣١٦)، وأحمد برقم (١٥١٥)، وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح، ورواه الحاكم (٢٨٣).
- (٣) روى البخاري برقم (٢٣٨٢) كتاب المساقاة باب الرجل يكون له ممر أو شرب في حائط أو في نخل. ، ، ومسلم برقم (١٥٤١) ٣/ ١١٧١ كتاب البيوع باب تحريم بيع الرطب بالتمر إلا في العرايا، عن أبي هريرة في قال: (رخص النبي في بيع العرايا بخرصها من الثمر فيما دون خمسة أوسق، أو في خمسة أوسق) شك داود في ذلك، وداود هو ابن الحصين أحد رواة الحديث.

قال في الصحاح (٢٤٢٣/٦): (العربة: النخلة يعربها صاحبها رجلاً محتاجاً، فيجعل له ثمرها عاماً، فيعروها، أي يأتيها... وفي الحديث أنه رخص في العرايا بعد نهيه عن المزابنة، لأنه ربما تأذى المعري بدخوله عليه، فيحتاج أن يشتريها منه بثمن، فرخص له في ذلك).

وعن بيع المجر(١)، وعن بيع الكالئ بالكالئ (٢).

فهذه بيوع كثيرة عرف تفصيلها، ووجه الاحتراز منها، من مشهور الأحاديث، وجملة أحاديث النهي عن البيوع الفاسدة ثلاثة وخمسون حديثاً.

وقد بوب العلماء على أكثرها، وأحسنوا التنبيه على ذلك، لئلا يكون

وقال الخرقي في مختصره: (العرايا التي أرخص فيها رسول الله على هو أن يوهب للإنسان من النخيل ما ليس فيه خمسة أوسق فيبيعها بخرصها من التمر لمن يأكلها رطباً) المغنى (١٩٦/٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي (۹/ ٣٤١)، وقال: تفرد به موسى بن عبيدة، وضعف بسببه، وتعقبه الحافظ في تلخيص الحبير (١٦/٣) بأن قوله تفرد به معترض بما أخرجه عبد الرزاق عن الأسلمي عن عبد الله بن دينار، لكن الأسلمي أضعف من موسى عند الجمهور.

ومعنى المجر كما ذكر البيهقي: أن يباع البعير أو غيره بما في يطن الناقة، وقال في النهاية (٢٩٨/٤)، والصحاح (٨١١/٢) مثل ذلك.

<sup>(</sup>۲) قال مالك في الموطأ (۲/ ۲۰۹): (الكالئ بالكالئ أن يبيع الرجل ديناً له على رجل بدين على رجل آخر)، وقال ابن الأثير في النهاية (٤/ ١٩٤): (نهى عن بيع الكالئ بالكالئ أي النسيئة بالنسيئة، ذلك أن يشتري الرجل شيئاً إلى أجل، فإذا حل الأجل لم يجد ما يقضي به، فيقول: بعنيه إلى أجل آخر بزيادة شيء، فيبيعه منه، ولا يجرى بينهما تقابض).

ورواه الطحاوي في شرح معاني الآثار (٤/ ٢١)، والدارقطني في سننه (٣/ ٧١)، والحاكم (٩/ ٥٠)، وصححه الحاكم، ووافقه الذهبي، وابن عدي في الكامل (٦/ ٣٣)، وأعله البيهقي بعلة نقلها عنه الحافظ في تلخيص الحبير (٣/ ٢٦) حيث ورد في سند الحديث موسى بن عقبة، والصواب هو موسى بن عبيدة الزبذي، وتقل عن الإمام أحمد قوله عن موسى بن عبيدة هذا: لا تحل عندي الرواية عنه، ولا أعرف هذا الحديث عن غيره، وقال أيضاً: ليس في هذا حديث يصح، لكن إجماع الناس على أنه لا يجوز بيع دين بدين.

قلت: موسى بن عبيدة سبق فيه ما نقله الحافظ عن الإمام أحمد، وقد قال فيه أيضاً: منكر الحديث، وقال أبو حاتم مثل ذلك، وضعفه علي بن المديني والنسائي، وقال فيه يحيى بن معين: ليس بشيء، الجرح والتعديل (٨/ ١٥١)، التاريخ الكبير (٧/ ٢٩١)، الضعفاء للعقيلي (٤/ ١٦٠)، تهذيب الكمال (٢٩/ ١٠٤)، وذكره صاحب الكشف الحثيث لمن رمي بوضع الحديث (٢٦٤). فالحديث ضعيف جداً من أجل موسى بن عبيدة.

للآكل حجة إذا أخذ الحرام، وسماه بغير اسمه، واحتج لغلبة هواه، ورغبته في تثمير المال بقوله تعالى: ﴿وَأَحَلَ اللهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُوَأَ﴾ [البقرة: ٢٧٥]، ولا يعلم أن من العلم جهلاً، وهو: أن يتكلف العالم الكلام فيما لا يعلم تأويله، ولا يعرف صحته، فينسب إلى الجهل مع علمه بفنون من العلم.

قيل لعفان بن مسلم<sup>(١)</sup>، وقد سئل في حضرة الخليفة مسألة فقال: لا أعلم.

فقيل له: أيصرف إليك من بيت المال في كل شهر ألف درهم، وأنت لا تعلم!! فقال: إنما آخذ على ما أعلم، وإلا فلو أخذت على ما لا أعلم لفني بيت المال، قبل أن يفنى ما لا أعلم (٢).

فمن العلم جهلاً، ومن القول عيلاً، وهو أن تقبل بحديثك على من لا يشهمه (٣).

<sup>(</sup>۱) هو عفان بن مسلم بن عبد الله، قال عنه الإمام الذهبي: (الإمام الحافظ محدث العراق أبو عثمان الصفار بقية الأعلام)، من كبار المحدثين، كان له موقف عظيم في محنة القول بخلق القرآن، وهو أول من امتحن من العلماء، وهدد بقطع جرايته من بيت المال وقطعت فيما بعد وأهل بيته كثير، فلم يجب إلا بقول الحق تبارك وتعالى في محكم التنزيل: ﴿ وَفِ النَّمِ إِنَّا اللهُ وَمَا تُوَعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢]، وكان الإمام أحمد يعرف له هذا، ويجله من أجل موقفه في المحنة، وكان عفان غاية في الحفظ والضبط والإتقان، ومات سنة ٢٢٠هـ، كما نص عليه البخارى.

التاريخ الصغير (٢/ ٣٤٢)، الجرح والتعديل (٧/ ٣٠)، تاريخ بغداد (٢١/ ٢٩٦)، سير أعلام النبلاء (١١/ ٢٤٢)، شذرات اللهب (٣/ ٩٦).

<sup>(</sup>۲) هذه القصة مشهورة عن إبراهيم بن طهمان عالم خرسان (المتوفى سنة ١٦٨ه)، وذكر مرة عند الإمام أحمد وكان متكثاً من علة، فجلس وقال: لا ينبغي أن يذكر الصالحون فيتكأ، ولم أجدها في ترجمة عفان بن مسلم، فيما بحثت فيه من مصادر، وممن ذكر هذه القصة عن إبراهيم بن طهمان، الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٦/ ١٠٥)، والمزي في تهذيب الكمال (١٠٨/٢)، والذهبي في تذكرة الحفاظ (١٠٢/٢)، وسير أعلام النبلاء (٧/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) قال في القاموس المحيط (١٣٤٠): (العيل محركة: عرضك حديثك وكلامك على من لا من لا يريده، وليس من شأنه، كأنه لم يهتد لمن يريده، فعرضه على من لا يريده).

ومن البيوع فاسد، لا يحل ربحه، ولا يصح العقد فيه.

وللعلماء من التصانيف الجليلة في البيوع ما بين الحالي من العاطل (1)، وأوضح الحق من الباطل، وليس هذا مما يستغني عنه العوام، بل هو مما لا يسعهم جهله، ولا يعذر التجار في التساهل في حفظه.

وكان فيهم أعني: الأنصار، من يعيش من عمل النخيل، والتصدي لازدراع ونحوه.

وقد جاء في الصحيح: (ما من مسلم يزرع زرعاً، أو يغرس غرساً،

<sup>(</sup>١) الحالي: اسم فاعل من الحلي، قال صاحب القاموس المحيط (١٦٤٧): (الحلي بالفتح: ما يزين به من مصوغ المعدنيات أو الحجارة، جمعه حلى).

والعاطل قال في القاموس (١٣٣٥): (عطلت المرأة. . . وتعطلت: إذا لم يكن عليها حلى، فهي عاطل وعطل).

<sup>(</sup>٢) هو قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي البصري الضرير، قال عنه الذهبي: (حافظ العصر، قدوة المفسرين والمحدثين)، أرسل عن عمران بن الحصين، وأبي هريرة، وروى عن أنس بن مالك، وعبد الله بن سرجس، وأبي الطفيل الكناني، وسعيد بن المسيب، والحسن البصري، وأبي العالية وعكرمة مولى ابن عباس، كان من أوعية العلم، وممن يضرب به المثل في قوة الحفظ، لكنه مدلس، وإذا صرح بالسماع فحديثه حجة بالإجماع، ونقل عنه أنه كان يقول بالقدر، وكان إماماً في اللغة والأنساب وأيام العرب، وله في التفسير البد الطولى، فهو من أثمته وعلمائه الكبار، مات كتله سنة ١١٧ه.

الجرح والتعديل (٧/ ١٣٣)، الأنساب للسمعاني (٣/ ٢٣٥)، وفيات الأعيان (٤/ ٥٥)، سير أعلام النبلاء (٥/ ٢٦٩)، طبقات المفسرين (٣/ ٤٥)، البداية والنهاية (٩/ ٣٠)، شذرات الذهب (٢/ ٨٠).

<sup>(</sup>٣) لم أجد هذا القول، وسيورد المصنف لقتادة قولاً قريباً من هذا بعد قليل إن شاء الله.

فيأكل منه طير، أو سبع، أو حيوان، إلا كان له صدقة)(١).

اهستسسام السسحابة رضسوان الله عليهم بفقه السحسلال والحرام [۲۲/ب] ولا خلاف أن الصحابة كانت لهم أسباب ومعائش شتى، مع كثرة اشتغالهم بالغزو، الذي هو من أشد الأعمال على النفوس، وكان تورعهم واجتهادهم وفقههم الذي يتدارسونه بينهم معرفة الحلال والحرام، في المآكل، والمشارب، والملابس، والمساكن، والمناكح، ونحو ذلك، وكانوا يرجعون في ذلك كله إلى الكتاب والسنة، ويستفتون رسول الله في حال حياته، ويسأل بعضهم بعضاً عن سنته بعد وفاته، حتى حفظ عنهم في باب المعاملات ما قطع حجة كل أفاك أثيم، وعرف من شعارهم ما لو تمسكنا به لم نعدل عن النهج القويم، ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم.

باع عثمان بن عفان والمنطقة طعاماً، فجاء فاستفتى النبي الله في الرجل يبيع الطعام، أجرة الكيل على البائع، أم على المشتري، فأفتاه أنها على البائع (٢).

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري برقم (۲۳۲۰) كتاب المزارعة باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، ومسلم برقم (۱۵۵۳) ۳/ ۱۱۸۹ كتاب المساقاة باب فضل الغرس والزرع، والترمذي برقم (۱۳۸۲)كتاب الأحكام، وأحمد برقم (۱۲۰۳۸).

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذا الحديث فيما بحثت فيه من مصادر حديثية، غير أن الإمام البخاري في جامعه الصحيح (٩٦/٢) بوب باباً قال فيه: باب الكيل على البائع والمعطي.. إلى أن قال: ويذكر عن عثمان الله أن النبي قال له: «إذا بعت فكل، وإذا بعت فاكتل».

وقال الحافظ في الفتح (٣٤٢/٤) شارحاً ما ذكره البخاري آنفاً: (أي مؤنة الكيل على المعطي بالعا كان أو موفي دين أو غير ذلك. . . وهو قول فقهاء الأنصار. .).

قلت: وحديث عثمان أخرجه أحمد برقم (٤٤٤)، والبخاري في التاريخ الكبير (١٨/٨)، والطحاوي في سننه (٣/ ١٦/٤)، والدارقطني في سننه (٣/ ٨)، والبيهقي في سننه (٣/ ٣١٥).

والحديث من رواية منقذ مولى ابن سراقة عن عثمان ريم ومنقذ مجهول الحال كما قال الحافظ في الفتح (٤/ ٣٤٤)، وروي الحديث أيضاً من رواية عبد الله بن لهيعة عن موسى بن وردان عن سعيد بن المسيب عن عثمان ريم وقال الحافظ =

وجاء رجل يوم خيبر، فقال: (يا رسول الله، ما ربح أحد من أهل الوادي ما ربحت اليوم، ما زلت أبيع وأشتري حتى ربحت ثلاثمائة أوقية من الذهب، أو قال من الفضة) رواه أبو داود (۱).

وقد خرَّج البخاري في باب من لم يبال من أين يكسب المال، عن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة يرفعه إلى النبي ﷺ: «يأتي على الناس زمان لا يبالي المرء من أين أخذ المال، من حرام، أم من حلال»(٢).

وفي باب التجارة في البز<sup>(۳)</sup> وغيره قال قتادة: (كان القوم يتبايعون، ويتجرون، ولكنهم إذا نابهم حق من حقوق الله، لم تلههم تجارة، ولا بيع

ومراد المصنف كلله تعالى من ذكر قصة عثمان الاستدلال على ما ذكره من هدي الصحابة أجمعين، من سؤالهم النبي على عن كل ما يشكل عليهم في البيع والمعاملات، وأما استدلاله على سؤال الصحابة لبعضهم بعضاً عن سنته على بعد وفاته، فبذكر حديث زيد بن أرقم والبراء بن عازب الذي يأتي قريباً \_ إن شاء الله \_ في الصرف.

(١) رواه أبو داود برقم (٢٧٨٥) كتاب الجهاد، والبيهقي في سننه (٦/ ٣٣٢)، ورواته كلهم ثقات غير عبد الله بن سليمان راوي الحديث عن الصحابي صاحب القصة، فإنه مجهول كما قال الحافظ في التقريب (٣٧١)، والحديث ذكره الشيخ الألباني في كتابه ضعيف أبي داود برقم (٩٥٣).

(۲) رواه البخاري برقم (۲۰۵۹) كتاب البيوع باب من لم يبال من حيث كسب المال،
 والنسائي برقم (٤٤٥٤) كتاب البيوع، والدارمي برقم (۲۵۳٦) كتاب البيوع،
 وأحمد برقم (۲۵۳٦).

(٣) في نسخة الأصل: في البحر، والصحيح ما أثبتناه موافقة لما في الصحيح، وهو الباب الذي ذكر قول قتادة بعده، وقد مر معنا في المثبت من المطبوع من الصحيح (٢/٧٧) بالزاي، وهو باب التجارة في البز وغيره، ويقول الحافظ في الفتح (٤/٢٩٧): (واختلف في ضبط البز، فالأكثر على أنه بالزاي، وليس في الحديث ما يدل عليه بخصوصه. . . وصوب ابن عساكر أنه بالراء، وهو أليق بمؤاخاة الترجمة التي بعد هذه بباب، وهو التجارة في البحر).

في الفتح (٤/ ٣٤٥) معقباً على هذه الطريق: (وفيه ابن لهيعة، ولكنه من قديم حديثه، لأن ابن عبد الحكم أورده في (فتوح مصر) من طريق الليث عنه)، وقد أشار قبله الحافظ البيهقي (٥/ ٣١٥) إلى أن هذا الحديث قد رواه عن ابن لهيعة عبد الله ابن المبارك عنه كانت قبل الاختلاط.

عن ذكر الله، حتى يؤدونه إلى الله)<sup>(١)</sup>.

وفيه عن عمرو بن دينار عن أبي المنهال قال: كنت أتجر في الصرف<sup>(۲)</sup>، قال: فسألت زيد بن أرقم فقال: كنت أنا والبراء بن عازب تاجرين في الصرف على عهد رسول الله هي، فسألناه في الصرف فقال: «إن كان يدا بيد فلا بأس، وإن كان إلى أجل لا يصلح<sup>(۲)</sup>.

وقال الحافظ في الفتح (٢٩٧/٤) عن أثر قتادة: (لم أقف عليه موصولاً عنه، وقد وقع لي من كلام ابن عمر أخرجه عبد الرزاق عنه أنه كان في السوق، فأقيمت الصلاة، فأغلقوا حوانيتهم، ودخلوا المسجد، فقال ابن عمر: فيهم نزلت فذكر الآية، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن مسعود نحوه، وفي الحلية عن سفيان الثوري: كانوا يتبايعون ولا يدعون الصلوات المكتوبات في الجماعة).

قلت: قد روى الطبراني في المعجم الكبير (٢٢٢/٩) عن ابن مسعود الله المعجم الكبير (٢٢٢/٩) عن ابن مسعود الله الصلاة، وأى ناساً من أهل السوق سمعوا الأذان، فتركوا أمتعتهم، وقاموا إلى الصلاة، فقال: هؤلاء الذين قال الله فيهم: ﴿ رِبَالٌ لا نُلْهِيمٌ يَخِدُونُ وَلا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللهِ وقال محققه: قال في المجمع (٨٣/٧): وفيه راو لم يسم، وبقية رجاله رجال الصحيح.

وروى الحاكم في المستدرك (٣٩٨/٢) عن عكرمة عن ابن عباس الله: كانوا أتجر الناس وأبيعهم، ولكن لم تكن تلهيهم تجارتهم ولا بيعهم عن ذكر الله، وصححه، ووافقه الذهبي.

- (٢) معنى الصرف في المال لغة كما في القاموس المحيط (١٠٦٨): (فضل بعضه على بعض في القيمة)، وأما عند الفقهاء فيعرفه ابن عابدين بقوله في حاشيته (٤/ ٣٣٤): (بيع الثمن بالثمن، جنساً بجنس، أو بغير جنس)، ويقول ابن قدامة في المغني (٤/ ١٩٢): «الصرف بيع الأثمان بعضها ببعض، والقبض في المجلس شرط لصحته بغير خلاف».
- (٣) رواه البخاري برقمي (٢٠٦٠)، (٢٠٦١) كتاب البيوع باب التجارة في البز وغيره، ومسلم بنحوه برقم (١٥٨٩) ٣/ ١٢١٢ كتاب البيوع باب النهي عن بيع الورق بالذهب ديناً، والنسائي برقم (٤٥٧٦) كتاب البيوع، وفي سننه الكبرى (٤/ ٣١)، وأحمد برقم (١٩٣٣٦)، والدارقطني في سننه (٥/ ١٧)، والبيهقي في سننه (٥/).

<sup>(</sup>۱) قال البخاري في جامعه الصحيح (۷۷/۲) في كتاب البيوع باب التجارة في البز وغيره: (قال قتادة: كان القوم يتبايعون ويتجرون، ولكنهم إذا نابهم حق من حقوق الله، لم تلههم تجارة ولا بيع عن ذكر الله حتى يؤدوه إلى الله).

وروى الشعبي عن النعمان بن بشير يرفعه إلى النبي ﷺ: «الحلال بين، والحرام بين، وبينهما أمور مشتبهة، فمن ترك ما اشتبه عليه من الإثم كان لما استبان أترك، ومن اجترأ [على] ما يشك فيه [من الإثم]، أوشك أن يواقع ما استبان، والمعاصي حمى الله، من يرتع حول الحمى يوشك أن يواقعه»(١).

وعن عقبة بن الحارث<sup>(۲)</sup>: (أن امرأة دخلت عليه، فأخبرته أنها أرضعت امرأته، الجديث، وفيه: فكيف وقد قيل!!)<sup>(۳)</sup>.

وقد روي مرفوعاً إلى النبي ﷺ: «غبن المسترسل ربا»(٤)،

<sup>(</sup>۱) هذا حديث عظيم، وأصل كبير من أصول الدين الإسلامي، وقد رواه بهذا اللفظ البخاري في صحيحه برقم (۲۰۰۱) كتاب البيوع باب الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشتبهات، ورواه بتحوه الإمام أحمد برقم (۱۷۹۱۷)، وقد رواه البخاري بلفظ قريب من هذا برقم (۵۲) كتاب الإيمان باب فضل من استبرأ لدينه، ورواه مسلم برقم (۱۵۹۹) ۲۱۹/ ۱۲۱۹ كتاب المساقاة باب أخذ الحلال وترك الشبهات، والترمذي برقم (۱۲۰۵) كتاب البيوع، والنسائي برقم (۲۵۵۳) كتاب البيوع، وأبو داود برقم (۲۰۵۱) كتاب البيوع، وأبن ماجه برقم (۳۹۸٤) كتاب الفتن، وأحمد برقم (۳۹۸۶)، والدارمي برقم (۲۰۵۱) كتاب البيوع.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الأصل: عقبة بن عامر، وما أثبتناه هو الذي يوافق ما في الصحيح والروايات الأخرى، وهو ما ذكره الإمام أبو عمر ابن عبد البر في الاستيعاب (٣/ ١٠٧) على هامش الإصابة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري برقم (٨٨) كتاب العلم باب الرحلة في المسألة النازلة وتعليم أهله، ورواه أيضاً برقم (٢٠٥١) كتاب البيوع باب ما يتنزه من الشبهات، والترمذي برقم (١١٥١) كتاب النخاح، وأبو داود برقم (٣٦٠٣) كتاب النكاح، وأبو داود برقم (٣٦٠٣) كتاب الأقضية، والدارمي برقم (٢٢٥٥) كتاب النكاح، وأحمد برقم (١٥٧١٦)

ولفظ البخاري كما في كتاب العلم: عن عبد الله بن أبي مليكة عن عقبة بن الحارث أنه تزوج ابنة لأبي إهاب بن عزيز، فأتنه امرأة فقالت: إني قد أرضعت عقبة والتي تزوج، فقال لها عقبة: ما أعلم أنك أرضعتني، ولا أخبرتني، فركب إلى رسول الله على بالمدينة، فسأله فقال رسول الله على: كيف وقد قيل؟ ففارقها عقبة ونكحت زوجاً غيره.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن عدي في الكامل (٦/ ٣٤٠)، وقال عن متنه: منكر، ورواه البيهقي (٥/ ٣٨٤) عن موسى بن عمير عن مكحول عن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: \*من استرسل إلى مؤمن فغبنه كان غبنه ذلك ربا»، وقال بعد أن رواه: «موسى بن =

والمسترسل: الذي لا يماكس، بل يقول: خذ أعطني (١)، فيرجع في بيعه إلى قيمة المثل، أو يكسب عليه القدر المتعارف من غير شطط، ولا جور./ [١/١٣] وكيف يصح أن الدنيا ملعونة، وليس من رزق، ولا من نعمة، ينالها العبد إلا على ظهرها.

وقد قال تعالى: ﴿ نَاتَشُوا فِي مَنَاكِمِهَا وَكُوا مِن رِنْوَقِيهُ ﴾ [الملك: ١٥]، وإنما يذم منها حرام من غير وجهه، أو حلال على سبيل التكاثر والتفاخر، وما يقتنى قصد المباهاة والمماراة، فذلك الذي هو ممقوت عند ذوي الألباب (٢).

عمير القرشي هذا تكلموا فيه، وقال أبو أحمد بن عدي الحافظ: موسى بن عمير عامة ما يرويه مما لا يتابعه الثقات عليه، ثم قال: (وقد روي معناه عن يعيش بن هشام القرقيسياني عن مالك، واختلف عليه في إسناده، وهو أضعف من هذا). ورواه أيضاً من طريق يعيش بن هشام - كما أشار - عن مالك عن الزهري عن أنس في، ومن طريق يعيش أيضاً عن مالك عن جعفر بن محمد عن أبيه عن علي في، ورواه بمثله لكن عن جابر في.

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (١٢٦/٨)، بلفظ: (غبن المسترسل حرام). وقال الحافظ العراقي في تخريج كتاب الإحياء (٢/ ٩٠): (أخرجه الطبراني من حديث أبى أمامة بسند ضعيف، والبيهقى من حديث جابر بسند جيد..).

فالحديث يدور على رجلين ضعيفين جداً، بل متروكين، هما موسى بن عمير القرشي، ويعيش بن هشام، فلا يصح البتة، وقد ضعفه الشيخ الألباني في ضعيف المجامع الصغير برقم (٣٩٠٨)، وقال عنه في سلسلته الضعيفة برقم (٦٦٨): باطل، وتعقب الحافظ العراقي في قوله: والبيهقي من حديث جابر بسند جيد.

<sup>(</sup>١) قال ابن قدامة كتله في المغني (٤/٩٣): (قال أحمد: المسترسل الذي لا يحسن يماكس، وفي لفظ: الذي لا يماكس).

<sup>(</sup>٢) قول المصنف: وكيف يصح أن الدنيا ملعونة... يحمل على أحد معنين: الأول: أن الأحاديث في هذا الباب لم تصح عنده، فالنفي هنا على حقيقته. والثاني: أن المقصود عنده هو نفي لعن الدنيا بإطلاق، ويؤيد هذا الاحتمال تفصيله بعد ذلك فيما يحمد ويذم منها.

وقد جاءت عدة أحاديث بلفظ: (الدنيا ملعونة ملعون ما فيها، إلا ذكر الله وما والاه، أو عالماً أو متعلماً) وفي بعضها (إلا ما ابتغي به وجه الله هن) وفي بعضها الآخر: (إلا ما كان منها لله هن) وورد: (إلا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر أو ذكر الله)، وقد روى الوجه الأول منه الترمذي برقم (٢٣٢٢) في كتاب الزهد، والدارمي = وقال: هذا حديث حسن غريب، وابن ماجه برقم (٤١١٢) كتاب الزهد، والدارمي =

وقد جاء رجل يوم خيبر فقال: (يا رسول الله ما ربح أحد من أهل هذا الوادي ما ربحت اليوم، ما زلت أبيع وأشتري حتى ربحت ثلاثمائة أوقية)(١٠٠٠.

وقد بعث النبي على عروة بن أبي الجعد البارقي، يشتري له شاة بدينار، فاشترى شاتين بدينار، ثم رجع إلى النبي على بشاة ودينار، وقال: (إني اشتريت شاتين بدينار، فبعت إحداهما بدينار، وهذه شاة ودينار)، فقال له النبي على: «أربح الله بيعك» رواه البخاري.

وفيه: (وكان عروة البارقي لو اتجر في التراب لربح)<sup>(۲)</sup>. وكان أبو بكر الصديق ﷺ تاجراً<sup>(۲)</sup>.

برقم (٣٢٤) في المقدمة عن كعب الأحبار، والحديث حسنه الشيخ ناصر الدين
 الألباني في كتابه صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣٣٢٠).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج هذا الحديث ص٦٤٢.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري برقم (۳۲٤٣) كتاب المناقب، والترمذي برقم (۱۲۵۸) كتاب البيوع، وابن ماجه برقم (۲٤٠٢).

<sup>(</sup>٣) هذا أمر مشهور من سيرة الصديق المجاهلية والإسلام، فقد ذكر الذهبي في كتابه سير الخلفاء الراشدين من سير أعلام النبلاء (٨) عن عروة بن الزبير أنه قال: (أسلم أبو بكر يوم أسلم، وله أربعون ألف دينار).

وروى البخاري برقم (٢٠٧٠) كتاب البيوع باب كسب الرجل وعمله بيده عن عائشة قالت: (لما استخلف أبو بكر الصديق قال: لقد علم قومي أن حرفتي لم تكن تعجز عن مؤنة أهلي، وشغلت بأمر المسلمين، فسيأكل آل أبي بكر من هذا المال، وأحترف للمسلمين فيه).

وروى ابن سعد (٣/ ١٨٢) بإسناد مرسل رجاله ثقات ـ كما قال الحافظ في الفتح (٤/ ٣٠٥) ـ قال (لما استخلف أبو بكر أصبح غادياً إلى السوق، على رأسه أثواب يتجر بها، فلقيه عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح، فقال: كيف تصنع هذا وقد وليت أمر المسلمين؟ قال: فمن أين أطعم عيالي؟ قالوا: نفرض لك، ففرضوا له كل يوم شطر شاة).

وروى ابن سعد أيضاً (١٨٣/٣) قال: (لما استخلف أبو بكر جعلوا له ألفين، قال: زيدوني فإن لي عيالاً، وقد شغلتموني عن التجارة، فزادوه خمسمائة)، وسنده صحيح كما ذكر الحافظ في تلخيص الحيير (٤/ ١٩٤٤).

وقد كانت تجارته وماله كل ذلك في سبيل الله، وفي نصرة رسول الله ﷺ. ولقد قال ﷺ في الحديث الصحيح: قما نفعني مال أحد قط ما نفعني مال أبي بكرا رواه الترمذي برقم (٣٦٦١) كتاب المناقب، وابن ماجه برقم (٩٤) في =

وقد روى أهل العلم بأحوال الصحابة وأيام الناس، أن الزبير الله مات وعليه ثمانون ألف دينار، فقضيت من تركته، ثم كان الثمن من تركته بعد ذلك ستين ألف دينار، وكان مما ترك من كراع وسلاح وأثاث ألف فرس (۱).

وقد عاد رسول الله على رجلاً وهو ممن شهد بدراً وفتح خيبر فقال: يا رسول الله إنك زوجتني فلانة ولم أسم لها مهراً وإني قد جعلت لها من ذلك سهمي الذي بخيبر فأجاز ذلك رسول الله على فباعته بمائة ألف، خرجته العلماء في كتب الأحكام (٢)، واتسع الإسلام في زمن عمر شهر، وفشى

المقدمة، وأحمد برقم (٧٣٩٧)، فرضي الله عن الصديق وعن الصحابة أجمعين.

<sup>)</sup> روى البخاري في صحيحه برقم (٣١٢٩) كتاب فرض الخمس باب بركة الغازي في ماله حياً وميتاً، مع النبي الله وولاة الأمر عن عبد الله بن الزبير قصة وصية الزبير لابنه عبد الله في وقعة الجمل من أجل قضاء دينه، وفيه أن دينه قد بلغ ألفي ألف ومائتي ألف درهم، (أي مليونين ومائتي ألف درهم) وأنه باع أرضاً لأبيه تدعى الغابة، وقضى دين أبيه، وما أوصى به، وكان للزبير أربع نسوة، فأصاب كل واحدة منهن ألف ومائتا ألف، (أي مليون ومائتا ألف).

ويقتضي على هذا التقسيم أن يكون مال الزبير في قد بلغ كله خمسين ألف ألف وماثنا ألف، (أي خمسين مليوناً وماثنا ألف) كما قال الذهبي في السير (١/ ١٧)، أو يكون قد بلغ تسعة وخمسين ألف ألف وثمانمائة ألف، (أي تسعة وخمسين مليوناً وثمانمائة ألف، (أي تسعة وخمسين مليوناً وثمانمائة ألف) كما قال ابن كثير في البداية (٧/ ٢٦١)، وقد تولى الحافظ كله في الفتح (٦/ ٢٣٢) الإجابة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة عن اختلاف الأرقام في تقدير تركة الزبير في المناهدة المناهدة عن المناهدة عن المناهدة عن المناهدة المنا

ومراد المصنف هنا أن الصحابة لم يمنعهم زهدهم في الدنيا من المشي في مناكب الأرض، وتحصيل أسباب الرزق والمعائش، ولكن كانت هذه الأموال العظيمة والثروات الهائلة تنفق في سبيل الله، فقد روى أبو نعيم في الحلية (١/ ٩٠)، والبيهقي في سننه (٩/٨) عن مغيث بن سمي قال: (كان للزبير ألف مملوك يؤدون إليه الخراج، ما يدخل بيته من خراجهم شيئاً)، وسنده حسن، ومغيث لم يلق الزبير، لكنه لقى ابنه عبد الله وروى عنه.

والشاهد من هذا إنفاق الزبير فله خراج هؤلاء المماليك في سبيل الله، وهكذا كان أثرياء الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين كعثمان وطلحة وعبد الرحمن بن عوف وغيرهم.

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود برقم (۲۱۱۷) كتاب النكاح، ورواه ابن حبان في صحيحه برقم (۲۷،۱۷)
 وقال محققه: إسناده صحيح؛ ورواه الحاكم في المستدرك (۱۹۸/۲) وقال: صحيح
 على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي، ورواه البيهقي في السنن الكبرى =

المال حتى تحدث أن نخلة بيعت بألف واشترى على عليه فرساً بمائة ناقة.

وقد قال حاتم الأصم<sup>(۱)</sup>: (من اكتفى بتحسين المقال دون التفقه والعمل به تزندق، ومن عمل بغير علم وقع في البدع، ومن تفقه ولم ينشر العلم ولم ير العمل به من شرطه فسق، ومن تفنن في الأبواب كلها تخلص)<sup>(۱)</sup>.

فما وجدناه من كتاب الله تعالى، وعن رسول الله على، أو عن جميع أصحابه الطاهرين رضي الله عنهم أجمعين، أخذناه باليدين، وعضضنا عليه بالناجذين (٢)، وتمسكنا به حتى نلقى الله به معتصمين، وما لم نجده في هذه الأنوار الساطعة، والطرق المأمونة، والسبيل المضمونة المقطوع على أنها حق عند الله تعالى نفرنا منه ولم نجسر عليه ووليناه من تولاه وحسبنا الله ونعم الوكيل وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه تسليماً كثيراً إلى يوم الدين #(٤).

<sup>= (</sup>٧/ ٢٣٢) والحديث ذكره الشيخ الألباني كلله في كتاب صحيح أبي داود برقم (١٨٥٩).

<sup>(</sup>۱) هو حاتم بن عنوان بن يوسف البلخي، نعته الذهبي بقوله: (الزاهد القدوة الرباني... الواعظ الناطق بالحكمة. . له كلام جليل في الزهد والمواعظ والحكم، كان يقال له: لقمان هذه الأمة)، وهو أحد الذين صحبوا شقيقاً البلخي، وذكر أنه اجتمع بالإمام أحمد كلله ببغداد، وأن الإمام سأله عن أشياء، ومات كلله سنة ٢٣٧ه.

الجرح والتعديل (٣/ ٢٦٠)، حلية الأولياء (٨/ ٧٣)، تاريخ بغداد (٨/ ٢٤١)، سير أعلام النبلاء (١١/ ٤٨٤)، شذرات الذهب (٣/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) هذا القول نسبه أبو نعيم الأصبهائي في حلية الأولياء (٢٣٦/١٠) إلى أبي بكر محمد بن عمر الوراق البلخي، ولفظه كما ورد في الحلية: (من اكتفى بالكلام دون الزهد تزندق، ومن اكتفى بالزهد دون الكلام والفقه ابتدع، ومن اكتفى بالفقه دون الزهد والورع تفسق، ومن تفنن في هذه الأمور كلها تخلص).

 <sup>(</sup>٣) قال في الصحاح (٢/ ٥٧١): (الناجذ آخر الأضراس... ويسمى ضرس الحلم،
 لأنه ينبت بعد البلوغ وكمال العقل).

وقال في القاموس المحيط (٤٣٢): (النواجذ أقصى الأضراس، وهي أربعة، أو هي الأنياب، أو التي تلي الأنياب، أو هي الأضراس كلها جمع ناجذ).

<sup>(</sup>٤) ما بين العلامتين (#) أي من (ص٥٧٩ ـ ص٦٤٨) ساقط من النسخة المطبوعة للكتاب ومن نسخة المكتبة المحمودية، وهو ما انفردت به نسخة الأصل.

وبذلك تم الكتاب وله الحمد والمنة أولاً وأخيراً وفي كل حين، وقد كتب في الحاشية: (بلغ مقابلة وتصحيحاً بحضور الشيخ أحمد صهر عبد الله الإسكندري، وهو المجلس الأخير، والله أعلم).

## فهرس المصادر والمراجع

## حرف الألف

- الإبانة عن أصول الديانة: لأبي الحسن الأشعري، تحقيق د . فوقية حسين محمود، دار الأنصار القاهرة، ط١، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- الإبانة الكبرى: لأبي عبد الله عبيد الله بن بطة العكبري، تحقيق د . رضا نعسان ط۲، دار الراية الرياض ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
  - \_ أبجد العلوم: لصديق حسن خان، دار الكتب العلمية بيروت.
- \_ الآحاد والمثاني: لابن أبي عاصم، تحقيق د .باسم الجوابرة، دار الراية، الرياض ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- \_ إحصاء العلوم: لأبي نصر الفارابي، تحقيق د .عثمان أمين، مكتبة الخانجي، القاهرة ١٣٥٠ه.
- أحكام أهل الذمة: للإمام ابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف بن أحمد البكري، وشاكر بن توفيق العارودي، ط١، دار رمادي ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها: الدكتور محمد بن محمد المختار الشنقيطي، ط٢، مكتبة الصحابة جدة ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- أحكام القرآن: للقاضي أبي بكر محمد بن عبد الله بن العربي، راجعه محمد عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- \_ أحوال النفس: لابن سينا، تحقيق د. أحمد فؤاد الأهوائي، مطبعة عيسى الحلبى، القاهرة ١٣٧١هـ ١٩٥٢م.
- \_ إحياء علوم الدين: لأبي حامد الغزالي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- الأدب المفرد: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، دار البشائر الإسلامية،
   بإشراف محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
  - \_ آراء المدينة الفاضلة: لأبي نصر الفارابي.
  - \_ إرشاد الفحول: للإمام محمد بن علي الشوكاني، دار الفكر.
- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

- اسباب النزول: لعلي بن أحمد الواحدي، ط١، بيروت، دار الفكر، 18٠٩هـ ١٩٨٨م.
- الاستيعاب في أسماء الأصحاب: للحافظ أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البرء على حاشية الإصابة، دار الفكر، بيروت ١٣٩٧هـ.
- اسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية: للإمام ابن قيم الجوزية، تحقيق د. صلاح الدين المنجد، ط٣، دار الكتاب الجديد، بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م
  - د. طارح الدين المنجد، طاء دار العباب الجديد، بيروك ١٤٠١هـ ١٩٨١م، الإشارات والتنبيهات: لابن سينا، تحقيق د. سليمان دنيا، دار المعارف، مصر ١٩٦٠م.
  - الإصابة في نمييز أسماء الصحابة: للحافظ ابن حجر العسقلاني، بيروت، دار الفكر ١٣٩٧هـ.
  - أصول الدين: لأبي منصور البغدادي، مطبعة الدولة، استانبول ١٣٤٦هـ ـ الم١٩٢٨ . المدين المام ا
  - أصول الحكمة الإشراقية: د. محمد علي أبو ريان، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة ١٩٧٧م.
  - أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: للشيخ محمد الأمين الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
  - الأعلام: لخير الدين الزركلي، ط٢، دار العلم للملايين ١٩٨٩م.
- أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري: للإمام الخطابي تحقيق د. محمد بن سعد بن عبد الرحمن آل سعود، ط۱، جامعة أم القرى، مركز إحياء التراث الإسلامي ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م. الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية: للبزار، طبعة ملحقة بمقدمة
- الفتاوى الكبرى، دار الريان للتراث، القاهرة. أعلام الموقعين: للإمام ابن القيم، تعليق طه عبد الرؤوف سعد، دار الجيل،
- بيروت. أعلام النساء في عالم العرب والإسلام: أمم رضا كحالة، ط٣٠ مه ... ق
- أعلام النساء في عالمي العرب والإسلام: لعمر رضا كحالة، ط٣، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- الأغاني: لأبي الفرج الأصفهاني، دار الفكر، بيروت ١٩٨١م. اقتضاء الصراط المستقيم: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق الشيخ محمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت.
- الأم: للإمام محمد بن إدريس الشافعي، دار الفكر، بيروت ١٤١٠هـ ـ

- الإمتاع والمؤانسة: لأبي حيان التوحيدي، ط٢، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة.
- الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار: للشيخ يحيى بن أبي الخير العمراني، تحقيق د. سعود الخلف، ط۱، مكتبة أضواء السلف، الرياض ۱٤۱۹هـ ١٩٩٩م.
- الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد: لعبد الرحيم بن محمد بن عثمان المعروف بابن الخياط المعتزلي، معهد الآداب الشرقية، المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩٥٧م.
- الأنساب: لعبد الكريم بن محمد السمعاني، تعليق عبد الله عمر البارودي، دار الجنان، ط١، بيروت، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف: لعلي بن سليمان المرداوي، تعليق
   محمد حامد الفقي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٣٧٥هـ ١٩٥٦م.
- الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف: للحافظ ابن المنذر، تحقيق د. صغير أحمد بن محمد حنيف، ط٢، دار طيبة، الرياض ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- الإيمان: لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٢، المكتب الإسلامي، دمشق ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- الإيمان: لأبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٢، المكتب الإسلامي، دمشق ١٤٠٣هـ ١٩٨٤م.
- الإيمان: لمحمد بن إسحاق بن منده، تحقيق د. علي بن ناصر فقيهي، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة ١٤٠٠هـ ١٩٨١م.
- الإيمان: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تعليق وتصحيح د. محمد خليل الهراس، دار الطباعة المحمدية، الأزهر، القاهرة.
- الإيمان: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٥، المكتب الإسلامي، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.

## حرف الباء

- البحر الرائق شرح كنز الدقائق: لزين الدين ابن نجيم الحنفي، ط٢، بيروت،
   دار المعرفة.
- بحوث الندوة العالمية عن شيخ الإسلام ابن تيمية: إعداد: الدكتور عبد الرحمن الفريوائي، ط٢، دار الصميعي، الرياض ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- بداية المجتهد ونهاية المقتصد: لمحمد بن أحمد بن رشد، دار المعرفة، بيروت، ط٦، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.

- البداية والنهاية: للحافظ ابن كثير، تحقيق د. أحمد أبو ملحم وغيره، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- بديعة البيان عن موت الأعيان: لابن ناصر الدين الدمشقي، تحقيق د. أكرم البوشي، ط١، دار ابن الأسير، الكويت ١٤١٨هـ.
- البرهان في أصول الفقه: لإمام الحرمين، تحقيق د. عبد العظيم الديب، طبع على نفقة أمير دولة قطر الشيخ خليفة آل ثاني.
- بلوغ المرام من أدلة الأحكام: للحافظ ابن حجر، تصحيح محمد حامد الفقى، دار الكتب العلمية، بيروت.

## حرف التاء

- تاريخ الأمم والملوك: لابن جرير الطبري، دار الكتب العلمية، بيروت 181٧هـ ١٩٩٧م.
  - التاريخ الأوسط: للإمام البخاري، تحقيق د. محمد بن إبراهيم اللحيدان، ط١، دار الصميعي، الرياض ١٤١٨هـ ١٩٨٨م.
  - تاريخ بغداد: للخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - تاريخ جرجان: لحمزة بن يوسف الجرجاني، تحقيق د. محمد عبد المعين خان، عالم الكتب، بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٤م.
    - تاريخ الحكماء مختصر الزوزئي من كتاب إخبار العلماء بأخبار الحكماء:
      مكتبة المثني، بغداد.
  - التاريخ الصغير: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق د. محمد زايد، ط١، دار الوعى بحلب، ودار التراث بالقاهرة ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٧م.
    - تاريخ الفرق الإسلامية: على الغرابي، مكتبة محمد على صبيح، مصر.
  - تاريخ الفلسفة الإسلامية: لأحمد أمين. التاريخ الكسو: للامام محمد بن اسماعيا، البخاري، مراجعة السيد هاشيد
  - التاريخ الكبير: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، مراجعة السيد هاشم الندوي، دار الفكر، بيروت.
  - تاريخ المذاهب الإسلامية: لمحمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة. تأويل مختلف الحديث: لابن قتيبة، صححه محمد زهري النجار، دار
  - . تأويل مختلف الحديث: لابن قتيبة، صححه محمد زهري النجار، دار الجيل، بيروت ١٣٩٣ه.
  - التبصير في معالم الدين: لأبي جعفر الطبري، تحقيق د. علي بن عبد العزيز. الشبل، ط١، دار العاصمة، الرياض ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري: للحافظ ابن عساكر، دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

- . تجديد ذكرى أبي العلاء: طه حسين،
- \_ تحرير تقريب التهذيب: بشار معروف، وشعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط١، بيروت ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي: للمباركفوري، تصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر، بيروت.
- \_ التدمرية: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق د. محمد بن عودة السعوي، ط١، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - تذكرة الحفاظ، للإمام الذهبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم: لابن جماعة الكناني، تحقيق د. محمد هاشم الندوي، ط۳، دار المعالي، الأردن عمان، 1819هـ 199۸م.
- التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة: للحافظ القرطبي، تحقيق د. أحمد حجازى السقا، المكتبة العلمية، بيروت ١٤٠٢هـ.
- تراجم الأعيان المنظومين في بديعة الزمان: للحافظ ابن ناصر الدين، مخطوط، جامعة أم القرى، مركز إحياء التراث العلمي، رقم (١٧٦).
- الترغيب والترهيب: لأبي القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني، تحقيق د.
   محمد السعيد بن بسيوني زغلول، مؤسسة الخدمات الطباعية، بيروت.
- الترغيب والترهيب: للحافظ زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي المنذري،
   تحقيق د. محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٢، ١٣٩٣هـ.
  - ـ التعريفات: لعلي بن محمد الجرجاني، الدار التونسية للنشر، ١٩٧١م.
- . تعظيم قدر الصلاة: للإمام محمد بن نصر المروزي، تحقيق د. عبد الرحمن الفريوائي، ط١، مكتبة الدار، المدينة المنورة ١٤٠٦هـ..
- تغليق التعليق: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق د. سعيد القزقي، ط١،
   المكتب الإسلامي، بيروت، دار عمار، الأردن، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - تفسير الجلالين: للجلال المحلي، والجلال السيوطي، دار الفكر.
- تفسير أبي السعود: (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم): لأبي السعود محمد بن محمد العمادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ـ تفسير القرآن العظيم: للحافظ ابن كثير، دار الفكر، بيروت ١٤٠١هـ ـ ١٩٨١م.
- التفكير الفلسفي في الإسلام: د. عبد الحليم محمود، ط١، دار الكتاب اللبناني، بيروت ١٩٧٤م.

- تقريب التهذيب: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق د. محمد عوامة، ط١، دار الرشيد، حلب، سوريا ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير: للحافظ ابن حجر العسقلاني، صححه عبد الله هاشم اليماني، شركة الطباعة الفنية المتحدة، القاهرة ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- تلخيص المستدرك: للحافظ الذهبي، مطبوع في ذيل المستدرك، دار المعرفة، بيروت
- تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل: لأبي بكر الباقلاني، تحقيق د. عماد الدين أحمد حيدر، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- التمهيد في أصول الفقه: لأبي الخطاب الكلوذاني، تحقيق د. مفيد أبو عمشة، جامعة أم القرى، مركز إحياء التراث الإسلامي، ط١، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: للحافظ ابن عبد البر، تحقيق د. سعيد أحمد عراب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب ١٣٩٧هـ.
- التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع: لأبي الحسين محمد بن أحمد الملطي، تعليق محمد زاهد الكوثري، مكتبة المثنى، بغداد، مكتبة المعارف، بيروت ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
- تنوير الحوالك شرح موطأ مالك: للحافظ جلال الدين السيوطي. تهافت الفلاسفة لأبي حامد الغزالي، تحقيق د. سليمان دنيا، ط٤، دار المعارف، مصر.
  - تهذيب التهذيب: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ط١، دار الفكر، بيروت. - تهذيب الكمال: للحافظ حمال الدين يوسف بن عبد الرحم: المزير، تحقة
- تهذیب الکمال: للحافظ جمال الدین یوسف بن عبد الرحمن المزي، تحقیق د. بشار عواد معروف، دار الرسالة، بیروت ۱۹۸۰م
- تهذيب اللغة: لأبي منصور الأزهري، تحقيق د. أحمد البردوني، الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة.
- التوحيد: للإمام محمد بن إسحاق بن خزيمة، تحقيق د. محمد خليل هراس، دار الباز، مكة المكرمة ١٣٩٨هـ.
- التوحيد: لأبي منصور الماتريدي، تحقيق د. فتح الله خليف، دار الجامعات المصرية.
- التوحيد: للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، ضمن رسائل الجامع الفريد.

- تيسير العزيز الحميد: للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب،
   ط٦، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
  - ـ ابن تيمية: لمحمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة.

## حرف الثاء

ـ الثقات: لابن حبان البستي، دار الفكر، بيروت ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.

## حرف الجيم

- جامع البيان والتأويل: لأبي جعفر الطبري، تحقيق الشيخ أحمد شاكر، دار المعارف، مصر.
- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم: للحافظ ابن
   رجب الحنبلي، تحقيق د. شعيب الأرنؤوط، إبراهيم باجس، ط٧، مؤسسة
   الرسالة، بيروت ١٤١٧هـ.
- ـ الجامع لأحكام القرآن: للحافظ القرطبي، دار الفكر، بيروت ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- الجبائيان أبو علي وأبو هاشم: علي فهمي خشيم، ط١، دار مكتبة الفكر، طرابلس، ليبيا ١٩٦٨م.
  - ـ الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- جلاء العينين في محاكمة الأحمدين: (أحمد بن حجر الهيتمي، وشيخ الإسلام أحمد ابن تيمية): لخير الدين نعمان ابن الألوسي، مطبعة المدني، القاهرة، ط١، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
  - جمهرة أنساب العرب: لابن حزم الأندلسي، دار المعارف، مصر.
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لشيخ الإسلام ابن تيمية، أشرف على طبعه علي صبح مدني، مطبعة المدني، القاهرة.
- الجواهر المضية في طبقات الحنفية، لعبد القادر بن محمد القرشي، تحقيق د. عبد الفتاح الحلو، دار العلوم، الرياض ١٣٩٨هـ.

## حرف الحاء

- حاشية ابن عابدين: لابن عابدين الدمشقي الحنفي، دار الفكر، بيروت،
   ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م.
- حاشية الدسوقي: للشيخ محمد الدسوقي المالكي، وهي على الشرح الكبير للدردير، المطبعة الأزهرية، القاهرة.
- حاشية السندي على سنن النسائي: لنور الدين بن عبد الهادي السندي، مراجعة د. عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

- الحاوي في الطب: لمحمد بن زكريا الطبيب.
- الحجة في القراءات السبع: لابن خالويه، تحقيق د. عبد العال سالم مكرم، دار الشروق.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: لأبي نعيم الأصفهاني، دار الكتب العلمية، بيروت.

#### حرف الخاء

- خزانة الأدب، لعبد القادر بن عمر البغدادي، ط۱، دار صادر، بيروت.
  - الخطط: للمقريزي، دار صادر، بيروت.
- . خلق أفعال العباد: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق د. بدر البدر، الدار السلفية، الكويت، ط١، ١٤٠٥هـ م ١٩٨٥م.

#### حرف الدال

- درء تعارض العقل والنقل: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق د. محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض ١٩٨٠م.
- الدراري المضية: للإمام محمد بن علي الشوكاني، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م.
- دراسات في الفرق: الصوفية، نشأتها وتطورها، محمد العبدة، وطارق عبد الحليم، ط٢، مكتبة الكوثر، الرياض ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
  - دراسات في الفلسفة الإسلامية: د. عبد اللطيف محمد العبد...
- دراسات في الفلسفة الإسلامية: د. محمود قاسم، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط١، ١٣٨٥هـ ١٩٦٦م.
- الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: للحافظ ابن حجر العسقلاني، دار
   المعارف العثمانية، الهند، ط۲، ۱۳۹٥هـ ۱۹۷۵م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور: جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت 12.4 هـ ـ ١٩٨٣م.
- الدرة فيما يجب اعتقاده: للإمام أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي، تحقيق د. أحمد بن ناصر الحمد، د. سعيد القزقي، ط١، مطبعة المدنى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- دقائق التفسير من تفسير شيخ الإسلام ابن تيمية: جمع د. محمد الجليند، دار الأنصار، مصر.
- . دلائل النبوة: للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق د. عبد المعطى قلعجي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

- ديوان الإمام الشافعي: جمع محمد عفيف الزعبي، ط٣، مكتبة المعرفة،
   حمص، دار العلم، جدة ١٣٩٢هـ.
- \_ ديوان ابن الفارض: لعمر بن علي ابن الفارض، إشراف كرم البستاني، دار صادر، بيروت ١٣٧٦هـ ـ ١٩٥٧م.

## حرف الذال

- ذيل تاريخ الإسلام: للإمام الذهبي تحقيق مازن بن سالم باوزير، ط۱، دار
   المغنى، الرياض، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
  - ـ ذيل تاريخ بغداد: لابن النجار، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - \_ ذيل طبقات الحنابلة: للحافظ ابن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت.

## حرف الراء

- الرد على المنطقيين: لشيخ الإسلام ابن تيمية، ط٣، لاهور، باكستان، ١٣٩٧هـ.
- الرد الوافر على من زعم أن من أطلق على ابن تيمية شيخ الإسلام كافر، لابن ناصر الدين الدمشقي، تحقيق زهير الشاويش، ط١، المكتب الإسلامي، بيروت ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- م رسائل فلسفية: لأبي بكر الرازي، جمع بول كرواس، نشر كلية الآداب، جامعة فؤاد الأول، القاهرة.
- رسالة الحسبة: لشيخ الإسلام ابن تيمية، ضمن مجموع الفتاوى (۲۸/۲۸ ۱۲۰).
- رسالة السجزي إلى أهل زبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت: لأبي نصر السجزي، تحقيق د. محمد باكريم باعبد الله، ط١، المجلس العلمي، الجامعة الإسلامية ١٤١٣هـ.
- \_ رسالة في الصلاة: للإمام أحمد، وهي ضمن طبقات الحنابلة (١/ ٣٤٩ ـ ٣٨٠).
- روضة الطالبين وعمدة المفتين: للإمام النووي، إشراف زهير الشاويش،
   ط۲، المكتب الإسلامي، بيروت ۱٤٠٥هـ ۱۹۸۵م.
- الروض المربع، للشيخ منصور البهوتي، تحقيق بشير محمد عيون، ط٢، مكتبة المؤيد، الرياض ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- روضة الناظر وجنة المناظر: للإمام ابن قدامة المقدسي، مراجعة سيف الدين الكاتب، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.

رياض الصالحين: للإمام النووي، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٣، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق ١٤٠٦هــ ١٩٨٦م.

## حرف الزاي

- زاد المعاد في هدي خير العباد: للإمام ابن القيم، تحقيق شعيب وعبد القادر الأرنؤوط، ط٧، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ م ١٩٨٥م.

#### حرف السين

- سبل السلام شرح بلوغ المرام: للشيخ محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، تحقيق فواز أحمد زمرلي، إبراهيم محمد الجمل، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- سلسلة الأحاديث الصحيحة: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٤، المكتب الإسلامي، بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- سلسلة الأجاديث الضعيفة: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط١، مكتبة المعارف، الرياض ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- سنن الترمذي: للحافظ أبي عيسى الترمذي، تحقيق الشيخ أحمد شاكر، دار الكتب العلمية، بيروت.
- السنن للحافظ علي بن عمر الدارقطني: مراجعة السيد عبد الله هاشم يماني، دار المعرفة، بيروت ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م.
- سنن الدارمي: للإمام عبد الله بن عبد الرحمٰن الدارمي، تحقيق فوّاز زمرلي وغيره، ط١، دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.
- سنن أبي داود: للحافظ أبي داود السجستاني، تعليق عزت الدعاس، ط١، بيروت، دار الحديث، ١٣٩٤هـ ـ ١٩٧٤م.
- سنن سعيد بن منصور: للحافظ سعيد بن منصور، تحقيق د. سعد بن عبد الله آل حميد، ط١، دار الصميعي، الرياض ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- السنن الكبرى: للإمام أحمد بن شعيب النسائي، مراجعة د. عبد الغفار سليمان البنداري وغيره، دار الكتب العلمية، بيروت.
- السنن الكبرى: للحافظ البيهقي، مكتبة الباز، مراجعة محمد عبد القادر عطا، مكة المكرمة ١٤١٤هـ 1998م.
- سنن ابن ماجه: للحافظ محمد بن يزيد ابن ماجه القزويني، ترقيم محمد فؤاد
   عبد الباقى، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.
  - سنن النسائي: للإمام أحمد بن شعيب النسائي، المكتبة العلمية، بيروت.

- السنة، للإمام عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، تحقيق د. محمد بن سعيد القحطاني، رمادي للنشر، الدمام، ط٢، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م).
- \_ السنة: لأبي بكر الخلال، تحقيق د. عطية بن عتيق الزهراني، ط١، دار الراية، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- السياسة الشرعية لإصلاح الراعي والرعية: لشيخ الإسلام ابن تيمية، وهي ضمن مجموع الفتاوى (٢٨/ ٢٤٤ ـ ٣٩٧).
- سير أعلام النبلاء: للإمام الذهبي، خرج أحاديثه شعيب الأرنؤوط، وحققه مجموعة من الباحثين، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- سير الخلفاء الراشدين: من سير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- السيرة النبوية: لعبد الملك بن هشام الحميري، تحقيق مصطفى السقا وغيره، دار القبلة الإسلامية، جدة، مؤسسة علوم القرآن، دمشق.
- السيرة النبوية من سير أعلام النبلاء: للإمام الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت.

## حرف الشين

- شذرات الذهب: لشهاب الدين ابن العماد الحنبلي، تحقيق عبد القادر الأرنؤوط، ومحمود الأرناؤوط، دار ابن كثير، ط١، دمشق، بيروت ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- مرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة: لأبي القاسم اللالكائي، تحقيق د. أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، دار طيبة، الرياض.
- ـ شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار المعتزلي، تحقيق د. عبد الكريم عثمان، ط١، مكتبة وهبة، القاهرة ١٣٨٤هـ ـ ١٩٦٥م.
- شرح الخرشي عل مختصر خليل المالكي: ط٢، المطبعة الكبرى الأميرية، 1٣١٧هـ، مصر.
- شرح السنة: للإمام البغوي، تحقيق زهير الشاويش، وشعيب الأرنؤوط، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- شرح السيوطي على صحيح مسلم: للحافظ جلال الدين السيوطي، مكتبة المطبوعات الإسلامية، مراجعة عبد الفتاح أبو غدة، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م.
  - شرح العقائد النسفية: لسعد الدين التفتازاني، القاهرة.
- شرح العقيدة الأصفهانية: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد حسنين مخلوف.

- شرح العقيدة الطحاوية: لابن أبي العز الحنفي، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، وتخريج شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة.
- شرح العمدة: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق د. صالح محمد الحسن، مكتبة الحرمين، الرياض ١٤٠٩ه.
  - الشرح الكبير على هامش المغني: دار الفكر، بيروت ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- شرح الكوكب المنير: لابن النجار، تحقيق د. محمد الزحيلي، د. نزيه حماد، جامعة أم القرى، مركز إحياء التراث، ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.
- شرح مختصر الروضة: سليمان بن عبد القوي الطوفي، تحقيق د. عبد الله بن عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، مؤسسة الرسالة، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
  - شرح مسلم: للإمام أبو زكريا النووي.
- شرح معاني الآثار: للإمام الطحاوي، تحقيق محمد زهري النجار، ط٦، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- شرح المعلقات العشر: للخطيب التبريزي، تحقيق فخر الدين قباوة، دار الفكر، سوريا، ط١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
  - شرح منتهى الإرادات: للشيخ منصور البهوتي، مكتبة الرياض الحديثة
- الشريعة: للإمام الآجري، تحقيق د. عبد الله بن عمر الدميجي، دار الوطن، الرياض.
- الشفاء: لابن سينا، تحقيق جورج قنواتي، وسعيد زايد، المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب، القاهرة، ١٣٩٥هـ، ١٩٧٥م.

## حرف الصاد

- الصارم المسلول على شاتم الرسول: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق د. محمد بن عبد الله الحلواني، ود. محمد بن كبير شودري، ط١، دار رمادي، الدمام ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- الصحاح: إسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق أحمد بن عبد الغفور عطار، ط٢، دار العلم للملايين، بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- صحيح البخاري: لأمير المؤمنين في الحديث الإمام محمد بن إسماعيل البخاري: ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، المطبعة السلفية، القاهرة.
- صحيح الترغيب والترهيب: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت.
- صحيح الجامع الصغير وزيادته: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لأبي حاتم محمد بن حبان البستي، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- صحیح ابن خزیمة، للإمام محمد بن إسحاق بن خزیمة، تحقیق د. محمد مصطفی الأعظمي، ط۱، المكتب الإسلامي، بیروت، ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م.
- صحيح سنن الترمذي: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، مكتب التربية العربي لدول مجلس التعاون الخليجي، ط١، الرياض ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- صحيح سنن أبي داود: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط١، مكتب التربية، الرياض ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- صحيح سنن ابن ماجه: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٣، مكتب التربية، الرياض ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- صحيح سنن النسائي: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، مكتب التربية، ط١، الرياض ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- صحيح مسلم: للإمام مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي.
- \_ صفات الله الواردة في الكتاب والسنة: علوي بن عبد القادر السقاف، ط١، دار الهجرة، الرياض، (١٤١٤هـ ١٩٩٤م).
- صفة المنافق وذم المنافقين: لأبي بكر الفريابي، تحقيق محمد عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٧هـ.
  - \_ الصلاة وحكم تاركها: للحافظ ابن القيم، دار الحديث مصر.
- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة: للحافظ ابن القيم، تحقيق د. على بن محمد الدخيل الله، ط١، العاصمة، الرياض ١٤٠٨هـ.

## حرف الضاد

- \_ الضعفاء: الأبي جعفر العقيلي، تحقيق د. عبد المعطي القلعجي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- \_ ضعيف الجامع الصغير وزيادته: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ص٣، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ضعيف سنن الترمذي: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ضعيف سنن أبي داود: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- \_ ضعيف سنن ابن ماجه: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ٨٠٤٠ه، ١٩٨٨م.

- ضعيف سنن النسائي: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
  - الضوء اللامع لأهل القرن التاسع: شمس الدين السخاوي، مكتبة الحياة بيروت.

## حرف الطاء

- طبقات الأولياء: عمر بن علي بن الملقن، تحقيق نور الدين شريبة، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة ١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٣م.

- طبقات الحنابلة: لابن أبي يعلى، دار المعرفة، بيروت.
- طبقات الشافعية الكبرى: للسبكي، تحقيق د. محمود الطناحي وغيره، طبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة ١٣٨٤هـ \_ ١٩٦٥م.
- الطبقات الكبرى: لابن سعد، دار صادر، بيروت، دار إحياء التراث الإسلامي، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - طبقات المحدثين بأصبهان: أبو الشيخ. طبقات المعتزلة: أحمد بن يحيى بن المرتضى، تحقيق بوسنة ديفلد فلزر،
    - المطبعة الكاثولكية، بيروت ١٣٨٠هـ ١٩٦١م. طريق الهجرتين وباب السعادتين: للحافظ ابن القيم، المطبعة المنيرية، مصر

#### حرف الظاء

ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي: د. سفر بن عبد الرحمن الحوالي، مكتب الطيب، القاهرة.

## حرف العين

- العبر في أخبار من غبر: للإمام الذهبي، تحقيق د. صلاح الدين المنجد، الكويت، المطبعة الحكومية، ١٩٦٠م.

- العدة في أصول الفقه: للقاضي أبي يعلى الحنبلي، تحقيق د. أحمد بن علي المباركي، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٠هـ - ١٩٨٠م.

- العقائد النسفية لعمر بن محمد النسفي، وهي ضمن مجموعة أمهات المتون، ط٤، مصر.

العقد الفريد: لابن عبد ربه الأندلسي، تحقيق محمد سعيد العريان، دار الفكر، بيروت.

العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية: للحافظ محمد بن أحمد بن عبد الهادي الحنبلي، مطبعة المدني، القاهرة،

أبو العلاء المعري: د. زكي المحاسني.

- . أبو العلاء وما إليه: عبد العزيز الميمني.
- . العلل: للحافظ أبي علي الدارقطني، تحقيق محفوظ الرحمٰن السلفي، ط١، دار طيبة، الرياض ١٤٠٥هـ.
- العواصم من القواصم: للقاضي أبي بكر ابن العربي، تحقيق محب الدين
   الخطيب، محمود مهدي الاستانبولي، ط٥، مكتبة السنة، القاهرة ١٤٠٨هـ.
- عيون الأنباء في طبقات الأطباء: لموفق الدين أحمد بن القاسم، المعروف بابن أبي أصيبعة، تحقيق د. نزار رضا، مكتبة الحياة، بيروت.

## حرف الغين

- غريب الحديث: للإمام أبي عبيد القاسم بن سلام، دار الكتاب العربي، بيروت ١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م.

## حرف الفاء

- فتح الباري شرح صحيح البخاري: للحافظ ابن رجب الحنبلي، تحقيق مجموعة من المحققين، ط١، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري: للحافظ ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة، بيروت.
- فتح العزيز شرح الوجيز: لأبي القاسم الرافعي، وهو مطبوع مع المجموع للنووي، دار الفكر.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير: للإمام محمد بن
   علي الشوكاني، دار الفكر، بيروت ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- للفرق بين الفرق: لأبي منصور البغدادي، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، مكتبة محمد على صبح، القاهرة.
  - الفروق في اللغة: ألبي هلال العسكري، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- الفصل في الملل والأهواء والنحل: لابن حزم الأندلسي، تحقيق د. إبراهيم نصر، وعبد الرحمٰن عميرة، ط١، شركة عكاظ، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- فصوص الحكم: لابن عربي الحاتمي، تحقيق د. أبو العلاء عفيفي، مطبعة
   عيسى الحلبي، القاهرة ١٩٤٦م.
  - الفصول والغايات: لأبى العلاء المعري، تحقيق محمود حسن زناتي.
- فضائح الباطنية: لأبي حامد الغزالي، تحقيق عبد الرحمٰن بدوي، الدار القومية للنشر، القاهرة ١٣٨٣هـ ١٩٦٤م.

- فضائل الصحابة: اللإمام أحمد بن حنبل، تحقيق د. وصي الله محمد عباس، ط١، جامعة أم القرى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة: أبو القاسم البلخي، والقاضي عبد الجبار المعتزلي، والحاكم الجشمي، تحقيق فؤاد سيد، الدار التونسية، ١٣٩٣هـ.
- الفقيه والمتفقه: للخطيب البغدادي، تحقيق عادل بن يوسف العزازي، ط١، دار ابن الجوزي، الدمام ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م.
  - . الفلسفة الصوفية في الإسلام: د. عبد القادر محمود.
  - الفهرست: لابن النديم، تحقيق رضا تجدد، طهران ١٣٩١هـ.
- الفوائد البهية في تراجم الحنفية: عبد الحي اللكنوي الهندي، تصحيح محمد بدر الدين.
- فوات الوفيات: لمحمد بن شاكر الكتبي، تحقيق د. إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت.

## حرف القاف

- ـ القاموس المحيط: لمحمد بن يعقوب الفيروز آبادي، بيروت، دار الفكر. ـ القانون في الطب: لابن سينا، دار الفكر، بيروت.
- القراءات العشر المتواترة: محمد كريم راجع، ط١، مكتبة دار المهاجر،
- القرامطة: للإمام ابن الجوزي، تحقيق محمد الصباغ، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
  - ـ القول المسدد في الذب عن مسند أحمد: للحافظ ابن حجر العسقلاني.
- القول المفيد على كتاب التوحيد: للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، ط١، دار العاصمة، الرياض.

## حرف الكاف

- الكاشف في أسماء الرجال: للإمام الذهبي، تحقيق عزت علي عطية وغيره، مصر، دار الكتب الحديثة.
- الكافي في فقه الإمام أحمد بن حنبل: للإمام ابن قدامة المقدسي، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٧م.
  - الكامل: للمبرد، مكتبة الحلبي، القاهرة ١٣٥٥ه.
  - الكامل في التاريخ: لابن الأثير، دار الكتاب العربي، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- الكامل في ضعفاء الرجال: لابن عدي، ط٢، بيروت دار الفكر، ١٤٠٥ هـــ ١٨٥ م.

- \_ كتاب الإيمان من إكمال المعلم بفوائد صحيح مسلم: القاضي عياض، د. الحسين بن محمد شواط، ط١، دار الوطن، ١٤١٧ه.
- كتاب المجروحين من المحدثين: لابن حبان البستي، مراجعة محمود إبراهيم
   زايد، حلب ١٣٩٦م.
  - كشاف القناع: لمنصور البهوتي، مكتبة النصر الحديثة، الرياض.
- م الكشف الحثيث لمن رمي بوضع الحديث: إبراهيم بن محمد بن سبط ابن العجمي، تحقيق صبحي السامرائي، ط۱، عالم الكتب، مكتبة النهضة الحديثة ١٤٠٧هـ.
- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: مصطفى عبد الله المشهور بالملا كاتب الجلبي، دار الفكر، بيروت ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م.
- الكفاية في علم الرواية: للخطيب البغدادي، مراجعة عبد الحليم محمد، دار
   الكتب الحديثة، مصر.
  - الكنى: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري.
  - . الكواكب الدرية على متممة الأجرومية: لمحمد بن عبد الباري الأهدل.
- ـ الكيمياء في التفكير الإسلامي: د. محمد يحيى الهاشمي، دار الفكر العربي.

#### حرف الميم

- \_ المبسوط: للسرخسي، ط٣، دار المعرفة، بيروت ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- مجلة المؤرخ العربي: العدد السادس، المجلد الأول، مارس ١٩٩٨م، تصدر عن رابطة المؤرخين العرب.
- \_ مجمع الزوائد: للحافظ الهيثمي، ط٢، دار الكتاب العربي، بيروت ١٩٦٧م.
- مجمل اللغة: لابن فارس، تحقيق هادي حمودي، ط١، منشورات معهد المخطوطات العربية، الكويت ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
  - ـ المجموع شرح المهذب: للإمام النووي، وتكملته لمحمد نجيب المطيعي.
- مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية: جمع وترتيب الشيخ عبد الرحمٰن بن
   قاسم، ومساعدة ابنه محمد، توزيع الرئاسة العامة لشؤون الحرمين الشريفين،
   على نفقة خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبد العزيز آل سعود.
  - المحلى: لأبي محمد بن حزم الأندلسي، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- مختار الصحاح: لمحمد بن أبي بكر الرازي، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٦م.

- مختصر الصواعق المرسلة: للحافظ ابن القيم، اختصره محمد بن الموصلي، تصحيح زكريا يوسف ١٤٠٠ه.
- مختصر طبقات الحنابلة: محمد جميل الشطي، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- مدارج السالكين: للحافظ ابن القيم، تحقيق الشيخ محمد حامد الفقي، ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد بن حنبل: للشيخ د. بكر بن عبد الله أبو زيد، مطبوعات المجمع الفقهي، ط١، دار العاصمة، الرياض ١٤١٧هـ
- ١٩٩٧م.
- مرآة الجنان وعبرة البقظان: لسبط ابن الجوزي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.
  - ـ مروج الذهب: المسعودي، الجامعة اللبنانية، بيروت ١٩٦٥م.
- مرويات غزوة بني المصطلق: لإبراهيم بن إبراهيم قريبي، المجلس العلمي،
   الجامعة الإسلامية.
- المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة: د. عبد الإله بن سلمان الأحمدي، ط٢، دار طيبة، الرياض ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- المستدرك على الصحيحين: للحاكم النيسابوري، دار الكتاب العربي، بيروت،
- المستصفى من علم الأصول: لأبي حامد الغزالي، دار إحياء التراث العربي،
   بدوت.
- المسند للإمام أحمد بن حنبل: تحقق الشيخ أحمد شاكر، ط٤، دار المعارف، مصر، ١٩٥٤هـ ١٩٥٤م.
- المسند للإمام أحمد بن حنبل: تحقيق مجموعة من المحققين، بإشراف حسن بن عباس بن قطب، ط۱، مؤسسة قرطبة، القاهرة ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- . المسند: للإمام إسحاق بن راهويه، تحقيق د. عبد الغفور عبد الحق، مكتبة الإيمان، المدينة المنورة.
- المسند: للحميدي، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٩هـ.
  - ـ المسند: للإمام الشافعي، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٠هـ.
- مسند البزار: تحقيق د. محفوظ الرحمٰن زين الله، ط١، مؤسسة علوم القرآن، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.

- مسند الشاميين: لأبي القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفى، بيروت ١٤٠٥هـ ١٩٨٤م.
- مسند الشهاب: للقاضي محمد بن سلامة القضاعي، تحقيق حمدي السلفي، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٧هـ.
  - مسند أبي داود الطيالسي: دار المعرفة، بيروت.
- مسند أبي يعلى الموصلي: تحقيق حسين أسد، ط١، دار المأمون للتراث، دمشق.
- مشكاة المصابيح: للخطيب التبريزي، تحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- مشكل الآثار: للإمام الطحاوي تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط١، مؤسسة الرسالة ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- المصنف: للحافظ ابن أبي شيبة، تحقيق عامر الأعظمي، الدار السلفية الهند.
- المصنف: للإمام عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق عبد الرحمٰن الأعظمي، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت.
- المطالب العالية في زوائد المسانيد الثمانية: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق غنيم بن عباس بن غنيم، ياسر بن إبراهيم بن محمد، ط١، دار الوطن، الرياض ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- معالم السنن في تفسير كتاب السنن لأبي داود: للإمام الخطابي، ط٢،
   المطبعة العلمية، بيروت ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- معاني القرآن الكريم: لأبي جعفر النحاس، تحقيق محمد على الصابوني،
   ط۱، جامعة أم القرى، مركز إحياء التراث الإسلامي ۱٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
  - معجم الأدباء: لياقوت الحموي، دار الفكر، بيروت.
- المعجم الأوسط: لأبي القاسم الطبراني، تحقيق د. محمود الطحان، ط١،
   مكتبة المعارف، الرياض ١٤٠٧هـ.
  - معجم البلدان: لياقوت الحموي، دار الكتاب العربي، بيروت.
- معجم الشيوخ: للإمام الذهبي، تحقيق د. محمد الحبيب الهيلة، ط١، مكتبة الصديق، الطائف، ١٤٠٨ه.
- المعجم الصغير: لأبي القاسم الطبراني، مراجعة محمد شكور وغيره، المكتب الإسلامي، بيروت، دار عمار، عمان ١٤٠٥هـ ١٩٨٠م.
- المعجم الكبير: لأبي القاسم الطبراني، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، دار العربية، بغداد ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

- المعجم المختص بالمحدثين: للإمام الذهبي، د. تحقيق محمد الحبيب الهيلة، ط١، مكتبة الصديق، الطائف ١٤٠٨ه.
- معجم مقاييس اللغة: لابن فارس، تحقيق عبد السلام هارون، ط٢، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.
- معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار: للإمام الذهبي، تحقيق د. بشار عواد، وشعيب الأرنؤوط، وصالح مهدي عباس، مؤسسة الرسالة ١٤٠٤هـ
- ـ المغني، للإمام ابن قدامة المقدسي، ط١، دار الفكر، بيروت ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.

38819.

- ـ المغازي: لمحمد بن عمر الواقدي، ط٣، عالم الكتب، بيروت ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.
- . المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار: للحافظ العراقي، مطبوع على هامش الإحياء.
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: لابن هشام، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج: للشربيني الخطيب، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٧ه، مصر.
- المفردات في غريب القرآن: للراغب الأصفهاني، تحقيق محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر ١٣٨١هـ ١٩٦١م.
- مقاصد الفلاسفة: لأبي حامد الغزالي، تحقيق د. سليمان دنيا، دار المعارف، مصر ١٩٦٢م.
- مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين: لأبي الحسن الأشعري، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٢، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.
  - ـ الملل والنحل: للشهرستاني تحقيق عبد العزيز الوكيل، بيروت، دار الفكر.
- ـ الملل والنحل: للشهرستاني، تحقيق أمير علي مهنا، علي حسن فاعور، ط٥، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٦م.
- مناقب الشافعي: للفخر الرازي، تحقيق د. أحمد حجازي السقا، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة.
- المنتخب من مسئد عبد بن حميد: للحافظ عبد بن حميد بن نصر، تحقيق صبحى البدري السامرائي، ومحمود محمد الصعيدي، القاهرة ١٤٠٨هـ

- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: للإمام ابن الجوزي، ط١، مطبعة دائرة
   المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٣٥٧هـ.
  - ـ المنتقى من السنن المسندة: لابن الجارود.
  - منتهى الإرادات: محمد بن أحمد الفتوحى، مكتبة دار العروبة ١٣٨١هـ.
- منهاج السنة في نقض كلام الشيعة والقدرية: لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق د. محمد رشاد سالم، ط١، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- الموطأ: للإمام مالك بن أنس، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.
- موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الأشاعرة: د. عبد الرحمن المحمود، ط١، مكتبة الرشد، الرياض ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الكرامية: رسالة مقدمة إلى قسم العقيدة في جامعة أم القرى، د. عبد القادر بن محمد عبد الله، ١٤٠٩هـ.
- ـ ميزان الاعتدال: للإمام الذهبي، تحقيق على محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت.

## حرف النون

- النبوات: لشيخ الإسلام ابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤٠٢هـ ..
   ١٩٨٢م.
- النجاة في الحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية: لابن سينا، ط٢، ١٣٥٧هـ ١٩٣٨ م.
- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: لابن تغري بردي، ط١، دار الكتب المصرية، القاهرة ١٣٤٨هـ.
- نزهة الخاطر العاطر: للشيخ عبد القادر بن بدران الدمشقي الحنبلي، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- نشأة العلوم الطبيعية عند المسلمين في العصر الأموي: لطف الله قاري، ط١، دار الرفاعي، الرياض ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م،
- نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام: د. علي سامي النشار، ط٧، دار
   المعارف، مصر ١٩٧٧م.
- النشر في القراءات العشر: لابن الجزري، تحقيق علي محمد الضباع، المكتبة التجارية، مصر.
- نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية: لجمال الدين عبد الله بن يوسف الزيلعي، مراجعة محمد يوسف البنوري، دار الحديث، مصر.

- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب: أحمد بن محمد المقري، تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر، بيروت ١٣٨٨هـــ ١٩٦٨م. ا
- النهاية في غريب الحديث: لابن الأثير، مراجعة طاهر أحمد وغيره، دار الفكر، بيروت ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.
- نهاية المحتاج في شرح المنهاج: شهاب الدين الرملي، دار الفكر، بيروت 3 + 3 1 4 - 3 1 9 1 4.
- نواقض الإيمان القولية والعملية: د. عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف، ط٢، دار الوطن؛ الرياض ١٤١٥هـ.
- نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار: للإمام الشوكاني، تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، مصطفى مجمد الهواري، مكتبة الكليات الأزهرية، الأزهر، القاهرة.

- همم الهوامع في شرح جمع الجوامع: للحافظ جلال الدين السيوطي. هدي الساري مقدمة فتح الباري: للحافظ ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة،

## حرف الواو

- الوافي بالوفيات: الصلاح الدين الصفدي، سلسلة النشرات الإسلامية. الوفيات: لابن رافع السلامي، تحقيق صالح مهدي عباس، ط٢، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٢هـ.
- وفيات الأعيان: لابن خلكان، تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر،

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 0      |                                                                                |
| ۱۳ .   |                                                                                |
| ۱۷ .   | المبحث الأول: ترجمة المؤلف                                                     |
| ۱۸ .   |                                                                                |
| 19     | مكانة أسرته العلمية والاجتماعية                                                |
|        | مولده ونشأته وشيوخه ومكانته العلمية في نظر معاصريه                             |
| 45     | دعوته وجهاده                                                                   |
| ٤٤     | محنه وسجنه                                                                     |
| ٤٩     | تلاميذه وأثره                                                                  |
|        | مصنفاته وكتبه                                                                  |
|        | جوائب أخرى في حياة شيخ الإسلام                                                 |
| ٧٠     | وناتهوناته                                                                     |
| ٧٥     | المبحث الثاني: دراسة تحليلية وتفصيلية عن كتاب اشرح حديث جبريل؛                 |
|        | القسم الأول: المسائل الأصلية في الكتاب                                         |
| ۸۳     | المسألة الأولى: أقسام الناس في عهد النبي ﷺ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۸٥     | المسألة الثانية: تعريف النفاق، والكلام عليه                                    |
| ۲۸     | سبب ظهور النفاق                                                                |
| ۲۸     | أصل المنافقين                                                                  |
| ۸۷     | أقسام النفاق                                                                   |
| ۸۷     | خوف الصحابة والسلف من النفاق                                                   |
| ۸۸     | تاعدة                                                                          |
| ۸۹     | حكم المنافقين                                                                  |
| ۹.     | كيفية جهاد المنافقين                                                           |
| 91     | الكرامية يسمون المنافقين مؤمنين                                                |

| لصفحة |                                                                                                                                                                                          | الموضوع                    |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 41:   | \$1564.0044.0044.0044.0044.0044.0044.0044.0                                                                                                                                              | المنافق هو الزنديق.        |
| 97    | ية الزنديق                                                                                                                                                                               | الخلاف في قبول تو          |
| 98    | التفريق بين الحكم الظاهر والباطن                                                                                                                                                         |                            |
| 97    | ت في مسمى الإيمان                                                                                                                                                                        | •                          |
| 97    | في الإيمان وسبب التفرق في مفهومه                                                                                                                                                         |                            |
| 1.1   | المخالفين في الإيمان                                                                                                                                                                     | a a                        |
| 1.4   | 493644204443040000000000000000000000000000                                                                                                                                               |                            |
| 114   | على آراء الفرق في الإيمان                                                                                                                                                                | رابعاً: الرد التفصيل       |
|       | لخوارج                                                                                                                                                                                   |                            |
| 115   | لمعتزلة                                                                                                                                                                                  | ثانياً: الردعلي ا          |
| 117   | الكاّ امة                                                                                                                                                                                | ثالثاً: الدعل ا            |
| 114   | مرجئة الفقهاء                                                                                                                                                                            | رابعاً: الرد على           |
| 114:  | الجهمية والأشاعرة والماتريدية                                                                                                                                                            | خامساً: الرد علم           |
| 117   | ***************************************                                                                                                                                                  | الد الاجمالي               |
| 114   | ***************************************                                                                                                                                                  | الد التفصيلي               |
| 1     | مليلية لطوائف المرجنة الذين أخرجوا الأعمال من                                                                                                                                            | ر خامساً: مناقشة ت         |
|       | ***************************************                                                                                                                                                  |                            |
| 177   | الأصول العامة عند المرجئة                                                                                                                                                                | يعضى المقاهيم و            |
| 184   | ***************************************                                                                                                                                                  | خلاصة هامة                 |
|       | ن قال بالمجاز في الإيمان                                                                                                                                                                 |                            |
| 187:  | ش العمل                                                                                                                                                                                  | سابعاً: حكم ترك ج          |
| 109.  | صنف تبين أن جنس الأعمال من لوازم الإيمان بسسس                                                                                                                                            | تصوص هامة للم              |
|       | بموضوع ترك جنس العمل                                                                                                                                                                     |                            |
| 170   | 48 133m41m41com4coo44006666 41004124642664646464646464646464646464646464                                                                                                                 | المسألة الأولم             |
| 177   | 04 = 2044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 2 1044 | المسألة الثانية            |
|       | نف من الخلاف بين السلف وبين مرجئة الفقهاء في                                                                                                                                             |                            |
|       |                                                                                                                                                                                          | =                          |
| ١٨١   | مذهب السلف في الإيمان                                                                                                                                                                    | <br>المسألة الخامسة: تقرير |
| 198   | ر المترتبة على الخلاف في الإيمان                                                                                                                                                         | <br>المسألة السادسة: الآثا |
|       | ونقصانه                                                                                                                                                                                  |                            |
| 11.0  |                                                                                                                                                                                          |                            |

| مفحا  | لموضوع ا                                                              |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۰   | معنى زيادة الإيمان عند طوائف من المرجئة                               |
| ۲     | ثانياً: الاستثناء في الإيمان                                          |
| 4 • 1 | مذاهب الناس في الاستثناء                                              |
| ۲۰۳   | حكم الاستثناء في الإسلام                                              |
| ۲۰٤   | لمسألة السابعة: التفريق بين الإيمان والإسلام                          |
| ۲•٦   | الأقوال في الإسلام والإيمان والفرق بينهما                             |
|       | القسم الثاني: المسائل الفرعية                                         |
| 114   | لمسألة الأولى: مناقشات المصنف لبعض أقوال الفلاسفة وغلاة المتصوفة      |
| 118   | أولاً: مناقشة الفلاسفة                                                |
| 117   | ئانياً: مناقشة غلاة المتصوفة                                          |
| ۲۲۰   | لمسألة الثانية: الكلام على الأحاديث التي ذكر فيها الإسلام والإيمان    |
| 172   | لمسألة الثامنة (من المسائل الأصلية): الإحسان والكلام عليه             |
| 377   | تعريف الإحسان                                                         |
| 770   | الإخلاص                                                               |
| 140   | الإحسان في العلم                                                      |
| 144   | الإحسان في عمل الجوارح ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| 141   | فروض الكفَّاية من الإحسان                                             |
| ۱۳۱   | قاعدة                                                                 |
| ۲۳۲   | الإحسان في أعمال القلوب والجوارح ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 174   | الإحسان في المعاملات                                                  |
| ۲۳٤   | الإحسان في البيوع                                                     |
| ۲۳۸   | إزالة الضرر من الإحسان الواجب مسسسسسسسسسسسسسسسس                       |
| ۲۳۸   | من الإحسان إطعام الطعام سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس         |
| 1 2 • | النهي عن الرشوة من الإحسان                                            |
| 137   | وضع الجوائح من الإحسان سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس           |
| 137   | الدعوة إلى الله في من الإحسان                                         |
| 727   | طلب الرزق والمعاش من الإحسان                                          |
| 727   | فقه الحلال والحرام من الإحسان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| 727   | أكل الحلال من الإحسان                                                 |
| 724   | الورع واتقاء الشهات من الاحسان ووسيسوسيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |

| الصفحة     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الموضوع                 |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| YEE        | 200000000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 12000 120 | مسك الختام للكتاب       |
| 787        | بين كتاب الإيمان الكبير وكتاب شرح حديث جبريل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1                       |
|            | بق تصنيفاً؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| A3Y        | في الكتابين وأبرز الفروق بينهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ثانياً: عرض المسائل     |
| 707        | . «شرح حديث جبريل عن كتاب الإيمان الكبير»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ثالثاً: ما تميز به كتاب |
| 707        | اسلام يسمى «الإيمان الصغير»؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | هل هناك كتاب لشيخ الإ   |
| Yov        | عن نسخ الكتاب المطبوع منها والمخطوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المبحث الرابع: دراسة    |
| YOY        | pode not never note to be defected as a series of the series never note and series of the series of   | أولاً: اسم الكتاب ــ    |
| 177        | اب إلى المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ثانياً: توثيق نسبة الك  |
| 410        | خ الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ثالثاً: المطبوع من نس   |
| <b>?77</b> | نسخ الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رابعاً: المخطوط من      |
| YVO        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _ صور المخطوطات         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                         |
|            | النص المحقق للكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         |
| YAS        | ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | * مقدمة الكتاب          |
| <b>79</b>  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فصل                     |
| <b>Y41</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أصناف الناس في عهد أ    |
| 797        | نقین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
| 4.4        | 4.5.1.5.5.4.5.6.4.5.6.4.5.6.6.6.6.6.6.6.6.6.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الزنديق وحكمه سسسس      |
| 7.7        | ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                         |
| 4.5        | الأهواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                         |
| 3.7        | في الكتاب والسنة والفرق بينهما في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
| ٥٠٣        | الدين وليس في الفراش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
| 4.1        | ان في السنةسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                         |
|            | مان في القرآن والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
| ÷.         | ند الكرامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                         |
|            | , بالإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . • 1                   |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                         |
| 317        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ظهور الخوارج يسيسس      |

| لصفحا       | الموصوع                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۹         | أسماء الخوارج وأصنافهم                                            |
| ۲۲۱         | مذهب الخوارج والرد عليهم                                          |
| ۲۲٦         | موجز تاريخي لظهور البدع                                           |
| ۲۲٦         | مذهب المعتزلة والرد عليهم سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس    |
| ۲۳۰         | اجتناب الكبائر يكفر الصغائر سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                |
| 14.         | المصائب تكفر الخطايا                                              |
| <b>171</b>  | ثبوت الشفاعة بالتواتر في الآخرة                                   |
| ۲۳۲         | فساد مذهب طائفة الوعيدية                                          |
| ۲۳٦         | أسباب سقوط العقوبة                                                |
| ۲۳۹         | الحسنات تكفر الكبائر على القول الراجح                             |
| ۲۳۹         | اجتناب الكبائر سبب لتكفير الصغائر                                 |
| 48.         | المغفرة قد تكون مع الكبائر سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس   |
| 137         | الصلاة أول الأعمال التي يحاسب عليها العبد                         |
| 484         | النافلة خاصة بالنبي على السيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس   |
| 720         | التوحيد والعدل عند المعتزلة                                       |
| 720         | الكفر محبط لجميع الحسنات والتوبة محبطة لجميع السيئات سسسسسسسسس    |
| F37         | احتجاج الخوارج والمعتزلة على مذهبهم                               |
| 434         | مأخذ أكثر السلف في الاستثناء                                      |
| 41.         | مذاهب الناس في الوعد والوعيد سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| 777         | قول الفلاسفة في الوعد والوعيد                                     |
| 777         | النزاع في مسائل الإيمان                                           |
| 777         | مذهب أهل السنة في مسائل الإيمان                                   |
| 477         | اختلاف عبارات السلف في الإيمان والمعنى واحد                       |
| ۲۷.         | معنى عبارات السلف في الإيمان سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| <b>TV</b> T | مذهب مرجئة الفقهاء سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس           |
| ۲۷۲         | إنكار السلف على المرجئة مع عدم تكفيرهم                            |
| 377         | تكفير الجهمية لا يقتضي تكفير أعيانهم                              |
| 440         | مذهب أبي حنيفة وابن كلَّاب في الإيمان                             |
| ۲۷٦         | مذهب الجهمية في الإيمان وتكفير من قال به                          |
| ۲۷۷         | لوازم مذهب الجهمية في الإيمان                                     |

| الصفحة            |                                                            | الموضوع                |
|-------------------|------------------------------------------------------------|------------------------|
| ۳۷۸               | ن ئالى                                                     | مذهب الكرامية في الإي  |
| ۳۷۸               | عري في المشهور عنه                                         |                        |
|                   |                                                            | الأشاعرة من المرجئة    |
| ۳۸٠               | الذي وانق فيه السلف                                        | القول الثاني للأشعري   |
| ۳۸۲               | شعري:                                                      | مأخذ الاستثناء عند الأ |
| ٣٨٢               | (يمان                                                      | مدهب الماتريدي في ا    |
| ۳۸۲               | الإيماناللهمالية المستستستستستستستستستستستستستستستستستستست | أصل ضلال الفرق في      |
| ۳۸۳:              | نتزلة والمرجئة والجهمية بهذا الأصل الفاسد                  | احتجاج الخوارج والم    |
| ۳۸۵: ا            | في الإيمان                                                 | إبطال شبهة هذه الفرق   |
|                   | زمة في الانتفاء والثبوت؟                                   | l .                    |
| T98               | ······································                     |                        |
|                   | بالسبة للمكلفين                                            |                        |
|                   | يمان ونفاق، وإيمان وشعبة من شعب الكفر                      |                        |
| ,                 | ، عند القوة ولا تتلازِم عند الضعف                          | i .                    |
|                   | بصري الفاسق منافقاً                                        |                        |
| ,                 | ما ينقل عن الملة وما لا ينقل                               |                        |
| ٤٠٦               | انتفاء كماله الواجب                                        |                        |
| ٤٠٧               | بغير عمل؟                                                  |                        |
| ٤٠٩               | ***************************************                    | •                      |
| ٤٠٩               |                                                            |                        |
| ٤١١               | والنصارى ضالون وسبب ذلك                                    | ,                      |
| £17               | ب وعمله                                                    |                        |
| £ 14"             | فاً للفظ الإيمان في اللغة                                  |                        |
|                   |                                                            |                        |
| 616: mm           | ######################################                     | كل من حشي الله فهو ا   |
| 6 Y A             |                                                            | معنى العفل             |
|                   | هرة هي موجب ما في القلب                                    | •                      |
| 1                 | هره هي موجب ما في القلب                                    | · ·                    |
|                   | ، هو الفرع                                                 |                        |
| ts 1/1 - 'essessi | ر الباطن                                                   | الاستدلال بالعامر حنى  |

| صفحة | الموضوع ال                                                                              |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٠  | جماهير المرجئة على أن عمل القلب من الإيمان                                              |
| • 73 | فرق المرجئة                                                                             |
| 173  | الجهمية                                                                                 |
| 773  | الصالحية                                                                                |
| 277  | السمرية                                                                                 |
| 2773 | أصحاب أبي شمر ويونس                                                                     |
| 373  | أصحاب أبي ثوبان                                                                         |
| 373  | النجارية                                                                                |
| 240  | الغيلانية                                                                               |
| 240  | أصحاب محمد بن شبيب                                                                      |
| 773  | أبو حنيفة وأصحابه                                                                       |
| 277  | التومنية                                                                                |
| 247  | المريسية أصحاب بشر المريسي                                                              |
| 247  | مذهب ابن الراوندي                                                                       |
| 244  | الكرامية                                                                                |
| 249  | الجهمية والصالحية لا تدخلان عمل القلب في الإيمان                                        |
| 244  | حكاية الأشعري مقالة أهل السنة                                                           |
| 227  | اختلاف دلالات الألفاظ بالإفراد والاقتران                                                |
| 111  | اقتضاء الإيمان القلبي الاستسلام لله الله المستسلام الله الله الله الله الله الله الله ا |
| 220  | أسباب انحراف الجهمية والمرجئة في الإيمان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| 133  | التلازم بين الباطن والظاهر                                                              |
| 888  | امتناع قيام الإيمان بالقلب من غير عمل ظاهر                                              |
| 889  | سب الله طوعاً كفر باطناً وظاهراً                                                        |
| 103  | امتناع أبي طالب عن التوحيد                                                              |
| £oV  | كفر إبليس وفرعون واليهود مع علمهم ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
| 801  | وجوه التفاضل في الإيمان                                                                 |
| 173  | تفاضل الناس في حب الله                                                                  |
| VF 3 | تفضيل صالحي ألبشر على الملائكةتفضيل صالحي ألبشر على الملائكة                            |
| ٤٨٠  | المدلول المعتلزم للدليل                                                                 |
| 143  | إيمان القلب مستلزم لأعمال الجوارح                                                       |

|        | 1 . | • |   |  |         |
|--------|-----|---|---|--|---------|
| الصفحة |     |   |   |  | 1       |
|        |     |   | 1 |  | الموضوع |

| EAT!         | يختلف الإيمان بحسب وروده منفرداً أو مقترناً                                    |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| <b>٤٨٤</b> ) | حقيقة الأسماء الشرعية                                                          |
| 4.           | مجرد التكلم بالشهادتين ليس مستلزماً للإيمان النافع عند الله                    |
| E 97:        | امتناع وجود الإيمان التام في القلب بلا ظاهر                                    |
| 44           | أخطاء الجهمية والمرجئة في الإيمان                                              |
| E 9 E        | قولهم بتساوي إيمان الأثبياء مع الفساق                                          |
| 47:          | مشابهة الجهمية للفلاسفة                                                        |
| 47           | معنى السعادة عند الفلاسفة                                                      |
| 4.0          | فساد قول المتفليفة                                                             |
| 19           | معنى الملائكة عند الفلاسفة                                                     |
| 7 + 5        | طلب بعض غلاة المتصوفة النبوة واعتقادهم أنها بالاكتساب                          |
| • 6          | ادعاء ابن عربي أن الولاية أعلى من النبوة سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| 7.0          | خاتم الأولياء أعظم عند ابن عربي من خاتم الأنبياء                               |
| ٠٧           | قول بعض الفلاصفة: إن الفيلسوف أعظم من النبي                                    |
| . 4          | تنازع ابن عربي والسهروردي في التجلي                                            |
| 1            | حقيقة مذهب ابن عربي                                                            |
| 11           | ضلال ملاحدة المتصوفة                                                           |
| 11           | إبطال مذهب ابن عربي ومن تابعه بإثبات المباينة بين الخالق والمخلوق              |
| 14           | شعر ابن الفارض في وحدة الوجود                                                  |
| 14:          | الكلام على الأحاديث التي تبين حقيقة الإسلام والإيمان                           |
| 77           | الكلام على حديث وفد عبد القيس                                                  |
| ٠.۳٠         | الكلام على حديث ضمام (الطريق الأولى)                                           |
| 77           | الطريق الثانية                                                                 |
| 000          | الكلام على حديث الأعرابي                                                       |
| 70           | الكلام على حديث النعمان بن قوقل                                                |
| 77           | الكلام على حديث ابن عمر                                                        |
| 130          | الجواب عن سبب اختلاف الروايات                                                  |
| 130          | الخلاف في زمن فرض الحج                                                         |
|              | الكلام على حديث معاذ                                                           |
| 700          | كفر من ترك التكلم بالشهادتين مع القدرة                                         |
|              |                                                                                |

| لصفحة | الموضوع                                            |
|-------|----------------------------------------------------|
| ۲٥٥   | كفر من جحد معلوماً من الدين بالضرورة               |
| 700   | ثبوت الشروط وانتفاء الموانع في إطلاق التكفير       |
| 007   | امتناع وجود الإيمان في القلُّب من غير عمل ظاهر     |
| ٥٥٧   | الأدلة على كفر تارك الصلاة                         |
| 750   | الجواب على أدلة من لم يكفر تارك الصلاة             |
| 770   | ضعف قول من قال: إن تارك الصلاة يقتل حدا            |
| 770   | ارتباط الظاهر بالباطن                              |
| ۷۲٥   | جنس الأعمال من لوازم الإيمان                       |
| ۷۲٥   | قد يجتمع في العبد إيمان ونفاق                      |
| ۷۲٥   | خطأ بعض الفقهاء في فهم ارتباط الظاهر بالباطن       |
| ۸۶٥   | أحكام المنافقين                                    |
| ۸۲۵   | قتال على للخوارج                                   |
| 079   | فضل ما قام به الحسن بن علي من صلح بين المسلمين     |
| 979   | قتال الخوارج ليس كالقتال في الجمل وصفين            |
| 011   | لم يكفر على الخوارج                                |
| ۲۷٥   | تنازع الأئمة في تكفير أهل الأهواء وتخليدهم         |
| ۲۷٥   | القول الفصل في تكفير أهل الأهواء                   |
| ۲۷۵   | التكفير المطلق والتكفير المعين                     |
| ٤٧٥   | الأمر بجهاد الكفار والمنافقين                      |
| 040   | كيفية جهاد المنافقين                               |
|       | فصل                                                |
| ٥٧٨   | تعريف الإحسان                                      |
| ۲۸۵   | شروط قبول العمل                                    |
| 011   | تعريف الإخلاص                                      |
| ٥٨٣   | الإحسان في العلم                                   |
| ۹۸۳   | مدّح الإحسان وشموله لجميع الأعمال الظاهرة والباطنة |
| ٥٨٤   |                                                    |
| ٥٨٥   | الإخلاص في العلم علماً وتعليماً                    |
| ٥٨٧   | إحسان الظن بالشيخ                                  |
| ٥٨٧   | من حقوق العالم على المتعلم                         |

| الصفحة |                                                                                                                      | <u> </u>                                       | الموضوع        |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------|
| ۰۸۷    |                                                                                                                      |                                                | العمل بالعلم   |
| ٠٨٩ .  |                                                                                                                      | عمال الجوارح                                   | الإحسان في أ   |
| 019    | **************************************                                                                               | حسان                                           | -              |
| 098    | ***************************************                                                                              | ذل منافع البدن                                 | من الإحسان ب   |
| 090    | **************************************                                                                               | حذ الأجرة على الشهادة                          | الخلاف في أ    |
| 097    | ***************************************                                                                              | حجارات والزراعات من فروض الكفاية               | الصناعات والن  |
| ٥٩٨ .  |                                                                                                                      | ***************************************        |                |
| ۱۸۹۰   |                                                                                                                      | لاة والسلام بالولايات الدينية                  | قيامه عليه الص |
| ٦٠٠.   |                                                                                                                      | ض الكفاية فروض عين                             | متی تصبح فرو   |
| ٦٠٠ .  |                                                                                                                      |                                                | جواز المزارعة  |
| ٦٠٢ .  | جزيرة العرب أسسس                                                                                                     | لاة والسلام بإخراج اليهود والنصارى من          | أمره عليه الص  |
| 7.9    |                                                                                                                      | لخلق والنفقة على العيال                        | فضل نية نفع ا  |
| 7.9    | ·                                                                                                                    | عمل يلهنسنسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس      | أكل المرء من   |
| 11.    | ;<br>12062-1-4-6 history open approximately 0 x 64 history and a second open approximately 1 and 1 and 1 and 1 and 1 | لبيع باجتناب البيوع الفاسدة والحلف             | الإحسان في ا   |
| 111    |                                                                                                                      | إلى الصدق                                      | احتياج البيوع  |
| 111    |                                                                                                                      | الركبان                                        | النهي عن تلقي  |
| 31.7   |                                                                                                                      | ***************************************        | دفع الضرر      |
| 710    |                                                                                                                      | ، فرض كفاية                                    |                |
|        |                                                                                                                      | رض كفاية                                       | كسوة العرايا ف |
| ۱۱۷ -  |                                                                                                                      | ، الأموال ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                |
| 77.    | 1900 жылы найран тору роци урану драгуулы и сергезерг                                                                | رشوة عبد الله بن رواحة                         |                |
| ۲۲۳ ِ  | 14054004 A Decados A Restantination zonem princamby po                                                               | حمد في العقود الجواز                           | أصل مذهب أ     |
| 777    | ·<br>                                                                                                                | ىن الإحسان                                     | _              |
| י דידו |                                                                                                                      | و ما قام عليه دليل عن النبي ﷺ                  |                |
|        |                                                                                                                      | ﷺ ملوك العالم ودعوتهم إلى الإسلام              |                |
|        |                                                                                                                      | و جميع الناس وإرساله الدعاة لذلك               |                |
|        |                                                                                                                      | الفاسدة من الإحسان                             |                |
|        |                                                                                                                      | بة رضوان الله عليهم بفقه الحلال والحرا         |                |
| 189 .  | **************************************                                                                               | ر والمراجع                                     | فهرس المصاد    |
| 171    |                                                                                                                      | بلي للموضوعات                                  | القهرس التفص   |